
1 





Çizgi Kitabevi Yayınları (e-kitap) 

©Çizgi Kitabevi 

Ocak 2024 

ISBN: 978-625-396-221-0 

Yayıncı Sertifika No: 52493 

KÜTÜPHANE BİLGİ KARTI 

- Cataloging in Publication Data (CIP) – 

Neriman MORKOÇ 

IĞDIR CAFERİLERİNİN MEZHEBÎ KİMLİK ALGISI VE YÖNELİMLERİ:  

KONUYA DİN VE KÜLTÜR SOSYOLOJİSİ BAĞLAMINDA BİR YAKLAŞIM 

ÇİZGİ KİTABEVİ 
Sahibiata Mah. 

 M. Muzaffer Cad. No:41/1 

Meram/Konya 

Alemdar Mah.  

Çatalçeşme Sk. No:42/2 

Cağaloğlu/İstanbul 

(0332) 353 62 65 - 66 - (0212) 514 82 93 

www.cizgikitabevi.com 

/ cizgikitabevi 



Öğr. Gör. Dr. Neriman MORKOÇ 

Sosyolog. Kırıkkale Üniversitesi Sosyoloji Bölümünden mezun oldu. Sosyoloji eğitimine devam ederken aynı 
zamanda çift anadal programı ile Türk Dili ve Edebiyatı bölümünden mezun oldu. Kırıkkale Üniversitesi 

Sosyoloji Bölümünde yüksek lisansını daha sonrasında Atatürk Üniversitesi Sosyoloji Bölümünde doktora-

sını tamamladı. Halen Muş Alparslan Üniversitesi Bulanık Meslek Yüksekokulu Sosyal Hizmetler Bölü-
münde Öğretim Görevlisi olarak çalışmaktadır. Çeşitli ulusal ve uluslararası hakemli dergilerde makaleleri,  

uluslararası yayın evlerinde kitap bölümleri ve uluslararası kongrelerde bildirileri bulunmaktadır. Kimlik, 

dini gruplar, din ve kültür sosyolojisi, sağlık sosyolojisi yazarın çalışma alanlarını oluşturmaktadır. 

Kızım Zehra Sare’ye… 



 

5 



 

6 



 

7 



 

8 



 

9 

 

 

 

 

 

 

  



 

10 

Bu çalışma “Iğdır Caferilerinin Mezhebî Kimlik Algısı ve Yönelimleri: Konuya Din ve Kül-

tür Sosyolojisi Bağlamında Bir Yaklaşım” başlıklı doktora tezimden oluşmuştur. Bu çalışmada 

Iğdırlı Caferilerin mezhebî kimlik algıları din ve kültür sosyolojisi bağlamında araştırılmış, 

Iğdırlı Caferilerin mezhebî kimliklerini oluşturan; sosyal, siyasal, toplumsal ve dinî sebepler 

ortaya çıkarılmaya çalışılmıştır. Bu çalışmada amaç, Iğdırlı Caferilerin mensup olduğu Şii 

mezhebinin kendilerini nasıl etkilediğini, kimliklerini nasıl şekillendirdiğini ortaya koyabil-

mektir. Çalışmanın teorik kısmında; kimliğin ne olduğu, din ve kimlik arasındaki ilişki, Şiilik 

ve Caferiliğin tarihsel sürecine dair tartışmalar yer almaktadır. Uygulama kısmında nitel bir 

araştırma yapılmış, Iğdır’da yaşayan farklı sosyo-ekonomik ve demografik nitelikteki kadın 

ve erkeklerle derinlemesine yarı yapılandırılmış görüşmeler gerçekleştirilmiştir.  

Alan araştırması sonucunda Caferilerin mezhebi kimliklerinin Iğdır’da gündelik yaşam 

pratiklerinde etkili olduğu bulgulanmıştır. Ayrıca Iğdır ilinin, bölge olarak İran’a sınır kom-

şusu olması, Türkiye’de Şii müçtehitlerin bulunmaması, Şii ilim havzalarının İran ve Irak’ta 

olması gibi nedenler Caferilerin İran ve Irak ile iletişim ve etkileşimini zaruri kılmıştır. Iğdır 

Caferileri üzerindeki Şii mezhebinin sınıraşırı ve evrensel etkisi onların mezhebî kimliklerinin 

ulusaşırılaşmasına ve diğer Caferiler ile mütecanis hale gelmesine tesir etmiştir. Çalışma içe-

risinde Caferilerin kimliklerini görünür kılan, Kerbela Vakası vesilesiyle her yıl Hicri Muhar-

rem ayında gerçekleşen Aşura mateminin önemi anlaşılmaya çalışılmıştır. İlaveten Türkiye’de 

Şii ailesine mensup olan Caferilerle Alevilerin benzer olan ve farklılaşan kimlik algıları da 

araştırılmıştır. Ehl-i Beyt sevgisi ve On iki imam inancı Caferilerle Alevilerin benzer kimlik 

algılarına sahip olduklarını göstermesi bakımından önemlidir. 

Bu çalışmanın, bu alana ilgi duyanların literatür araştırmalarına ve literatürdeki boşluğa 

katkı sağlayacağı ümidindeyim ayrıca çalışmam boyunca beni destekleyen ve akademik ola-

rak iler taşıyan değerli hocam Prof. Dr. Mizrap POLAT’a, sevgili eşim Tuncay MORKOÇ’a ve 

varlığıyla bana güç veren kızım Zehra Sare’ye en içten teşekkürlerimi sunarım. 

  



 

11 

Toplumsal yapı, tek başına bireylerin yanı sıra içinde barındırdığı kurumlardan meydana 

gelmektedir. Bunlar arasında aile, eğitim, siyaset, ekonomi ve din gibi birçok kurum sayılabi-

lir. Bunlardan önemli ve birleştirici rolü olan din kurumu, toplumun pek çok alanında etkili-

dir. Özellikle bireyin kimliğinin oluşmasında ve kimliğinin gelişmesinde dinin etkili olduğu 

görülmektedir. 

Kimlik, “Ben kimim?” veya “Biz kimiz?” sorusuna verdiğimiz cevaptır. Bu cevabımız bizi 

diğer insanlarla birleştirdiği gibi onlardan ayrıştırma kudretine de sahiptir. Çünkü kimlik ai-

diyeti ve ortak noktaları ifade ettiği gibi, dışta kalmayı ve farklı olmayı da bünyesinde taşı-

maktadır. Kimlik hem ferdî ve hem de sosyal bir olgudur ve dolayısıyla kimliğin tarifinde 

ferdin tercihine göre meslek, din, yaş, cinsiyet vb. unsurlar etki göstermektedir. Bireyin içinde 

bulunduğu toplum onun kimliğini etkiler. Toplum, üyelerinin belirlenen üst kimliği kabul et-

melerini bekler. Bu üst kimlik nesnel yani müşterek kimliktir. Nesnel kimlik oluşmadan, öznel 

kimliğin oluşma durumu zordur. Nesnel kimliğin oluşumu, tıpkı Maslow’un ihtiyaçlar hiye-

rarşisinde yer alan ihtiyaçlar ve güdüler gibi, gelişimsel bir ihtiyaçtır (Kuşat, 2003: 48). 

Kimlik, bir kişinin toplum içinde herhangi biri olmadığına, onun nevi şahsına münhasır 

özelliklerinin, yani şahsiyetinin ve öznelliğinin olduğuna da dikkat çeker. Mesela, bir kuruma 

gidip talebinizle ilgili form doldurmanız istendiği zaman bireysel alanınızın yazılması isten-

mektedir. Sizi diğer bireylerden ayıran, diğer bir kimseye eş tutulmayan adınızı yazmanız is-

tenir. Bu biricik olma durumunuz tespit edildikten sonra, sizin diğer insanlarla ortak olabile-

cek konunuz yani bir nevi müşterek kimliğiniz sorulur. Bu müşterek kimliklerden biri de et-

nisiteniz ve milliyetinizdir (Bauman, 2018a: 199). 

Kimliğin oluşumunda etnisite ve milliyet dışında toplumdaki birçok farklı özellik etkisini 

hissettirir. Çünkü kimliğin varlığı için bu farklılıklar önem taşır. Sosyal unsurlar ve dil, kimli-

ğin oluşumunda etkili olur. Birey sosyalizasyon sürecinden itibaren içinde yaşadığı çevre ile 

etkileşim içindedir ve bu sosyal çevrenin bireyin kimliği üzerinde etkisi kaçınılmazdır. 

Kimliğe etki eden toplumdaki diğer özellikler; dinî, ailevî, meslekî ve sosyal unsurlar ola-

bilir. Modern öncesi toplumlarda siyasal ve dinî müşterek kimlikler ön plandaydı. Bu dö-

nemde din ve siyaset daha fazla iç içe olduğundan, dinî ve mezhebî kimlikler aynı zamanda 

siyasal kimlikler olarak da kurgulanabilmekteydi. Rönesans döneminde, insanın kendini ta-

nıma ve anlamlandırma süreci daha çok seküler bir bağlama taşınmıştır. 19. yüzyılda birey-

sellik ön plana çıkmaya başlamış, özneler ferdî kimlikleriyle kendilerini tarif etme eğilimi içine 

girmiştir. 20. yüzyıldan itibaren ferdîleşme ve anayasal vatandaşlık üzerine kurgulanan bir 

kimlik inşası ön plana çıkmaktadır. Modernitenin en önemli yansıması olan ulus devlet, yek-

nesak bir vatandaş kimliği inşa etmeye çalışsa da uluslararasılaşma ve küreselleşme ile bera-

ber kimliklerin çoğullaşması ve melezleşmesi süreci hızlanmıştır (Polat, 2020). 



 

12 

Kimliğin tarifinde bazı unsurlar belirleyici olarak ön plana çıkmaktadır. Bu unsurlardan 

biri de dindir. Tarihsel süreçte, filozoflar ve sosyologlar, dinin toplum üzerindeki etkisini in-

celemişlerdir. Toplumdaki diğer kurumlar gibi din de toplumsal yapı üzerinde etkili kurum-

lardan biridir. Örneğin, Montesquieu dine karşı politik bir yaklaşım sergilemiş, dinin insanları 

iyi bir vatandaş statüsüne getirme amacı taşıdığını belirtmiştir (Kızılçelik, 2017a). Dini sadece 

bir kutsallıklar bütünü olarak görmek onun sosyal cihetini görmezlikten gelme anlamı taşır. 

O, bireyin sahip olduğu kimliği şekillendirme sürecinde aile, toplum ve kültür kadar etkilidir. 

Kimliğin sürekliliğini sağlamak için inanç, ibadet ve ahlak kuralları bireye verilir, bu eğitim 

ve öğretim süreci aynı zamanda bir kimlik inşa eğitimi anlamına da gelir. Din, ilaveten içinde 

bulunduğu toplumun ya da toplum dışında, inanan bireylerin dış dünyayı algılamalarını sağ-

lar. Bireyin kim olduğunu ifade eden kimliği kazandırma noktasında din bir kaynak niteliğine 

haizdir.  

Din, insanların olduğu her yerde vardır. Kültürün şekillenmesinde dinin etkisi kaçınıl-

mazdır. Dinin etkin olduğu kültür çevresinde doğan insan, aynı zamanda o toplumun dine 

bakış açısını da edinir. Bugün ilahî olarak kabul edilen dinlerin dünya üzerinde milyonlarca 

inananının olmasında, inandıkları dinin oluşturduğu kimliğin etkisi vardır. Çünkü herkes 

inandığı dinin prestijine inanır; onun doğruluğunun tek ve biricik olduğunu kabul eder. Bir 

Yahudi ya da Hristiyan, dininin oluşturduğu kimlik ile dış dünyayı algılayıp yorumlar. 

Dinler, oluşturduğu kimliğe bağlı olarak üyelerine bir dünya görüşü sunabilmekteler. Bu 

dünya görüşü bazen devlet politikası olabilmekte ve toplumsal eylem geliştirme bağlamında 

örgütsel olayların motivasyon kaynağı olma gücüne ulaşabilmektedir. Tüm bunlar kimliğin 

oluşumunda etkin durumlardır. Konuya İslam dini özelinde baktığımızda şunları söyleyebi-

liriz: 

İslam dininde kimliğin oluşumu, Hz. Muhammed döneminden itibaren şekillenmiştir. 

Arabistan’da, yeni bir kimlik oluşturan İslam dini, sadece bir dinî inanç şekli olmakla kalma-

yıp içinde doğduğu toplumun kabileciliğe dayalı geleneksel yönetim unsurlarına yeni bir sos-

yal ve politik açılım getirme hüviyetine kavuşmuştu. Doğuştan gelen ayrıcalıklar bir tarafa 

bırakılıp zenginlere; zekât, sadaka ve kurban gibi malî yükümlülük gerektiren yeni İslam kim-

liğinin sosyal alt yapısını kurma hedefini gütmüştür. Böylece kabile önderlerinin toplum nez-

dindeki geleneksel önderliklerini sarsan İslam dini; siyasi, sosyal ve ekonomik olarak yeni bir 

ulus ve yeni bir ulus (ümmet) kimliği inşa etmiştir (Polat, 2008: 188).  

Hz. Muhammed’in vefatına kadar üst kimlik Müslüman olmaktı. Hz. Muhammet’in vefa-

tından sonra mezhebi alt kimlikler oluşmaya başladı. Medine’de insanlar bir önder seçmek 

zorunda kaldıklarını tabii olarak düşündüler. İslam ümmetinin yönetimi konusu, Hz. Pey-

gamber’in henüz cenaze hazırlıkları yapılırken sahabeler arasında tartışma konusu olmaya 

başlamıştır. Mekkeli Müslümanlar (Muhacirler) ile Medineli Müslümanlar (Ensar) arasında 

hilafet konusunda fikir ayrılıkları görülmüş ve Hz. Ebubekir’in etkin bir azınlık tarafından 

halife seçilmesi ile geçici olarak tartışmalar durmuş, böylelikle halifelik dönemi başlamıştır 

(Kıllıoğlu, 1997: 71). Hz. Ebubekir’in hilafetine itiraz edip Hz. Ali’nin halife olması gerektiğini 

savunan kesimlere, Ali taraftarı anlamına gelen “Ali Şia’sı” denilmiş ve bununla birlikte Şiilik 

kendini hissettirmeye başlamıştır. Hz. Ali ve Hz. Peygamber’in diğer amca çocukları defin 



 

13 

işleriyle uğraşırken Hz. Ebubekir’in seçimi gerçekleşmiş ve Hz. Ali bu şekilde seçime iştirak 

edememiştir. 

Yukarıda kısaca değinilen Şia kelimesi sözlükte “tâbi olmak, desteklemek; taraftar, grup 

olmak, çoğalmak” anlamına gelmektedir. Terim olarak, Hz. Muhammed’in vefatının ardından 

devlet başkanlığının Hz. Ali’ye ve onun evlatlarından belli kişilere intikal etmesi gerektiğini 

savunan grupları ifade eder (Deniz, 2018). İslam tarihinde Kerbela hâdisesinden kısa bir müd-

det sonra Şia kavramı yukarıda bahsettiğimiz genel terim halinden çıkarak Emevîlere karşı 

Hz. Hüseyin’in intikamını almak, Hz. Ali ve soyunun haklarını aramak ve onun soyuna yar-

dım etmek için toplananları ve onlara taraftar olanları ifade eden siyasi bir terime dönüşmüş-

tür. Şii tanımlamasında Hz. Ali'nin, Hz. Peygamber'den sonra ilk halife (siyasi önder) ve imam 

(dini önder) olması ve bu önderliğin ondan sonra evladında devam etmesi ve imamların belli 

özellikler taşıdıkları hususu, bütün Şiilerin hemfikir olduğu esaslardır.  

İran’da Şiiliğin yayılması 16. yüzyılda kurulan Safevi Devleti eliyle olmuştur (Kaplan, 

2008: 184). Anadolu’da Şiiliğin yayılması 12. asra dayanmaktadır. Bu yayılma Türklerin İsla-

miyet’i Ehl-i Beyt sevgisi üzerinden kabul etmeleri ile gerçekleşmiştir. Anadolu’da Şiiliğin 

mezhebî bir kolu olan Caferilik’in ise Anadolu’da en yoğun (kişi sayısı) olduğu il İstanbul’dan 

sonra Iğdır’dır. Iğdır ve çevresindeki Caferiliğin, İran’da bu mezhebin yayılmasıyla beraber 

geliştiği kuvvetle muhtemeldir. Caferi nüfusun yoğun olduğu illerden biri olan Iğdır, Tür-

kiye’de üç ülkeye sınırı olan tek ildir. Bu ülkeler İran, Nahçıvan ve Ermenistan’dır. Iğdır’da; 

Kürtler, Azeriler, Terekemeler (Karapapak), Ahıskalılar, Bulgaristan göçmenleri ve farklı iller-

den gelen Hanefiler yaşamaktadır. Azeriler Osmanlı ve Cumhuriyet döneminde Kafkaslardan 

gelmişlerdir. Iğdır merkezde 15, ilçe ve köylerde toplamda 50’den fazla Caferi camisi bulunup 

bunlar Diyanet’e bağlı değildir. Iğdır’ın 3 tane ilçesi bulunmaktadır. Bu ilçelerden biri olan 

Aralık’ın nüfusunun çoğunluğu etnik köken itibarıyla Azeri olan Caferilerden oluşmaktadır. 

Yine Iğdır’ın en büyük ilçesi olan Tuzluca nüfusunun yarısına yakınını Azeri Caferileri oluş-

turmaktadır. Tuzluca’ya bağlı 83 köyün hemen hemen yarısında Caferiler bulunmaktadır (Ba-

naz, 2018: 40). Iğdır’ın 2021 TÜİK verilerine göre toplam nüfusu 203.159 olup bunların 100.000 

kadarı Caferi’dir (TÜİK, 2021).  

Yukarıdaki demografik verilerde görüldüğü gibi Iğdır, Anadolu Caferiliği için merkezi 

konuma sahiptir. Bu nedenle söz konusu il, Caferilerin mezhebî kimliğini sosyolojik olarak 

inceleyen bu çalışmanın coğrafi sahası olarak seçilmiştir. Araştırmanın verileri nitel olarak 

toplanmış ve araştırmacı tarafından analiz edilmiştir. Çalışma kapsamında görüşmeye katılan 

katılımcılar, Iğdır ilindeki Caferiler ile sınırlandırılmıştır. Katılımcılar, farklı meslek, yaş grup-

ları, cinsiyet ve eğitim seviyelerinden seçilmiştir. 

 Tez üç bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde, Caferilik ve Iğdır Caferiliğiyle ilgili na-

zari bilgiler sunulmuştur. Kimlik kelimesinin kavramsal analizi, birey ve toplum açısından 

kimliğin önemi, modern ve geleneksel dönemde kimliğin ne olduğu ele alınmıştır. Bu bö-

lümde din ve kimlik ilişkisi anlaşılmaya çalışılmış ve dinin, ulus devletlerin ortaya çıktığı dö-

nemde değişen fonksiyonu araştırılmıştır. Caferilerin kimliklerini şekillendiren dini yaşam 

tarzı ve mezhep ögeleri analize tabi tutulmuştur. Bu bölümde din sosyolojisi bakımından 

önemli düşünürlerden biri olan Max Weber’in karizmatik liderlik düşüncesi bağlamında Şii 

liderlik anlayışı incelenmiş ve ideal liderlik kurumu olarak imamet düşüncesi araştırılmaya 



 

14 

çalışılmıştır. Araştırmamızın tarihsel arka planı olan Şiiliğin tarihi, Caferiliğin Anadolu’ya ve 

Iğdır’a girişi bu bölümde araştırılmıştır.  

 İkinci bölümde, araştırmanın metodu ve veri toplama safhaları tanıtılmıştır. Araştırma-

nın yapıldığı Iğdır ilinde seçilen örneklem çeşidi, veri analiz tekniği ve araştırmada karşılaşı-

lan zorluklar anlatılmıştır. Araştırmaya başlarken tezin amacını oluşturan sorulara bu bö-

lümde yer verilmiştir. Böylece merak uyandıran konular bu sorular üzerinden araştırmanın 

çerçevesini oluşturmuştur.  

Üçüncü bölümde ise elde edilen verilerin yorumlanmasına ve tartışılmasına gayret edil-

miştir. Bu bölümde elde edilen görüşme kaynakları eksiksiz ve yansız bir şekilde bilimsel bir 

metotla analiz edilmeye çalışılmıştır. Caferilerin dinî ve siyasi-politik olarak hangi sembollerle 

kendilerini tanımladıkları ve bu sembollerin oluşmasında etkili olan unsurlar tartışılmıştır. 

Son olarak Caferilerin kolektif mezhebî kimliğinin Sünnilerle benzeştiği ve ayrıştığı noktalar 

ile Caferilerin yaşadığı zorluklar ele alınmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

15 

1.1. KİMLİK NEDİR? 

1.1.1. Birey ve Toplum Bakımından Kimlik 

Bir isim olarak “kimlik” kelimesi “kim” soru zamirine verilen cevap olarak kısaca tarif 

edilebilir. Yani günlük hayatta bireylerin, grupların “sen (ferdi kimlik) veya siz kimsiniz, kim-

lerdensiniz (müşterek kimlik)?” sorularına verdikleri cevaplar, bireyin kimliğini yansıtabilir 

(Türkan, 2011: 6). Telefonda görüşürken kendini “Ben Ahmet Demircioğlu” diye tanıtan kişi, 

kimliğini oluşturan unsurlara cevap verebilir. Adını soyadını söylerken Demirciler soyundan 

ya da ailesinden Ahmet olduğunu ifade etmektedir. Ahmet adı onun Müslüman, Demircioğlu 

soyadı ise Türk kültürel kimliğine ait olduğunu açıklayabilir (Güvenç, 1995: 3). Kimlik top-

lumsal bir olgudur. Kimliği oluşturan değerler aynı zamanda toplumun iç düzenini oluşturan 

değerlerdir çünkü değerler, kültürün ve kimliğin oluşmasına etki ederler (Corm, 2018: 55). 

Kimlik, resmî bir kurumda form doldurulması istendiği zaman genellikle yazılması iste-

nen bireysel alandır. Formda öncelikle kişiden onu diğer bireylerden ayıran adını yazması 

istenir. Diğer sorular ise muhtemelen toplumdaki bireylerle ortak noktaları belirlemeye ve yaş, 

cinsiyet, eğitim vb. gibi sosyal kimlik alanlarına yöneliktir. Birçok formda milliyet sorulur, 

örneğin İngiliz yazıldığında milliyet, Britanya yazıldığında ise kişinin devleti kast edilmiş olu-

nur (Bauman, 2018a: 199). 

Bireyin içinde bulunduğu toplum onun kimliğini şekillendirir. Kimlik bir var olma ve var-

lığının kabul edilip onunla tanınma durumu olması bakımından hem bir hak hem de bir ihti-

yaçtır. Bireyin, Maslow’un ihtiyaçlar hiyerarşisinde yer olan ihtiyaçları ve güdüleri gibi, kim-

liği de bireyin sosyal bir ihtiyacıdır. İnsanın yeme, içme, giyinme gibi fiziksel ve fizyolojik 

ihtiyaçlarını karşılamakla ihtiyaçları bitmez. Sosyal bir varlık olan insanda yeme, içme, gi-

yinme ihtiyacının giderilmesinden sonra güvenlik ihtiyacı kendisini hissettirir. Birey gerek 

ekonomik gerekse de psikolojik olarak güvenlik içerisinde olmaya güdülenir. Güvenli bir or-

tam içerisinde yaşamak ister. Üçüncü basamakta, güvenlik ihtiyacını giderdikten sonra, bire-

yin sosyal ihtiyaçları kendisini hissettirir. Sosyallik, psikologların genel görüşüne göre, doğuş-

tan var olan önemli bir ihtiyaçtır. İnsan tek başına yaşayan bir varlık değildir. Kaldı ki hay-

vanlar da sürüler halinde yaşamaktadırlar. İnsanlar bir gruba, bir topluluğa ait olmak ister. 

Doğuştan var olan aidiyet ve kimlik duygusu bilhassa ergenlik döneminde kendilerini daha 

iyi hissettirir (Kuşat, 2003: 48-49). 

Kimliğin oluşumu ve bireyin hayatındaki önemi birçok dönemde görülebilmektedir. Ör-

neğin, 1926 yılında Hindistan-Bengal’de bir Kızılderili tarafından kurt yuvası fark edilmiştir. 

Bu yuvayı fark eden kişi biraz daha yakına gidince delikten bir kurt ile sürünerek dört ayak 

üzerinde giden iki kız çocuğunun çıktığını görmüştür. Daha sonra yetimhaneye götürülen bu 

çocukların küçük olanının iki, büyük olanının sekiz yaşında olduğu tahmin edilmiştir. Küçük 



 

16 

çocuğa Amala büyük olan çocuğa ise Kamala ismi verilmiştir. Amala kısa bir süre sonra öl-

müştür, Kamala ise yaklaşık on yedi yaşına kadar yaşamıştır. Kamala yaklaşık kırk sözcük 

söyleyebiliyor ve kendisiyle konuşulmadığı sürece kimseyle iletişime geçmiyordu. Kamala 

keskin bir işitme yeteneğine sahipti ve Kamala’nın koku duygusu çok gelişmişti. Amala çok 

yavaş öğreniyordu, ayrıca yetimhanedeki diğer çocukların yanına gitmiyordu (Squires, 1927: 

314). Burada sosyolojik olarak baktığımızda kimliğimizin büyük oranda çevremiz tarafından 

oluştuğunu görüyoruz. Bir bireyin, çocukluğunun çoğunu kurtlarla geçirirse nasıl olacağını 

hayal edebilir miyiz? 

Yukarıdaki hikâyeden yola çıkılarak kimlik, onu taşıyan insanın varlığı yorumlama ve 

varlık karşısında kendisini konumlandırma biçimi olarak tanımlanabilir. Yorum ve konum-

landırmanın aynı zamanda bu kimlik sahibi için bir hayat tarzı olarak kendini belli ettiği söy-

lenebilir. Ait olduğu kimlik ile insan hem kendisi hem de başkası için kendi özelliğini, kişili-

ğini bir yönü ile öznel gerçekliğini bilinir kılmaktadır. Bu kimliğin bir ifade biçimi olarak te-

zahürü sırasında, insanın kendisini refere ettiği kaynakların özelliği önem ve belirleyicilik ka-

zanır. Çünkü her kimlik onu taşıyanın kararlarını etkilemekte, bu da insanın geleceğinin şe-

killenmesi anlamına gelmektedir. İnsanın sahip olduğu kimlik ile gerçeği kavrayış ve tanım-

layış şekli arasındaki sağlam ilişki göz ardı edilemez (Erkan, 2013: 1867). 

Kimlik terimi, psiko-sosyal bir olgu olarak “ego” (ben) ve aynı zamanda kolektif “aidiyet 

duygusu” ya da “biz şuuru” veya “ruhu” ile doğrudan ilgili olması açısından, “kaos” a karşı 

düzen ve istikrarı ifade eder. Kimlik statik değil, dinamiktir. Bu yüzden toplumlarda kimlik 

arayışı, kimlik bunalımı, kimlik kayması, kimlik inşası gibi olgular bu dinamizmi ifade eder. 

Bazen toplumun içinde bulunduğu anomi durumlarında kimlik kırılması yaşanabilmekte, bi-

reyde kimlik değişimi olabilmektedir. Birçok etkenle birlikte din de kimlik üzerinde etkili ola-

bilmektedir (Günay, 2012: 420). 

Her bebeğe doğduğu andan itibaren bir kimlik ile işaret konur. Bu kimlik bebeğe verilen 

isimdir. Böylece bebeğin varlığı onaylanmış olur ve onu başkalarından ayıran ismi ile kalıcı 

hale getirilir. Kız çocuklarına verilen isimler dişi olduklarını, erkek çocuklarına verilen isimler 

erkek olduklarını gösterir. Sahip olunan kimlik ile her birey yaşam boyu çeşitli rollere girer ve 

gerçekleşmesini istediği rolleri dener. Bu rol denemeleri, özellikle ergenlik döneminde kılık-

kıyafet, makyaj gibi müdahalelerle gerçekçi hale gelebilir. Fakat uzun vadede ne olduğumuzu, 

neyi savunduğumuzu göstermek için varoluşsal kimliğe sahip olmamız gerekir. Varoluşsal 

kimlik ergenlik dönemi ile başlayıp hayat boyu statü ve rollerle kafa karışıklığı yaratabilir 

(Erikson, 2022: 163). Erikson’a göre bu varoluş sürecinde şekillenen kimlik, dinamik bir ger-

çekliktir. Kişinin kimliğinin oluştuğu belli dönemler vardır. Kimlik; “kişisel kimlik” ve “ego 

kimliği” olarak ayrılır. Kişisel bir şeye sahip olmanın bilinçli hissi, ayrılık kaygısı ve kişinin 

varlığının sürekliliğine dayanır. Kimlik ergenliğe kadar zihinsel olgunlaşma ve psikolojik bü-

yüme gibi faktörlerle gelişir (Erikson, 1978: 44).  

Benlik öz duygusu olan bireylerin, kendi kabiliyetlerine güvenleri daha düşüktür. Bu tür 

şahıslarda öz kimlik algısı da yeterince gelişmemiştir. Bu kişiler çeşitli zorluklarla baş etmede 

zorlanırlar, kendilerini daima mutsuz ve huzursuz hissederler. Zorluklarla baş etme anla-

mında yeterince gayret göstermezler, içerisinde bulundukları olumsuzluklardan kurtulmak 



 

17 

ve bu olumsuzlukları değiştirme konusunda isteksiz ve güvensizdirler. Bugün toplumda so-

run çıkaran ve illegal oluşumların içerisinde yer alanların, çoğunlukla kimlik sorunu yaşayan-

lardan oluşmasının nedeni budur. 

 Kişilik gelişiminde mensubiyet duygusu önemli bir unsurdur. Bireyde, bir grubun veya 

bir topluluğun üyesi olma ve onunla var olma bilincinin gelişmesi onun sosyal kişiliğinin ol-

gunlaşmasına zemin hazırlar. Aidiyet ile müşterek kimlik oluşumu arasında sıkı bir bağ var-

dır. Bu bağ sosyal vazife bilincinin temelini oluşturur. Müşterek kimlik ferdin sosyal ahenk 

içinde gelişmesini ve böylelikle sosyalleşmesini diğer bir deyimle sosyal rolünü kazanmasını 

kolaylaştırır. Aidiyet toplumsal yaşam için kaçınılmaz bir gerçeklik olarak karşımızda dur-

maktadır. Buradan hareketle ilerde üzerinde ayrıntılı duracağımız İbn Haldun’un asabiyet 

kavramını hatırlamak gerekir. İbn Haldun, toplumsal bir başarı ve hareket için ait olma duy-

gusunun yani asabiyetin vazgeçilmez olduğunu savunur (İbn Haldun, 2017).  

Asabiyet çoğulcu toplumlardaki farklı unsurlarla etkileşim yoluyla kendini tarif eder ve 

konumlandırır. Bu kavram sadece ortak özelliklere atıf yapmaz; burada fert kendisi ve kendi-

sininki olarak kabul ettiğiyle, diğeri ve diğerininki olarak gördüğü arasında bir diyalog içine 

girer. Yani kimlik ortaklık ve farklılıklar üzerine kurulan bir zeminde bir süreç olarak gelişen 

etkileşimlere açık dinamik bir olgudur. Ortaklıklar ve aynilikler müşterek kimliği açıklarken, 

farklılıklar da bu müşterek kimliğin sınıflarının konulmasını ve bir diğer kimlik içine asimile 

olmamasını sağlar (Connolly, 1995: 92). Böylece asabiyetin oluşumu kolaylaşır.  

Kimliğin oluşmasında, kan bağı merkezî bir konumda olsa da kültürel bir unsur olan dil 

ile birlikte sosyal unsurlar da oldukça önemlidir. Bir başka ifadeyle kimlik, daha çok insanın 

toplumsal bir varlık oluşuyla ilgilidir. Yaradılışı gereği sosyal bir varlık olan insan, diğer in-

sanlarla birlikte yaşarken varlığını daha derinden hissetmekte; hayatın anlamını bulabilmek 

için çaba sarf etmektedir (Türkan, 2011: 8). 

Yukarıdaki açıklamalardan hareketle, denilebilir ki; bireysel kimlik ve sosyal kimlik aynı 

şey değildir. Bireysel kimlik bireyi diğerlerinden ayıran bireyin kendine has yapısını oluşturan 

özellikleridir. Sosyal kimlik bireyin; dinî, siyasi, etnik, cinsel, ekonomik ve gruplardaki üye-

likleri ile ortaya çıkmaktadır. Sosyal kimlikte birey içinde bulunduğu grubun özelliklerini 

kimliğine ekler. Tabii sosyal kimlik tamamen bireyin içinde bulunduğu gruptan etkilenmez. 

Birey içinde yaşadığı toplumda farklı türlerde sosyal gruplar içinde bulunabilir ve bunlardan 

kendi kimliğine eklemeler yapabilir. Bireyin farklı gruplardan etkilendiği mekânlara kafeler 

örnek verilebilir. Kafeler sosyal kimliğin oluştuğu mekânlardır. Kafelerde birey hem gündelik 

hayatın gerilimlerini atar hem de kafenin tasarımının aldığı tarihi, kültürel temalarından, po-

püler kimlik ögelerinden ve sembollerinden etkilenir (Kaya, 2017: 83). Sosyal kimliğin oluş-

ması için, aynı grup olması ve grubun kimliğinin sürekli olması zorunlu değildir çünkü bire-

yin hayatının her döneminde içinde bulunduğu gruplar değişebilir. Mesela, lise döneminde 

siyasi gruplara dahil olan, grubun ideolojik kimliğini benimseyen bir genç, üniversite döne-

minde okuduğu bölümün etkisinde kalarak farklı ideolojileri benimseyebilir.  

Bir toplum içinde yaşayan bir insanın kimliklerinden biri (sosyal veya aidiyet kimliği ola-

rak) yaşamda görünür oluyorsa kişiliği de aynı paralelde yaşam içinde gelişiyor demektir. Bu-

rada kimlikle kişiliğin hiçbir zaman birbiriyle karıştırılmaması gerektiği ve bunların birbirinin 

yerine hiçbir zaman geçmeyeceğini belirtmemiz gerekir. Bu iki kavramı birbirine karıştırmak, 



 

18 

fotoğrafla gerçeği birbirine karıştırmak demektir. Kimlik öznel bir bütünlük, tutarlılık ve sü-

reklilik gösterir. Psikolojide ise kimlik, benlik ve kişilik ile birlikte ele alınmalı, çözümlenmeli 

ve öyle tanımlanmalıdır. Kimlik bireyin; ırksal, cinsiyet, din, kültür, yaşam tarzı, ekonomik 

durum, meslek, yaş vb. ögelerle elde ettiği, kendisini diğer insanlardan ayıran veya birleştiren 

etiketler bütünüdür. Kimliğin birçok öğeyi kendinde barındırması, Maalouf'un da dediği gibi, 

bu ögelerin birbirine yamalı bohça gibi eklemlenmeleri anlamına gelmez. Bu ögeler birbirle-

riyle ilişki ve ahenk halindedir. Örneğin, bir kişi dinini ya da cinsiyetini değiştirse, bütün diğer 

ögeler bu durumdan etkilenecektir. Ayrıca bu ögeleri her ne kadar “etiket” olarak ifade etsek 

de onlar sadece insanın dış yüzünde “görüntü” olarak kalmamakta, insanın duygu dünyasını 

da derinden etkilemektedir (Türkan, 2011: 11-12). 

Kimlik özellikle yirmi birinci yüzyılda küresel güçlerin siyasi ve ekonomik projelerini uy-

gulayabilmek için ilgilendikleri bir konudur. Kimlik uzun yıllar dinî, siyasî, ideolojik, ekono-

mik bir araç olarak kullanılmıştır. Mesela Sovyetler Birliğinde hâkim olan Marksist ideolojinin 

“Sovyet Halkı” projesi yeni bir kolektif kimliğinin inşasına yönelikti (Polat, 2016: 168). Bu ko-

lektif kimliğin içinde yer alan Türkî Cumhuriyetler (Kazakistan, Özbekistan gibi), doksanlı 

yıllardan sonra Sovyet Rusya’nın alt kimliği olmaktan uzaklaşmışlardır. Öncesinde bu ülkele-

rin yakın devletlerle ideolojik ve kimliksel yakınlaşması engelleniyordu. Böylece Marksist ide-

olojinin amaçladığı kimlik projesi gerçekleşmiş oluyordu (Paden, 2012: 83). 

Özyurt, kimliğin sadece modernliğe özgü bir kavram olduğu görüşünü kabul edilir gör-

mez. Özyurt’a göre “Modernlik öncesinde bireysel kimlik yoktur” demek modernlik önce-

sinde tüm hareketlilikleri, değişimleri ve dolayısıyla da tarihin kendisini yadsımak anlamına 

gelir (Özyurt, 2005). Özyurt, “Kimlik kavramının moderniteyle ortaya çıktığı savının bilimsel 

kılınması için modern toplumların karşısına avcı ve toplayıcı topluluklar yerleştirilmektedir” 

görüşünü savunur (Özyurt, 2005: 182). Modern öncesinde de çeşitli kimlikler bulunmaktaydı. 

Burada dikkate değer asıl husus, hangi dönemde hangi kimliksel olgunun ön plana çıkıp be-

lirleyici olma durumudur.  

Ulus devletlerin vatandaşları için kimlik açısından kullandığı bütünleşme ve ayrımcılık 

ölçütleri ile teokratik devletlerin kullandığı bütünleşme ve ayrımcılık ölçütleri birbirinden 

farklı olmuştur. Ulus devlet inşasından önce devletlerin vatandaşlarının ortak kimliği, din ve 

kültür üzerinden şekillenmekteydi. Bizans imparatorluğu, Osmanlı imparatorluğu gibi dev-

letlerin kimliği etnik temelli değildi (Polat, 2021: 6). Modernlik öncesinde din ve siyaset iç içe 

olduğundan, dinsel kimlikler aynı zamanda siyasal kimlikler olarak da kurgulanmaktaydı. 

Modern dönemde ulusal bütünleşme adına etnik ve kültürel azınlıklar baskı altına alınmak-

taydı. Modern öncesi ve modernliğin belli bir dönemine (1700’lerin sonlarına) kadar ise dinle-

rin, mezheplerin ve kiliselerin saflığını korumak için dinsel azınlıklara ve ‘sapkın’ (heretik) 

topluluklara baskı yapıldığı bilinmektedir. Bu olguların kimlikle ilişkilendirilmesi zor değil-

dir. Dominant kimlik bir yönüyle koruma sunarken diğer yanıyla da diğeri olarak algılamaya 

karşı bir ayrımcılığa veya dışlamaya da sebebiyet verebilir. Ayrıca bazı dinlerin ve mezheple-

rin etnik bir toplulukla özdeşleşmiş olması, etnik ayrımcılık arayışlarının ve etnik ayrımcılığın 

modernlik öncesinde de yaşanmakta olduğunu gösterir. Ayrıca, kimlik sorununu modern bir 

olgu olarak kabul etmek, Hristiyanlık ve İslam gibi evrensel dinlerin mezhepler biçiminde 



 

19 

kültür coğrafyalarına göre farklılaştığını (Ermeni Kilisesi, İran Şiiliği), hatta dinlerin kurum-

sallaşmış yapılarından koparak heteredoks, karma yapılar oluşturduğunu ve bu dinsel parça-

lanma ve birleşme sürecine eşlik eden bireylerin benlik kaybını bilimsel açıdan değersiz bul-

mak anlamına gelir (Özyurt, 2005: 184-186). 

Kimlik kavramı farklı bilimsel alanlar tarafından ele alınmıştır. Bunlardan biri de sosyo-

lojidir. Sosyolojide kimlik hakkında etkili kuramlardan biri sembolik etkileşimciliktir. Sembo-

lik etkileşimciler kimliği ele alırken, benliğin dönüşümüne ve toplumsal doğasına atıfta bulu-

nurlar. Bu noktada karşımıza sembolik etkileşimci olarak bazı yazarlar ve onların geliştirdiği 

kavramları çıkmaktadır. Bunlar; William James’in “toplumsal benlik” kavramı, Charles Hor-

ton Cooley’in “ayna benlik” kavramı ve George Herbert Mead’ın “benlik” kavramıdır (David-

man ve Greil, 2016: 9). 

Sosyolojik olarak bakıldığında dünya üzerinde toplumların da kimlikleri bulunur. Bu 

kimlikleri şekillendiren ögelerden biri kapitalizmdir. Kapitalizmin ülkeleri, az gelişmiş ve ge-

lişmekte olan ülke olarak ayırması bu ülkelerin kendilerini en yetkili ağızdan bu kimliklerle 

tanımlamalarını sağlamıştır (Coşkun, 2003: 12). Dünya üzerindeki ülkeler, bu kimlik tanımla-

malarına göre ekonomik sınıflara ayrılmaktadır. Bir ülke kendini az gelişmiş olarak tanımlı-

yorsa bunda sosyolojik olarak başkalarının da o ülkeyi az gelişmiş olarak tanımlamasının et-

kisi vardır. Yani yetkili birimlerin ülkelerini, ekonomiye dayalı sosyolojik olarak gelişmişlik 

sınıflandırması, ülkelerin kimliğini oluşturabilmektedir. 

Kimlikler kendi içinde hiyerarşik bir şekilde, örneğin kapsamlı olandan daha az kapsamlı 

olana doğru dizinlenebilir. Bir kişi için Müslüman dediğimiz zaman, bu kişi aynı zamanda 

Müslümanlar içinde Sünni, Sünniler içinde Hanefi alt kimliğine sahip olabilir ve böylece bir 

piramit yapısı oluşur. Din ve ırk, çapraz bir şekilde kategorileştiği zaman “çifte iç grup”, “çifte 

dış grup”, “tekli iç grup/tekli dış grup” olmak üzere üç ayrı durum oluşur. Fransız ve Hristi-

yan olan birisi, yine kendisi gibi Fransız ve Hristiyan olan bir kişi ile çifte iç grup kategorisin-

dedir. Müslüman bir Amerikalı ile Budist bir Çinli çifte dış grup olur. Fakat Müslüman bir 

Çinli ve Müslüman bir Amerikalı tekli iç grup olur çünkü burada dinî olarak aynı grupta yer 

alsalar da ırki olarak farklı gruptadırlar (Yapıcı, 2016: 47). 

Bu gruplarda tekli iç grup/tekli dış grup bireyin davranışlarını etkilemektedir. Örneğin, 

Müslüman bir kimliği ön planda tutan Amerikalı, aynı ırktan olmadığı Müslüman bir Çinli ile 

ortak aidiyet hissine sahip olur. Bu durumda bir ümmet kimliğine yönelim söz konusudur 

(Yapıcı, 2016). Dinî kimlik, en kapsayıcı kimliklerden biri olarak farklı coğrafyadaki, farklı et-

nik kökenlere ait insanların aynı ortak kimliğe sahip olmalarını sağlamıştır. Örneğin, Os-

manlı’da bir dönem uygulanan ümmetçi politika ile devlet, Müslüman olan insanlarla ortak 

kimlik oluşturmuştur.  

Bugün birçok insan aynı dinî kimliğe sahip olduğu insanlarla ortak bir davranış sergile-

yebilmektedir. İsrail’in Filistin topraklarında Müslüman Filistinliler ile yaptığı savaş söz ko-

nusu olduğunda Türkiye dahil dünyadaki birçok Müslüman ülkenin, dini kimliğinden dolayı 

maddi ve manevi dayanışma içine girdiği görülmektedir. Yine Çin’in Uygur Türklerine yöne-

lik yaptırımlarından dolayı, Türkiye’de ve birçok ülkede Müslüman kimliğinin ortak dayanış-

ması olarak insanların sokağa çıkıp yürüyüş yaptığını görüyoruz. Bu durumda dinî kimliğin 



 

20 

bir dayanışmayı tetiklediğini görmekteyiz. Kimliğin duygu bağlamı aidiyet hissi olurken ey-

lem bağlamı ise dayanışmadır diyebiliriz. 

 

1.1.2. Kültürel Kimlik ve Din 

Kültür, bireyin içinde bulunduğu toplumda, toplumsal aktarımla elde edilen her şeydir. 

Sosyal bilimlerde kültür, insanın toplumda var olma durumunu ve yaşama örüntülerini açık-

layan olgular bütünüdür. Kültür en öz tarifiyle, insan davranışlarının arkasında yatan soyut 

durumlardır (Marshall, 1999: 157). Kültür, maddi ve manevi kültür olarak ikiye ayrılmaktadır. 

Maddi kültür, toplumun üretim araçları, taşıtlar, saklama ve koruma aletleri gibi maddi olu-

şumları iken, manevi kültür toplumun inançları, fikirleri, gelenek-görenekleri, duyguları ve 

davranışları gibi toplumun manevi oluşumlarını meydana getirmektedir. Manevi oluşum sı-

rasında dinin de etkisi vardır. Kültür canlı bir organizmaya benzetilebilir ve toplum kültürü 

önceki nesilden devralır. Dinin sosyo-kültürel yapı içindeki etkisi değişebilir (Günay, 2012: 

414). Her toplum için dinin kültürel belirleyiciliği aynı oranda olmayabilir. Bu durum hem 

toplumun yapısına hem de toplumun üyelerine bağlıdır. 

Kültür ile bağlantılı olan medeniyet kavramı değişmeyi içeren bir kavramdır ve bu kav-

ram kendi içinde, kültürü de üretmektedir. Medeniyet insan eliyle gerçekleştirilen maddi ve 

maddi olmayan üretimlerin tümüdür. Bu durumda kültür ekseriyetle medeniyetin fiziksel ol-

mayan yönüne işaret eder. Kültürün sosyolojik olarak üstlendiği anlamsal rol, onun kendili-

ğinden var olabilme, devam edebilme, kendini koruyabilme yeteneğinde saklıdır. Ayrıca top-

lumda oluşturduğu ortak birleşme yönü de millî kimlik oluşumu açısından önemlidir (Tuna, 

2018: 195). Kültür ya da medeniyete bakıldığı zaman kültürü oluşturan güç ile kültüre şeklini 

kazandıran olguları ayırmak gerekir. Kültür inançtan ayrı olarak düşünülemez. Kültürün ge-

lişme yönünü inanç belirler. Toplumsal zihniyet, bulunduğu kültüre bağlı olarak inancı etkiler 

(Köseoğlu, 2018: 9). Semavi dinlerde vahiy bir kültür değildir çünkü onun kaynağı ilahidir. 

Ama vahyin yaşam içinde akli ve ameli yorumlanması kültürü etkiler. 

Birey açısından kimlik, kültür ve kişilik aynı şeyi ifade etmemekle birlikte aralarında ya-

kın bir bağ vardır. Kimlik, bireyin kendini neyle özdeşleştirdiği ile doğrudan bağlantılıdır ve 

bireyin kendini nasıl tanımladığına yönelik tavrı, kişiliği ve toplumsal anlamda bireye has 

özellikleridir. Kimlik ve kişilik kültürel ve toplumsal yapı içinde ortaya çıkan sosyal olgular-

dır. Geleneksel toplumda dinin, toplumun kültürünü şekillendirmesi, modern toplumlara 

oranla daha fazladır. Geleneksel toplumda seküler toplum yapısı oluşturulmaya çalışılsa da 

tamamen dinin etkisinin kaldırılması mümkün değildir. Din, toplum ve tarih içinde yerini ko-

rumaya devam etmektedir. İnsanın kişiliğinin oluşmasında din etkili olmaktadır. Din; inanç-

ların, değerlerin, normların, davranış şekillerinin ve kodlarının şekillendirilmesinde yönlen-

dirici olmaktadır. Dinî gelişim unsurlarının benimsenmesinde özellikle çocukluk dönemi et-

kilidir. Bu süreçte aile, komşuluk, köy, kasaba, şehir ve millet gibi giderek genişleyen toplum-

sal çevreler, okul, kitle eğitim araçları ile dinî tutum ve davranışları şekillendirmektedir (Gü-

nay, 2012: 424). Din hem tutum ve davranışları belirleyen değerleri şekillendirmesinin yanı 

sıra medeniyetlerin de kurucusudur. Dünyadaki dinler kültür ve medeniyetlerin asli kurucu-

larıdır. Örneğin, İslam dini inanç ve ibadeti belirlemesinin yanı sıra sanatı, mimarisi ve sosyal 



 

21 

geleneği ile medeniyete kaynaklık etmektedir. İslam’ın doğduğu Arabistan ve sonrasında İs-

lam’ın yayıldığı bölgeler, İslam’ın etkisinde kalarak medeniyetleri değişmiştir (Polat, 2017: 92). 

Kültürel kimlik üzerinde etkili olan diğer faktörlerden bazıları; iletişim, yeni teknoloji vb. 

toplumsal durumlardır. Modern kimlikler, modern teknolojiden etkilenmekte ve teknoloji 

kendi kültürünü oluşturmaktadır. Bunun en önemli yansıması kendini sosyal medya alanında 

gösterir. Bugün bir sosyal medya kültürü oluşmuş durumdadır ve ferdin müessir sosyalleşme 

alanlarından biri haline gelmiş bulunmaktadır. Toplumda hâkim olan kültür dışarıdan gelen 

uyarıcılardan etkilenir. Topluma hâkim olan kültürel kimlikler teknolojiden etkilenirler, küre-

sel anlamda gelişen teknoloji kimliklerin bu teknolojilerin üreticilerinin etkisine girmesine de 

kapı açmaktadır. Kolektif kimlik, bireysel ya da toplumsal aktörlerin belli bir tutarlılık, bütün-

lük ve süreklilik kazanmalarına etki eder. Müşterek kimlik oluşumu hassas bir süreçtir ve sağ-

lıklı devamı için sürekli yatırım gerekir. Bu anlamda ortak gelenek, müşterek tarih şuuru ve 

kolektif hafıza büyük önem arz eder çünkü onlar kimliğin parçalanmadan devamını sağlayan 

unsurlardır (Morley ve Robins, 2011: 107-107). 

Bireyin doğduğu çevreden bağımsız olarak kültürel bir kimlik edinmesi mümkün değildir 

çünkü çocukluktan itibaren birey hangi çevrede doğup büyürse oranın dilini konuşur; o dil 

onun ana dili olur. Dil, öğrendiğini söyler. Kulağımız da dilimiz gibidir. Duyduğu, alıştığı ve 

terbiyesini gördüğü şeyi dinlemek ister. Bu duruma yöresel müzik sevgisi ve aşinalığı en 

önemli misaldir. Toplumumuzdaki yeni nesil gençlerin, çocukların ilgilerinin, yaşanılan şey-

lerden bağımsız bir olay olarak geliştiği varsayılamaz. Bireyin çocukken dikkatini çeken me-

lodiler, televizyon, görsel medya, sosyal medya ve uyurken bile maruz kaldığı kültürden et-

kilenerek kimliği gelişir (Köseoğlu, 2018: 22). Kimliğin oluşumunda sadece yaşanılan andan 

değil, eskiden ve atalardan etkilenme durumu da mevcuttur. Ailevi soy bağları kimliğin şe-

killenmesinde temel kapılardan biridir. Kimlik, otoritenin meşrulaştırılması anlamında bir 

role de sahiptir. Mesela geçmişteki göçebe ve yerleşik yaşamda aidiyet anlamındaki kimlik, 

kabile reisinin otoritesinin kabulüne ve ata kültürünün oluşmasına hizmet etmiştir (Corm, 

2018: 60). 

Kültürün değişmesinde etkili olan çağdaş teknolojik gelişmeler, özellikle televizyonun or-

taya çıkışı, bilgi dolaşımı açısından yepyeni bir çağ başlatmıştır. Kültürel kimlikler elbette bun-

dan bağımsız düşünülemez. Dinî ya da ulusal kimlikleri anlarken, onları birbirinden kopuk 

incelemek yerine onların birbirleri ile ilgili ilişkileri de incelenmeli, kimliklerin birbirleri saye-

sinde nasıl oluştuğuna da bakılmalıdır. Bu incelemede sadece benzerlikler değil farklılıklar da 

dikkate alınmalıdır. Mesela, Avrupa kültürü incelenirken, Amerikan kültürü, Asya kültürü, 

İslam kültürü gibi kültürlerle arasındaki ortaklıklar, farklar ve hatta zıtlıklar ele alınmalıdır 

(Özbolat ve Macit, 2016).  

 Toplumların birden fazla unsurla harmanlanan kültürü, kolektif bir hafıza oluşturur. Ko-

lektif hafızanın görünümü, kolektif kimlik olabilmektedir. Kolektif kimlik zihinsel süreçlere 

bağlıdır. Bir grubun üyeleri, kendilerini ortak geçmişlerinin anılarına dayanarak tanımlar. 

Böylece toplumsal grupların sürekli bir oluşum içinde olabildikleri, sınırlarını sürekli olarak 

tanımladıkları görüşüne dayanan dinamik bir kimlik fikri gelişir.  



 

22 

Kimlik algısı bir soruna dönüşebilmekte, “diğeri” denilen dışlama ve düşman görme du-

rumuna da dönüşebilmektedir. Bu anlamda günümüzde yabancıdan korku anlamındaki ya-

bancı düşmanlığı, İslamofobi ve ırkçılık bu durumun en öne çıkan örnekleridir. Bu örnekler-

den hareketle bireysel ya da ulus düzeyinde bir kimlik sorunundan, daha doğrusu kimliğin 

diğeri lehine araçsallaştırılmasından bahsetmek mümkündür. Anılan menfi araçsallaştırma 

ihtimaline rağmen kültürel bütünleşme ve toplumsal bütünlüğün oluşumu için salim bir müş-

terek kimlik gereklidir. Buna ilaveten önemli aile ve akrabalık bağları da bütünleşmeye hizmet 

eden diğer olgulardır (Morley ve Robins, 2011: 70-74). 

Toplumun önemli kurumları olan; siyaset, hukuk, sanat ve eğitim kültürün üzerinde et-

kilidir. Dolayısıyla kimlik oluşurken bu faktörlerden bağımsız olarak şekillenmez. Din de 

daha önce de kısaca belirtildiği gibi kültür üzerinde ve kimliğin şekillenmesinde etkili diğer 

bir toplumsal faktördür. Dinin toplum ile temas ettiği noktalar, sosyoloji için önemlidir. Dinin 

kültürden ayrı düşünülmesi mümkün değildir. Dinin oluşturduğu zihniyet bütün kültür sa-

hasına yerleşebilir. Kişinin dünyevi davranışlarından, dindar olup olmadığını ya da hangi 

dine mensup olduğunu anlamak mümkündür. Dindar bir Budist’in, ekonomiye ve sanata yak-

laşımı ile bir Müslümanın yaklaşımı aynı olmayabilir (Freyer, 1964: 75).  

Çok tanrılı halk dinleri ile semavi dinler arasında tarihi bir fark bulunmaktadır. Halk din-

lerinde, dinî inançlar maddi şartların etkisinde kalmıştır. Mesela çiftçilikle uğraşan kavimlerde 

çiftçilerin koruyucusu veya bereket tanrısı vardır. Eski Doğu dinlerinin çoğunda en yaşlı ve 

en hürmet edilen ilah “toprak ana” isimli tanrıçadır. Savaşçı kavimlerde ise harp, çarpışma ve 

zafer tanrıları bulunur. Şehirlerde ortaya çıkan dinler, göçebe halklara da yayılır. Ancak çok 

tanrılı dinlerin, içinde bulunduğu kavmin dışına çıkma isteği pek bulunmaz, içinde doğduk-

ları topluma sıkı sıkıya bağlıdırlar. Semavi dinler ise doğdukları toplumla ve sosyal sınıfla 

kendilerini sınırlamayıp bütün insanlığa hitap ederler. Bu semavi olmayan büyük dünya din-

leri için de geçerlidir. Örneğin Budizm, Hindistan’da doğmuş, Çin ve Japonya’da milyarlarca 

taraftar kazanmıştır (Freyer, 1964: 66-68). İslam ve Hristiyanlık da Orta Doğu kökenli olmasına 

rağmen, tüm kıtalara yayılmışlardır. Dinlerin bu sınır aşma özelliği onların coğrafyalar ve kı-

talar üstü kimlik kazandırmalarını sağlamıştır. Mesela İslam ümmeti dendiğinde dünya ça-

pında birçok ırkın mensup olduğu evrensel bir üst kimlik anlaşılmaktadır.  

 

1.1.3. Modernleşme, Kimlik ve Din 

Modern din bilimi araştırmaları 18. yüzyıla dayanır. Psikoloji, antropoloji, etnoloji ve ar-

keoloji gibi bilimler din üzerine yoğunlaşmıştır. Coğrafi keşifler, Rönesans ve Reform hareket-

leri farklı dinlere ait kültürel zenginliğin kaynaşmasını sağlamıştır (Çapçıoğlu, 2013: 222). Mo-

dern zamanda, sosyolojide din çalışmaları ve dinî tartışmalar artmıştır. Bu tartışmalar önce-

likle kapitalizm, dinsel hoşgörü, kültürel çoğulculuk ile bağlantılıdır. Sosyolojinin bir alt dalı 

olan din sosyolojisi, farklı dönemlerde çeşitli işlevlere sahip olarak toplumsal konuları din 

bağlamında incelemiştir (Nısbet, 2013: 78). 

Postmodern toplumda dine ilgi son dönemde azalmış gibi görünse de yine de yoğun bir 

ilgiden bahsetmek mümkündür. Geleneksel dindarlığa tenkit vardır. Ayrıca sekülerleşme, 



 

23 

yeni dindarlık tipleri de geliştirmiştir. Modern kültürde, toplumun bütün sahaları büyük öl-

çüde dünyevileşmiştir. Dinin, hâkimiyetini koruması için kişinin dinine bağlılığının ve imanı-

nın güçlü olması gerekir. Çünkü modernizm, bireyin kişiliğini parçalama tehlikesi doğurmak-

tadır. Din, bireyi modernleşme karşısında kişiliğinin parçalanması ihtimaline karşı korur. Din, 

modern kültür dahil olmak üzere bütün kültür sahaları üzerine hâlâ nüfuz etmektedir (Freyer, 

1964: 78). 

Dinsel yorum, toplumda modernleşme süreci ile birlikte modernleşmenin kendisiyle be-

raber getirdiği yeniliklerden etkilenmiştir. Dine karşı tutum 19. yüzyılda zihinsel ve entelek-

tüel bir fenomen olarak görülmüş, Marksist düşünce ortaya çıkmış, geleneksel yaşam ile dinin 

uyum derecesi tartışılmıştır. Marx’a göre din, despot yöneticilerin kötü olaylar karşısında in-

sanların (halkın) dayanabilmeleri için insanları kandırma (afyonlama) faaliyetidir. Marx, dinin 

sosyal şartların bir ürünü olduğunu düşünmektedir (Okumuş, 2010: 112; Coşkun, 2013: 55). 

Marksizm doğaüstü varlıkları reddeden felsefi bir materyalizme dayanmaktadır. Marx dinin 

insanlara ölümden sonra yaşam olduğu avuntusunu sunan bir kurum olarak tarif etmektedir. 

Ona göre, aslında yaşanan hayatın katlanılması o kadar güçtür ki ölümden sonra yaşam fikri, 

tek teselli kaynağı olmaktadır (Saatçıoğlu ve Ukray, 2018: 174). Marx’ın dine şartlanmış şekilde 

menfi bakış açısı onun dinin toplumsal yapı ve kurumlaşmasına getirdiği müspet katkıyı ide-

olojik saikle görmezden gelmesine neden olmuştur. 

Farklı sosyologların din hakkında tanımlamaları ve açıklamaları bulunmaktadır. Din sos-

yolojisi denildiği zaman ilk olarak akla Max Weber ve Emile Durkheim gelmektedir. Durk-

heim, modern dönemde dinin değişimini incelemiştir. Durkheim’in din sosyolojisine en bü-

yük katkısı “kolektif bilinç” kavramıdır. Kolektif bilinç ile dinin rolünü analiz etmesi din sos-

yolojisi açısından önemlidir (Nısbet, 2013: 87). 

 Modernizmin dinî alanda ve toplumun diğer alanlarında meydana getirdiği değişiklikler, 

yeni bir kimlik yapılanmasını meydana getirmiştir. Modernliğin kimlik sorununun en belirgin 

yönü; modernliğin toplumu çözücü ve insanları bireyselleştirici biçimde toplumsal yapıyı dö-

nüştüren etkisinden kaynaklanır. Modernlikte kimlikler modernlik öncesine oranla daha az 

hazır olarak sunulur. İnsanlar çeşitli kimlikler arasında bir seçim yapma zorunluluğu ile karşı 

karşıyadır. Birey, “ne” veya “kim” olacağına karar verme özgürlüğü ve sorumluluğuna sahip-

tir. İnsan, edinmek istediği kararlı, muteber kimliği kendi sağlamak zorundadır. Mevcut kim-

lik tipleri içinden seçilen kişisel kimlik, seçimin yapıldığı andan itibaren fark edilen yeni kim-

likler tarafından sürekli bir sorgulamaya tabi tutulur. Bu nedenle, insanlar kimlik seçimlerini 

doğru yaptıklarından ve bu kimliği gelecek yaşamlarında değiştirmeyeceklerinden tam olarak 

emin olamazlar. Modernlik sürekli bir değişme, devinim, evrilme ve yenilik sürecini kapsadığı 

için herhangi bir kimliğin mutlak olarak sabitlenmesi mümkün değildir. Modern dönemde 

kimlikler, moda olarak cazipleşebilir veya eskiyebilir. Bu durum bireylerin dinamik bir bi-

çimde kimliklerini yenilemesini gerektirir. Bunun sonucunda insanda bir anomi durumu, 

dünyada kendini hiçbir yere ait hissetmeme gibi yabancılaşma durumu ortaya çıkabilir. Birey 

toplum ilişkisi veya sosyal roller ve başkalarının bireyden beklentileri, modern kimlik soru-

nunu ortaya çıkaran diğer etkenlerdir. Bireyin çok katmanlı ilişki içinde olması kimliğinin be-

lirlenmesinde zamanla birbiriyle çatışması olası olan, farklı referans gruplarıyla bağlantısının 



 

24 

bulunduğu anlamına gelir. Çoğu zaman hangi referans grubunun kişisel kimliğimizin belir-

lenmesinde öncelikli bir konuma sahip olduğuna karar vermek güçleşir. Modern toplumda 

insanlar arası ilişkiler soyut ve kurumsallaşmış bir biçimde yürütülür. Akrabalık ilişkileri za-

yıflamış, yerel tanışıklık imkânı azalmış, coğrafi ve sosyal hareketlilik uzun süreli ilişkilerin 

kurulmasını zorlaştırmış, ekonomik faydacılık bireyin boş zamanlarını rasyonel olarak kul-

lanmasını gerekli kılarak bireyi soyutlaştırmıştır. Modern insan, dayanışma ve paylaşmanın 

erdemini anlamayacak tüketici insan haline gelmiştir (Özyurt, 2005: 187-188). 

Batılı zihniyette modernlik, toplumun dinden arındırılması, diğer bir ifade ile toplum ve 

kültür sektörlerinin dinin egemenliğinden kurtarılması durumudur. Modernleşme ise dünye-

vileşmeyi, toplum hayatının dünyaya özgü hale gelmesini ifade eder. Marx, Engels, Durkheim 

ve Weber gibi teorisyenler modernlik ile birlikte dinin sosyal yaşam üzerindeki etkisinin ta-

mamen ortadan kalkacağı görüşündeydiler. Bilime dayalı sanayi toplumunun gelişiminin, 

dinî inancın ve dinî kurallara uymanın geriye itilmesine yol açacağını iddia ediyorlardı. 

Çünkü bu iddiayı ileri sürenlere göre dinî öğretiler, bilimin ilkeleriyle çelişiyordu. Çağdaş tek-

nolojinin ve ekonominin temelini oluşturması itibariyle bilimsel öğretiler saygınlık kazanırken 

din saygınlığını yitirecekti. Dinin saygınlığını yitirmesiyle ilgili diğer bir gerekçe olarak dinin, 

cemaatin kutsanmasıyla bağlantılı olması gösteriliyordu. Onlara göre kitle toplumunun ege-

men olduğu, atomlarına ayrışmış bir toplumsal dünyada, artık kutsanacak pek bir topluluk 

da kalmamıştı. Geriye kalan ulus-devlet de ulusalcılıkla kendi ayinlerini ve değerler kümesini 

kuracaktı ve buna karşın cemaat yaşamının aşınması, inancın yitirilmesinde, törenlerin çeki-

ciliğinin kalmamasında kendisini göstermiş olacaktı. Ancak zikredilen bu öngörüler hiç de 

beklenildiği gibi gerçekleşmemiştir. Din sosyal değişimin bütün evrelerinde varlığını koru-

muştur. Pozitivistik akıl ve seküler algılar etrafında şekillenen modern dönemlerde kutsala 

ilişkin inanç ve bağlılığın yanı sıra, sosyo-kültürel bir motif olarak din toplum yaşamında var-

lığını sürdürmüştür. Modern zamanlara kadar kültürün neredeyse bütün alanlarında görülen 

dinî içerikli motifler, sekülerleşmenin hemen hemen bütün sosyal dokular üzerinde kendisini 

hissettirdiği günümüz toplumsal yapıları içerisinde de yine sosyo-kültürel ve ekonomik ya-

pıyla etkileşerek toplumsal benlik içerisinde yerini almıştır. Toplumsal doku ile yoğun bir et-

kileşim yaşayan din, toplumun sanat, mimari, siyaset, ekonomi, kültür ve serbest zaman de-

ğerlendirmesine kadar hemen her alanına etki ederek toplumsal kimliğin teşekkülünde ve ge-

lişiminde yer almaya devam etmiştir. Din, “iyi”yi, “doğru”yu tanımlamayı, içsel dünyalara 

yönelmeyi, gündelik yaşamı zamanlamayı, cinsler arası, insanlar arası ilişkilerin kurallarını 

belirleyerek, günümüz toplumu içinde de yol gösterici olmayı sürdürmüştür (Erkan, 2013: 

1827). 

Kimliğin anlamı hem kişilere hem de şeylere ilişkindir. Modern toplumda bunların ikisi 

de sağlamlıklarını, kesinliklerini ve sürekliliklerini yitirmişlerdir. Dayanıklı nesnelerden olu-

şan dünyanın yerini, anlık tüketim için tasarlanan ve bir kere kullanıldıktan sonra atılan ürün-

lerin doldurduğu bir dünya almıştır. Böylelikle birey kimliğin daha istikrarlı ve emin kılınması 

için gereken süreğen, güvenilir ve bağlanabilir referans noktaları sorunu ile karşı karşıya kal-

mıştır. Aslında modern dünyadaki kimlik krizleri Nietzche’nin ‘Tanrıyı öldürmesi’ ile başla-

mış ve Weber’in ifadesiyle ‘tanrıların, iblislerin çoğulluğu’ ile nitelenebilecek modern bir ger-



 

25 

çeklik haline dönüşmüştür. Modernleşme sürecinde insanın anlam, tanım ve meşruiyet arayı-

şını destekleyici sembolik sistemlere “dünyevi” olan unsurların dahil olmasıyla kimliğin algı-

lanışı değişime uğramış ve bununla birlikte varlık dünyasını algılamada da kayma ve giderek 

kopma meydana gelmiştir. Bu ise insanın kendisini varlık âleminden ayrı, yabancı ve ona rağ-

men var olan biri olarak algılamasını, zamanla buna göre bir kimlikle konumlandırmasına 

neden olmuştur. Bu noktada özellikle 1960’lı yıllar, modernizmin tarihinde önemli bir kırılma 

noktasıdır. İkinci modernite olarak değerlendirilen bu dönemden sonra, her şeyi soran, sorgu-

layan bireyler, ontolojik bir arayış içinde kendilerini bulmuşlardır. Bu süreçte kimlik kavramı, 

önemli bir kavram olarak devreye girmiş, hayatın anlamının, kökleşmiş değerler sisteminin 

müzakere edildiği bir döneme geçilmiştir. Her ne kadar yaşanan problemleri modernleşmenin 

taşıyıcı mekânları olan kentler, bireyselliğe övgüler düzerek çözmeye çalışmış ise de asıl 

mekânlardan ve dünyalarından kopan bireylere, yeni bir kimlik kazandırma çabası ancak “ya-

malı bir bilinci” getirmiştir. Pozitivist bir kültürlenmeyle, ilahi değerlerden kopuk bir kişilik 

inşasına yönelen kent, insanlarda “algı kayması”na neden olarak onları batıcı/modern biçim-

lerle dünyayı algılamaya yöneltmiştir (Erkan, 2013: 1829). 

Modern dönemde din olgusunu araştıran düşünürlerden biri olan Weber, din olgusunu 

araştırmıştır fakat bu araştırmayı yaparken bir ilahi ya da felsefi gözlem ile değil, araştırmayı 

toplumsal boyutları ile yapmış ve dinin topluma yansımalarını incelemiştir. Weber “Protestan 

Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu” adlı eseri ile Hristiyanlıktaki Protestan mezhebinin dinsel ola-

rak kapitalizmin doğuşunda etkili bir faktör olduğunu belirtmiştir. Kalvinizm’in, tanrı için bu 

dünyada çok çalışıp az harcama inancının, sermaye birikiminde rol oynadığını belirtmiştir. 

Modern dönemde Durkheim felsefi olarak ateizme yakın bir çizgide dururken, Weber dinlere 

karşı agnostik bir tavır takınmıştır (Solmaz ve Çapçıoğlu, 2017: 264). Weber ve Durkheim başta 

olmak üzere, modern dönemde din, sosyologların çalışma alanı olmuştur. Modernizmin ge-

tirdiği yenilikler, kişiye sorgulayan bir kimlik kazandırmıştır. Din, modernizmle beraber sor-

gulanan bir olgu haline gelmiştir.  

 

1.1.4. Geleneksel Kimlik ve Din 

Kaufmann, kimliğin köklü ve geniş bir tarihsel eğilimle, yani bireyin kendini ortaya koy-

masıyla bağlantılı olduğunu savunur. Ona göre kimlik, tarihsel ve içsel olarak modernliğe 

bağlıdır. Geleneksel toplulukla bütünleşmiş durumdaki birey, bugünkü anlamda kimlik so-

runu yaşamıyordu. Bireysel kimlik duygusu 19. yüzyılda yavaş yavaş yayılmaya başlamış ve 

romantizm, bunun en canlı tezahürlerinden biri olmuştur. 19. yüzyılda modernizmin etkisi ile 

kimlik, hazır bir şekilde tepeden inme olarak tahsis edilmiştir. 20. yüzyılın ilk yarısı bu konuda 

bir değişiklik getirmemiştir. 1960’lı yıllar, gerçek bir dönemeç olmuştur. Bu yeni dönemde ar-

tık özneler, kendi kendini inşa etmek zorunluluğuyla karşı karşıya kalmıştır (Bilgin, 2007: 52). 

Kimlik hazır olarak sunulmayıp özne tarafından inşa edilmeye başlanmıştır. 

Kimlik açısından bakıldığı zaman, geleneksel dönemde ilahi kaynaklar önemlidir. Gele-

neksel dönemde, kamu yararı gözetilmiştir. Geleneksel dönemin bir süreci olan şüphecilik ve 

spekülasyon Orta Çağ ve Rönesans dönemine denk gelir. Bununla beraber Orta Çağ ve Röne-

sans döneminde, geleneksel düşüncenin yerini entelektüel düşünce almaya başlamıştır. Sa-

nayi devriminin olduğu dönem 17. yüzyıla rastlar. Bu dönemde din, sorunların kaynağı olarak 



 

26 

görülmüştür (Nısbet, 2013: 81). Geleneksel toplumlarda din kuralları bellidir ve bireyin buna 

uyması beklenir. Modern toplumlarda insanlar farklılaştıkça birbirlerine duydukları saygı ar-

tar ve birbirlerinin farklılıklarına uyumlu davranışlar sergilerler. Kırsal bölgede yaşayan top-

lumlar ya da geleneksel çizgiyi aşmamış toplumların dinsel ritüellerinin daha büyük kitleler 

tarafından yerine getirildiği görülür. 

Batıda “religion” olarak kullanılan ve çeviride din olarak kullanılan bu kavram aslında 

geleneğin karşılığıdır. Doğu toplumlarında bu anlamda bir dinî gelenek söz konusu değildir. 

Budistlerin Dharması, Taocuların Tao’su dinlerle ve geleneklerle ilişkili olmalarına rağmen 

tam bir gelenek anlamı taşımamaktadırlar. Fakat zaman içinde dinlere bağlı olarak toplumda 

bir gelenek meydana gelir. İslam’a gelenek denilemez ve bu yüzden geleneklerde meydana 

gelen değişmelerin İslam’a doğrudan müdahalesi bulunmamaktadır. Fakat Batı’ya bakıldığı 

zaman geleneklerin sarsılmasının, dinin sekülerleşmesinden kaynaklandığı düşüncesi vardır. 

Yani sekülerleşmenin dinden kaynaklı değil geleneklerden kaynaklı olduğu genel kanısı var-

dır. Din ve gelenek oluşumu karşılıklı bir yapıdadır. Gelenekler varlığını devam ettirebilmek 

için dine dayanır. Bu noktada dinde sürekli olarak gelenekten faydalanır. Doğu toplumlarında 

dini, toplumsal şartların oluşturduğu ve gelenek olarak nitelendirilen olgudan ayırılırlar. İs-

lam’da da dinin zaman içinde gelenekselleşme durumu vardır. Ancak bu geleneğin oluşumu, 

geleneğin dinle özdeş olduğu anlamına gelmez. Bu yüzden atalar dini otantik olarak kabul 

edilmez (Aktay, 2013: 176). İslam dini gelenekten ayrıdır ve vahiy ile inşa edilmiştir.  

Din ve gelenek arasındaki ilişki konusunda farklı düşünceler mevcuttur. Mesela gelenekçi 

olarak bilinen Nasr ve Guenon gibi düşünürlere göre insanın Allah ile olan yakınlığı karşı-

sında din ve gelenek arasında bağ vardır. Geleneksel bakış açısına sahip olan Frithj of Schuon’a 

göre ise din gelenekten değil gelenek dinden doğar. Din ilk doğduğu zaman geleneksel yapısı 

yoktu, zaman içinde nesillerin geçmesi ile bu gelenek oluşmaya başlamıştır. Frithj of Schuon’a 

göre sosyolojik anlamda bakıldığı zaman geleneğin dinden doğduğu görüşü, sosyolojiye daha 

uygun olabilir. Ülgener’in de belirttiği gibi dinden doğan ihtiyaçlar ve toplumun ihtiyaçları, 

dinle özdeşleşince gelenek halini alabilmektedir. Fakat bu durum gelenek ve dinin özdeş ol-

duğunu göstermez. Çünkü geleneğin içeriğindeki alışkanlıklara baktığımız zaman, bir takım 

vahiy, kutsallık gibi kavramsal yapıların sınırı belli değildir. Nerede başlayıp nerede bittikleri 

gösterilememektedir. Guenon-Nasr çizgisine göre gelenek asıldır, özdür; onun için bu alan 

dinler arası ortak paydadır. Bütün kültürel oluşumların üzerinde olduğu gibi geleneğin olu-

şumunda da dinin etkisi vardır. Elbette ki din devamlılığını sağlarken de geleneğin yararı var-

dır. Din yapısal olarak geleneğe indirildiği zaman, dinin mekanizmasında yapısal hatalar olur. 

Çünkü gelenek yaşanan bu dünyaya ait fani bir şeydir. Ama din farklı bir kökene sahiptir. 

Sosyolojik anlamda din geleneğe indirildiği zaman burada din kendi başına olmaktan çok ge-

leneksel formata girer. Geleneklerin kendilerini din ile yaygınlaştırıp meşrulaştığı durumlarda 

olabilir. Ortak bir bilinç düzlemi sağlasalar da din ve gelenek farklı olgulardır. Her gelenek 

kendine özgü kalıpları ile özgün olmak ister. Bu noktada geleneğin dinle uyuşması mümkün 

değildir. Bu durum geleneksel İslam düşüncesi için de geçerlidir. Yani İslam kendi başına var-

dır. Gelenekten doğmaz (Aktay, 2013: 178). 

 

  



 

27 

1.1.5. Asabiyet ve Kolektif Kimlik İlişkisi 

Asabiyet kavramını ilk kez İbn Haldun “Mukaddime” isimli eserinde kullanmıştır. İbn 

Haldun’a göre birbirlerine yardım edenler arasındaki soy bağı eğer birlik ve dayanışmayı sağ-

layacak ölçüde ise bu açıkça görülür (İbn Haldun, 2017: 273). İbn Haldun, asabiyet kavramını 

ümran kuramı ve devlet kuramının temeline yerleştirir. Asabiyet, insanın kendisini ait hisset-

tiği grupla, kesimle yahut dünya (sosyal bağı olduğu kitle) ile yardımlaşma ve dayanışmasının 

sosyal yansımasıdır. Ayrıca bir bakıma da asabiyet, kan bağına dayanan aidiyet duygusudur. 

Bireyin yaşadığı toplumun bilincine vararak, toplumu benimseyerek yaşamasıdır. İbn Haldun 

asabiyeti “neseb asabiyeti” ve “sebep asabiyeti” olarak ikiye ayırır. Neseb asabiyeti: doğuştan 

gelen, sonradan kazanılmayan asabiyettir. Irk, soy, anne ve baba doğuştan gelir. Örneğin Ya-

hudilerde annesi Yahudi olanın kendisi de Yahudi olur. Sebep asabiyeti ise doğduktan sonra 

kazanılan değiştirilebilen asabiyettir. İbn Haldun’a göre sebep asabiyeti, insanın kimliğini, bu-

lunduğu topluma ait kılmayı sağlar. Organize olmanın, ümran kurmanın arkasında asabiyet 

vardır. Bu bir aidiyet oluşturur. Mesela Hitler’in İkinci Dünya Savaşı politikası ırkçılığa daya-

nıyordu. Bu ırkçılık bir aidiyet ve birliktelik meydana getirmişti. Sebep asabiyetine, Amerikan 

vatandaşı olmak örnek verilebilir. Mesela, Osmanlı’nın yüzyıllarca ayakta kalmasının hikmeti 

sebep asabiyetini sağlamış olmasıdır.  

Asabiyet, toplumsal olgu ve süreçlerin iç dinamiğidir. Toplum, kendi iç dinamikleriyle de 

hareket eder. Arapçada asabe, “baba tarafından akraba” demektir. Asabiyet ise “kendi akra-

balarına ve kabilelerine arka çıkmak” demektir. Asabiye olduğu zaman gönüllü mücadele söz 

konusudur. İbn Haldun’a göre dinî davet, asabiye olmadan hedefine ulaşamamaktadır. Dinî 

bir davetin olması için asabiye olması gerekmektedir (Canatan, 2005: 124-128). İslam dininde 

asabiyete bakıldığı zaman, Hz. Muhammed döneminde kabile (neseb asabiyeti) aidiyeti var-

dır. Sonra bu dinî aidiyete yani sebep asabiyetine” dönüşmüş ve sonra da İslam çatısı altında 

yeni bir kimlik oluşturmuştur. Mesela Emeviler döneminde Emevi ailesi etrafında birleşme 

asabiyeti vardır. Sonra yavaş yavaş insanların kendini Emevi devletinin parçası olarak görme-

siyle bu aidiyet genişlemiştir. Burada kendini bir dine ait hissetmekten öte bir hanedana ait 

hissetme söz konusu idi. Devlet güçlü olunca güçleniyor, zayıflayınca da asabiyet zayıflıyor 

ve böylece yönetim, yeni bir aileye geçmiş oluyordu. İbn Haldun, Müslüman bir sosyologdur. 

İslam tarihindeki olayları analiz etmeye çalışmıştır. Asabiyet üzerinden hilafetin mülke dö-

nüşmesini belirlemeye çalışmıştır. İbn Haldun’a göre hilafet, dinin korunması için Hz. Pey-

gamber’e vekâlet etmektir. Burada amaç dinin korunması ve dünya işlerinin dinî siyasetle yö-

netilmesidir (Canatan, 2005). 

Geçmişte farklı milletlerden meydana gelen imparatorluklar, bünyesinde bulunan farklı 

etnik unsurlardan dolayı parçalanıp akabinde yıkılıyorlardı. Günümüzde devletlerin bu şe-

kilde yıkılmasına gerek yoktur. Asabiyet günümüz devletlerinin oluşturduğu kimlikte de çok 

önemlidir. Bazı devletler etnik kökeni esas alan uluslaşmaya bazıları da etnisite üstü daha 

kapsamlı bir uluslaşma yoluna gitmişlerdir. Örneğin Rusya’nın etnisite üstü buluşması nede-

niyle bir nevi ideoloji merkezli bir uluslaşma gerçekleşmiştir. Rusya’da sosyalizmle birlikte 

yeni bir devletleşme süreci yaşanmıştır. Aynı şekilde 1979’da İran’daki Ayetullah Humeyni 

devrimi, İran’a yeni inanç merkezli bir ulusal aidiyet kazandırmış ve yeni bir kimlik oluştur-

muştur. Günümüzde, İbn Haldun’un dediği gibi, asabiyetin zayıflamasıyla devletlerin yıkımı 



 

28 

değil de devletlerin içeriden bir dönüşümü vardır. Devletlerin kalıcılığı ve kimliğin devamlı-

lığı için bu içten dönüşüm zorunlu hale gelmiştir. İbn Haldun’da asabiyet; ümranlaşma, dev-

letleşme ve ulusallaşma için gereklidir. Devletleri ortak bilince götüren asabiyet değerler bağ-

lamında siyasi bir değer, sosyal bir değerdir. 

Günümüz modern dünyasında asabiyetin oluşumuna bakıldığı zaman, aidiyeti veren hu-

kuksal bir belge olan anayasa vardır. Aidiyet anayasal birliktelik ve anayasal bağlamda ele 

alınabilir. Anayasal aidiyet üst hukuki statüdür. Ayrıca aidiyet kendini bir düşünce hareketi 

olarak da ifade edebilir. Mesela, yeşiller (çevreciler) hareketi, Scientology hareketi gibi. Ulus-

lararası ırkçılık ve fobilerde bir asabiyet oluşturabilir ve etnik asabiyeti güçlendirebilir. Mesela 

İslamofobi Batıda aşırı sağın gruplaşmasında araçsallaştırılan bir Batılı olma asabiyetini güç-

lendiren bir olgu olarak karşımıza çıkmaktadır. Askeri açıdan oluşturulan asabiyete ise NATO 

örnek verilebilir. Bunun asabiyeti ortak tehdit algısı üzerinden gelişir (Sezer, 2011: 115). 

 

1.2. DİNÎ BİR OLUŞUM OLARAK KİMLİK 

1.2.1. Dinin Sosyolojik Tanımları 

Geçmişten günümüze kadar din, toplumların hayatını etkileyen büyük bir güç olmuştur. 

Bundan dolayı din, sosyologların çalışma alanını büyük ölçüde etkilemiştir. Din sosyolojisi de 

dini değil dinin toplum içindeki yerini inceler. Din ve toplum arasında birbirini etkileme du-

rumu söz konusudur. Dinler sadece bireyin iç âleminde yaşanan manevi bir bütünlük olarak 

kalmaz aynı zamanda topluma da yansır. Siyasi, politik, ekonomik, sosyal, askeri vb. alanlarda 

dinin etkisi görülmektedir. 

İnsanların zihinlerindeki varoluşla ilgili bu soruları yanıtlayan sosyal kurum da yine din-

dir. Dinin köklü toplumsal etkisine modernitenin başlamasıyla birlikte bir itiraz da olagelmiş-

tir. 18. yüzyılda Avrupa’daki düşünürler, Avrupa’nın her alandaki problemlerine, dinin çö-

züm bulamadığı kanaatindeydi. Düşünürler, sosyal hayatın sorunlarını çözecek yeni kaynak-

lar araştırmaya başlamışlardır. Pozitivizmin etkisiyle gelişen sorunlara çözüm bulma dinin 

veya devletin müdahalesini azaltmaya yönelikti (Davis, 2006: 77). 19. yy’da kimliğin temel 

bileşeni olan dinin yerini ulus almıştır. Günümüzde ulus döneminin sonlanması, Avrupa’da 

kimlik boşluğunu yaratmıştır (Corm, 2018: 53). 19. yüzyılda sosyoloji disiplininin gelişmesi ile 

birlikte din de sosyoloji için araştırma konusu olmuş ve sosyolojide önemli bir yer tutmuştur. 

Dünyada meydana gelen toplumsal değişmelerden biri olan sanayileşme, toplumun her ala-

nındaki kurumları etkilediği gibi dini de etkilemiştir. Rönesans ve Reform hareketleri, din üze-

rinde etkili olan diğer toplumsal değişmelerdendir. Pozitivistler zaman içinde sanayileşme 

sonrasında dinin etkisinin kaybolacağını varsaymış olsalar da dinin etkisi devam etmiştir (Ak-

tay, 2013: 8-10). 20. yüzyıl sonlarında dini kimlik etkisinde dini belleğin yeniden canlanmasına 

Holokost örnek verilebilir. Yahudilere karşı yapılan soykırım, Nazi Almanya’sı tarafından Ya-

hudi kimliğinin, karşıt olarak gösterilmesi sonucu gerçekleştirilmiştir. Çağdaş toplumlarda 

dinin etkili olması; eğitim, suçluluk, etik ve ahlak, politika, çevre, ırk, göç ve sağlık konula-

rında dinin daha etkili olmasına neden olmuştur (Clarke, 2012). 

Din insana ve topluma hitap eder. Vahiy bu hitabın kelimelere dökülüşü olup akla hitap 

ettiği için kültürün dışındadır (Sezen, 1998: 81). Sosyolojiye göre din kutsalın tecrübe edilmiş 



 

29 

halidir. Dinin sosyal yönü oldukça zengindir. Doğumdan ölüme kadar hayatın her alanında 

dinin etkisi görülmektedir. Düğün, sünnet yeni doğmuş çocuğa isim koyma ve bazı gün ve 

gecelerde yapılan toplu ibadetler gibi sosyal yönü oldukça çeşitlidir. 

Din, ilkel kabilelerden itibaren insan yaşamıyla yakın ilişki içindedir. Hem zihinsel hem 

de örgütsel anlamda birbirlerini etkiler ve dindarlıkta aslında dinin yaşama yansımasıdır di-

yebiliriz. Dinin birleştirici rolü ile aile, kabile, soy ve milletlerin oluşturduğu doğal birliktelik-

ler din sayesinde daha da güçlenir (Yapıcı, 2016: 44). 

Sosyolojinin usta isimlerinden Montesquieu, toplumu ve toplumdaki yasaların oluşu-

munu açıklarken din üzerinde önemle durur. Montesquieu, toplumdaki ortak yaşamın oluşu-

munda din faktörünü inceler. Din analizlerinde politik bir yaklaşım sergilemiştir. O dinin 

amacının insanları iyi vatandaş haline getirmek olduğunu öne sürmüştür. Bu noktada Hristi-

yanlığı örnek vererek ön plana çıkarmıştır. Montesquieu, Müslümanlığa ve Doğu toplumları-

nın dinsel yapılarına oryantalist bir bakış açısıyla yaklaşıp Hristiyanlığı önemserken Müslü-

manlığa eleştirel bir yaklaşım göstermiştir (Kızılçelik, 2017a: 251; Montesquieu, 2022: 294). 

Avrupa’da İngiltere’nin önde gelen filozoflarından Francis Bacon’un, yaşadığı dönemin 

toplumunda dinin önemine yönelik tespitleri önemlidir. Bacon İngiltere’nin önemli bir siyasi 

figürü ve “Rönesans döneminin ilk İngiliz düşünürü” olarak ünlenmiştir. Bacon deneysel me-

todun kurucusu olarak önemli bir isimdir ve düşünce alanında bilimsel ilerlemecidir. İnsanlı-

ğın düşünce tarihinde, yeni bir dönemi müjdeleyerek yaşadığı dönemi ve öncesini sorgula-

mıştır. Toplumsal düşünceleri, kendisinden sonraki filozof, sosyolog ve bilim insanlarını etki-

lemiştir. Bacon, kendinden önceki Orta Çağ felsefesini incelemiş, Platon’un görüşlerinden ço-

ğunlukla olumlu yönde etkilenirken, Aristo’yu eleştirmiş ve onun felsefi yöntemine karşı çık-

mıştır. Bacon yaşadığı döneme damgasını vuran menfaatkar kilise uygulamalarını ve dinin 

sömürü aracı kılınmasını yermiştir (Kızılçelik, 2016a: 32-117). 

Modern felsefenin kurucularından Descartes ise dinsel sorunların, Tanrı’nın, ruh hakkın-

daki bilginin ilahiyattan çok felsefi deliller ile tanıtılması gerektiğini düşünmüştür. Kendi ya-

şadığı dönemde, Orta Çağ felsefesini eleştiren Descartes, Orta Çağ’ın skolastik felsefesi yerine 

akla dayalı bir felsefe inşa etmeye çalışmıştır (Kızılçelik, 2016a: 149). 

Sosyolojinin kurucu isimlerinden Saint Simon, dinsel duyguların oynadığı önemli yapıcı 

role değinmiştir. İçinde bulunduğu din olan Hristiyanlığın yapıcı yönüne değinmiştir. Sev-

giye, insanların birbirlerini sevmesine, komşularını sevmesine vurgu yapmıştır. Saint Simon’a 

göre, “Yeni Hristiyanlık”, kendine özgü doğasına, ahlakına, ibadet biçimine sahiptir. Yeni 

Hristiyanlık en çok ahlaki doktrin ile ilgilenir. Bu doktrine göre insanların diğer insanlarla, 

kardeşçe yaşaması düşüncesi hâkim olmalıdır. Saint Simon’un din anlayışı dolayısıyla Hristi-

yanlık anlayışı Saint-Paul’un “komşunuzu kendinizi sever gibi sevmelisiniz” düşüncesi üze-

rine gelişmiştir (Kızılçelik, 2016b: 42). 

Saint Simon pozitivisttir. Deneylere dayalı, gözleme varan bir yaklaşım sergiler. Simon’a 

göre bilimsel bilgi, toplumdaki dinsel bilginin yerini almalıdır. Bilim adamlarına ve sanayici-

lere önem veren Simon, bunların Orta Çağ toplumunun liderleri olan papazların ve soyluların 

yerini alması gerektiğini savunur (Kızılçelik, 2016b: 48). 



 

30 

Aydınlanma döneminin en önemli isimlerinden Rousseau, modern ve uygar toplumlar 

üzerine tespitler yaparken dinin de toplumdaki yerini önemsemiştir. “Emile” adlı eserinde 

dine yönelik düşüncelerini belirtmiş, yaşadığı dönemde toplumundaki halk ve din adamları 

tarafından dışlanmıştır. “Emile” adlı eserinde çocuklara on beş yaşına kadar dinsel eğitim ve-

rilmemesi gerektiğini ve onların hiçbir tanrı düşüncesine sahip olmaması gerektiğini savun-

muştur. Bu yaştan önce verilen dinsel eğitimin, çocukların yeteneğini kısıtlayacağını belirt-

miştir. Rousseau’ya göre eğer çocukların yeteneksiz olmasını istiyorsanız dini inançlar vere-

bilirsiniz. Çocuğun çılgın olmasını isterseniz bu öğrettiğiniz inançların ne demek istediğini 

açıklamaya zorlamanız yeterlidir. Rousseau’ya göre Hristiyanlık gizem dolu olduğu için insan 

aklının bunu alabilmesi imkânsızdır. Eğer Hristiyanlık gizemli ise bunu anlaması için çocuğun 

büyümesini beklemek gereksiz olur. Bu yüzden Rousseau’ya göre, erken yaşlarda bu gizem-

leri öğretmek, çocuklara yalanı öğretmek demektir (Kızılçelik, 2017a: 353). 

Din konusuna değinen diğer bir sosyolog Tocquevielle’dir. O, dini demokratik toplumlar 

için zorunlu olarak görmüştür. Dini ve özgürlüğü mutlak olarak birbirinin zıddı olarak gör-

meyen Tocquevielle. Avrupa’da din ile özgürlük anlayışının zıt bir şekilde ilerlediğini fakat 

Amerika’da din ve özgürlüğün bir arada yaşadığını belirtir (Kızılçelik, 2016b: 271). 

Din üzerine sosyal teorileri bulunan önemli bir sosyolog olan Karl Marx dini bağımsız bir 

kurum olarak görmüştür. Marx’a göre din, burjuvanın kazanımlarını koruyan, toplumsal dev-

rimci hareketi ve dinamizmi donduran ve ortadan kaldırılması gereken avuntu empoze eden 

bir yapıdır (Nısbet, 2013: 92).  

Din konusunda önemli çalışmaları olan Max Weber’in özellikle din ve kapitalizm nokta-

sında ciddi mesai harcayarak yapmış olduğu tespitleri önemlidir. Weber’in dinler üzerine 

yaptığı çalışmalarda kuşku duyduğu şey, kapitalist özün olmadığı yerde, kapitalist ruhun na-

sıl oluştuğunu anlamaktır. Yani kapitalist ruhun, kendisinden farklı bir ortamda nasıl hareket 

ettiğini araştırmıştır. Weber ‘Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu’ adlı eserinde Hinduizm, 

Budizm, Konfüçyanizm, Musevilik ve İslam dini hakkında tespitlerde bulunmuştur. Weber 

için burada önemli olan teknik gelişmelerin ve şartların kapitalizm için yeterli olmaması idi. 

Mesela Çin, Avrupa’dan çok önce teknik anlamda gelişmişti. Weber’e göre Çin’de bulunma-

yan faktör, “ruh” faktörü idi. Protestan ahlakı, sade ve süssüz bir hayat yaşamaya, yatırımcı-

ların kârlarını yeni kapitalist çalışmalara aktarmalarını teşvik ediyordu. Ayrıca, hazır olanı 

tüketmekten de sakındırıyordu. Weber dinlerle ilgili bu araştırmaları yaparken Protestan mez-

hebinin dört özelliğini ortaya koyduğunu söyler. Bunlar; o mezhebin aktif olması, rasyonel 

olması, bu dünyaya ait olması ve çileci olması gibi hallerdir. “Protestanlık, biriktiren bir insan 

karakteri oluşturdu. Diğer dinî sistemleri inceleyen Max Weber, bu dinlerin “nefsi terbiye 

etme” metotlarından hangisini kullandıklarını merak ediyordu. Araştırdığı diğer dinler, bu 

özelliklerden bazılarını taşısa da tüm özellikleri birden taşıyan az din vardı. Mesela, Konfüç-

yanizm’in rasyonel ve bu dünyaya ait olma özelliği vardı fakat çileci olma özelliği yoktu. Ti-

caret sevilse de başarılı tüccarlar çocuklarının tüccar olmasından çok bilim adamı olmasını 

istiyorlardı. Weber, İslam dininin ise dünyevi olduğunu, savaşçı özelliğinin de inananları çi-

lecilikten alıkoyduğunu düşünüyordu. Budizm ise rasyonel fakat çileci değildi. Hinduizm de 

çileci yönü nedeniyle dünyevi idi. Weber, güney Asya’daki etik, ekonomik ve dinî faktörlerin 

kapitalizmin gelişmesine engel olduğunu iddia etmiştir (Gellner, 2012: 104).  



 

31 

Weber, modern kültürü tanrısız bir kültür olarak görmemiştir. Weber’e göre bir dine men-

sup olanların dünya ile aralarında yaşadıkları gerginlik sonucu yeni dindarlık biçimleri ortaya 

çıkmıştır. Ahlak, sanat, cinsellik, ekonomi ve siyaset gerilimin yaşandığı alanlardır. Ona göre 

bu gerilimler, dünyanın terk edilmesi veya mistisizm ile çözülemez (Kippenberg, 2012: 150). 

Max Weber’in din sosyolojisine katkısı önemlidir. Weber dinler tarihini incelemiş, dinler tarihi 

ile bundaki maddi ve manevi etkenlerin bağlantılarını anlamaya çalışmıştır (Nısbet, 2013: 89).  

 

1.2.2. Din ve Sosyoloji Arasındaki İlişki 

Din kelime olarak Avrupa kültürüne aittir. Tarihî olarak din kelimesi politeist Roma kül-

türünü anımsatmaktadır. Fakat sonrasında din kelimesi farklı çağrışımlar yapan anlamlar ka-

zanmıştır. Her toplum için farklı anlamlar çağrıştıran bir sözcük haline gelmiştir (Kuyucuoğlu, 

2008: 52). Sosyoloji toplumda birçok grubu incelediği gibi dinî grupları da inceler. Toplumdaki 

tarikatlar ve cemaatler gibi toplumsal gruplar bireyin dahil olduğu dinî grupları meydana ge-

tirirler. Bu gruplar sosyoloji için mükemmel inceleme alanı oluştururlar. Toplumda insanlar 

tarafından hissedilen ve oldukça güçlü olan din, sosyal hayatın içinde önemli bir rol oynamak-

tadır. Din içerisinde inanç, kültür, ritüel, sembol barındırır. Bu yönüyle din kültürel bir sis-

temdir (Okumuş, 2010: 52). 

Sosyolojik verilerden yola çıkılarak din yönünden sosyal ve toplumsal ilişkiler anlaşıl-

maya çalışılır. Dine sosyolojik olarak yaklaşmak, din sosyolojisidir (Okumuş, 2010: 65). Din 

sosyolojisinin konusu, toplumun ortak dinî hayatının, din ve toplum ilişkilerinin, dinî grupla-

rın incelenmesi olarak tarif edilebilir. Dinî hayatın bireyi ilgilendiren ferdî yönünün yanı sıra 

toplumu ilgilendiren tarafları da bulunmaktadır. Dinî düşüncelerin, inançların, ibadetlerin, 

davranışların, grupların ve cemaatlerin içinde bulunduğu toplumu ilgilendiren diğer olaylara 

da etki ettiği görülmektedir (Günay, 2012: 60). 

Batıda sosyal bir kurum olarak din, sosyoloji alanında erken dönemlerden itibaren ince-

lenmiştir. Türkiye’de bu süreç daha geriden takip etmiştir. Dünyada dine yönelik yaklaşımlar, 

her toplumda değişmektedir. Sanayi devrimi, endüstrileşme hareketleri ve modernleşmenin 

etkilerinden sonra toplum üzerinde dinin etkisinin azalacağı öngörülmüştür. Modernleşme 

öncesi geleneksel toplumlarda, ekonomik, siyasal ve sosyal kurumlar ile kültürel normları din 

etkilemektedir. Toplumdaki hukuk, sanat ve devlet gibi kurumlarda da din etkilidir (Güneş, 

2014: 157-158). Din; yaşam biçimi, hayatın nasıl yönlendirilmesi gerektiği konusunda benim-

senen düşünce, inanç, ilke ve değerler bütünüdür. Din, evrendeki düzeni ve hayatı ancak ya-

ratıcı bir Tanrı’nın varlığı ile anlamlandırarak insanlığı kurtuluşa davet eden çağrılardan biri 

olarak karşımıza çıkar. Semavi olarak kabul edilen ve edilmeyen tüm dinlerde, din insanları 

iyi olana, güzel olana ve kurtarıcı olana ulaştırır. Din, toplumsal olarak değişime de öncülük 

eder. Mesela, Hristiyanlığın ortaya çıkması ile Roma’da ve Avrupa’da yeni bir değişim ve dö-

nüşüm yaşanmış olup Avrupa’daki toplumsal fikirlerin, toplumsal hareketlerin arkasında din 

etkili bir faktör olmuştur. 



 

32 

Dinin sosyolojik olarak aktif rollerine baktığımız zaman, öncelikle sosyal etkileşimi ve bir-

likteliği doğrudan etkilediğini görmekteyiz. İslam dinindeki hac görevi, her yıl farklı ülkeler-

den, farklı milletlerden, farklı ırklardan binlerce insanı bir araya getirerek büyük bir sosyal 

etkileşim ağı geliştirir.  

Postmodern dünyada din, modernliğin oluşturduğu toplumsal kırılganlığı onarıcı bir fak-

tör olarak görülmektedir. Bunun yanında postmodernizm, dinin sorun olacağını düşünmek-

tedir (Kurt, 2011: 210). Küreselleşen dünya ile birlikte postmodern dönemde dine geri dönüş 

olmuştur. Dinin dönüşü, sekülerizmin dünyayı götüreceği noktaya bir tepki olarak çıkmıştır 

(Corm, 2018: 42). 

 

1.2.3. Dinin Toplumsal Boyutları  

Dinin toplumda; kültürel, ekonomik ve toplumsal olmak üzere birçok etkisi vardır. Din, 

toplumdaki mevcut düzeni koruyup devlet ve toplum arasında devamlılığı sağlayan köprü 

görevindedir (Okumuş, 2010: 107). Dinin; duygu, düşünce, bilgi, inanç ve eylem yani amel 

boyutu mevcuttur. Dinin duygu boyutu, korku (Allah korkusu), mutluluk, huzur ve huşu du-

rumu olarak özetlenebilir. Dindar birey olmanın güçlü göstergelerinden biri de kişinin yaşa-

dığı bireysel dini tecrübeye, her dinin faklı anlamlar yüklemesidir. Dinin toplumsal boyutla-

rından biri olan bilgi boyutu, sahip olduğu bilgileri ve inançları ile inananların kendisine uy-

masını ister. Bir inancın kutsal olarak görülmesi için bilginin olması gerekir. Dine iman, sadece 

tanrıya ibadetle mümkün değildir çünkü bütüncül bir iman akıl ve bilgi gerektirir. Mesela 

Kur’an kendisini tanımlamak için bilgiyi seçmiştir (Akyüz ve Çapçıoğlu, 2012: 50). 

Dinin toplumsal boyutlarından biri ibadettir. Toplum içinde ibadetini düzenli yerine ge-

tiren insanlar, diğer insanları da etkileyebilmektedir. Bazı toplumlarda inananlar, dinî ritüeller 

yaparak hem kendi gibi inananları hem de kendi toplumundaki ya da başka toplumlarda ya-

şayan inanmayanları da etkileyebilmektedir. Bazı ibadetleri ise onları yapanların dışındaki 

kesimlerce yadırganabilmektedir. Örneğin bir ibadet ve sosyal dayanışma unsuru olan İslam 

dinindeki kurban kesme, Müslüman olmayan toplumlar ile vegan ya da vejetaryen bireyler 

için hayvan katliamı olarak görülebilir. Hindistan’da Hinduların ineklere gösterdiği saygı ile 

yüklediği dinî ve manevi anlam başka toplumlarca garip karşılanabilir. Toplum içinde ibade-

tini göz önünde yapan insanlar, toplum tarafından dindar ve imanlı biri gibi görülerek daha 

fazla saygı gösterilebilir ya da dışlanıp ayrımcılığa bile uğrayabilir. Dindarlık veya belirli bir 

dine mensup olma sosyal ve siyasal anlamda bir avantaja ve malzemeye dönüşebildiği gibi bir 

yargılanmaya ve İslamofobi örneğinde olduğu gibi belli fobilerin hedefi olma durumuna da 

götürebilir.  

Dinin, dinsel mekanlar eliyle de toplumsal anlamda işlevsel olma durumu mevcuttur. Ör-

neğin, ibadethaneler sosyal iletişim ve sosyal bütünleşmeyi sağlama anlamında olumlu katkı 

sunabilen mekanlardır (Okumuş, 2010: 68). 

 

  



 

33 

1.2.4. Din ve Kimlik Arasındaki İlişki 

Dinin etkisi insanın doğumundan itibaren başlar çünkü bir kültür evreninin içine doğan 

her insan, kendisini o toplumdaki yaygın din anlayışının etki çemberinin içerisinde bulur. İn-

sanın sahip olduğu tanrı tasavvuru hem din anlayışını hem kimliğini inşa eden kurucu bir 

tasavvurdur. Belki de bu yüzden tanrı algısındaki çarpıklıklar, insanın hem kimliğini hem de 

kültür ve uygarlık anlayışını doğrudan etkilemektedir. Yaratılmış bir varlık olarak insan, kim-

liğini inşa ederken, yaratıcısını bildiğinde, ya da sağlıklı bir tanrı tasavvuruna kavuştuğunda, 

özgürlük temelli, dengeli ve sağlam bir kimlik oluşturma imkânına kavuşabilir. Bu durum, 

aidiyet duygusunun metafizik boyutu ile ilgilidir. Tanrı inancı, insanın evrenin boşluğunda 

kaybolup gitmesini engelleyen, insana tutunma imkânı sağlayan bir inançtır. Dinin getirdiği 

tanrı tasavvuru, insan ve evren tasarımı ve insana önerdiği değerler ile kimlik oluşumunu 

doğrudan etkilemektedir. Daha önce de dikkat çekmeye çalıştığımız gibi, bütünüyle dinden 

bağımsız olarak bireysel ve toplumsal kimlikten söz etmek mümkün değildir. Esas itibariyle 

insan hayatına anlam kazandırmak için var olan din, insanlara insanca yaşayabilmenin temel 

ortak paydasını kazandırır. İnsanoğlunun içine sürüklendiği küresel kimlik krizinden çıkış, 

"anlam"ı ve "anlam arayışı"nı yeniden merkeze almakla mümkün olabilecektir. Bir başka ifa-

deyle, kimlikler, "öteki" üzerinden değil, anlam üzerinden ve fıtrata uygun olarak oluşursa, 

bireysel ve toplumsal mutluluğu beraberinde getirebilir. Bunun için de dinin evrensel anlam 

kodlarının yeniden çözülmesi ve hayata taşınması gerekmektedir (Türkan, 2011: 42-43). 

Din sosyal bir fenomendir. Bireylerin davranışları belli oranda inanç etrafında şekillenir 

(Kirman, 2010: 85). Dinler toplumların kendilerini tanımlama aracı olmakla birlikte toplumsal 

farklılaşmada da etkili olmuştur (Sezer, 2011: 21). Kimlik ise kişiyi diğer bireylerden ayıran 

özellikleridir. Modern yaşam ile birlikte bireyin kimliğini tanımlayabilmesi için din önemli bir 

faktör olmuştur. Din kimliğin ve değerin oluşmasında önemli bir faktördür (Coşkun, 2003: 6). 

Kimlik aynı zamanda benlik bilincinin yansımasıdır. Kendimizi tanımlama biçimimiz kimli-

ğimizi yansıtır. Müslüman’ım, Türk’üm, evliyim gibi tanımlamalar, kimliğin göstergesidir 

(Kökelekli, 2018: 167).  

Sosyal kimliğin oluşumunda da din önemli faktörlerden biridir. Çünkü kişinin doğduğu 

ailenin ve bulunduğu toplumun dininden bağımsız bir kimlik kazanması mümkün değildir. 

Mesela Yahudi olarak doğan bir insanın içinde bulunduğu Musevi dininin etkisinden bağım-

sız bir Yahudi kimliği oluşturması düşünülemez. Sosyal bir varlık olarak doğan insan, her-

hangi bir dine inansa da inanmasa da belli bir yaş aralığına kadar içinde bulunduğu toplumun 

dininden, kimliğinin etkilendiği görülmektedir. 

Din bir inanıştan ibaret olmayıp anlamlandırma, yol gösterme ve eyleme geçmeyi de ih-

tiva etmektedir. Bu da bir nevi kimlik inşasıyla alakalıdır. Din, gündelik hayatımızdan, dış 

dünyayı anlamlandırmaya kadar her alanda sorulara cevaplar sunabilme kabiliyetine sahiptir 

(Yapıcı, 2016: 48). Mesela İslam dininde Hz. Muhammed’in (s.a.s) sünnetleri ve hadisleri, Müs-

lümanların günlük hayatını şekillendiren rehberlerdir. Sünnetin ve hadislerin uygulanması, 

günlük hayatın her alanında geçerlidir. Örneğin insan ilişkileri, sosyal yaşam, insan davranış-

ları ve ibadetlerin şekilleri gibi. 



 

34 

İnsanlar sahip oldukları dinî kimlikler ile dış dünyayı yorumlayıp algılarlar. İnsanlar pres-

tiji olmayan ve öz saygılarını yükseltmeyen bir dinî grupta bulunmak istemezler. İstemedik-

leri bir dini grupta oldukları zaman ya başka bir kimliğe geçiş yapmaya çalışırlar ya da her-

hangi bir dine ait olmadan yaşamayı tercih ederler (Yapıcı, 2016: 49). Bugün semavi olarak 

kabul edilen dinlerin dünya üzerinde milyonlarca inananının olmasında, inandıkları dinin 

oluşturduğu kimliğin etkisi bulunmaktadır. Çünkü herkes inandığı dinin hakikat olduğuna 

inanır ve onun doğruluğunun tek ve biricik olduğunu kabul eder. 

Din, insanın kim olduğunu ifade eden şeyi tanımlayan sosyal bir rol veya insanın benli-

ğine uygun düşen bir anlamlar seti olan kimliğin bir kontrol sistemi olarak işlev görmesinde 

rol oynar. Din, kararlı ve sağlam bir insan kişiliği oluşturarak toplumsal ilişkilerin kişilikli ve 

bütünlüklü olarak gerçekleşmesinde işlevsel olmaktadır. Din, bu işleviyle insanın kimlik bu-

nalımına düşmesini engelleyici güçtedir. Din, hem bireyin benliğinin oluşmasında ve iç dün-

yasının barışık olmasında hem de bireyin topluma adaptasyonunda sosyal norm ve değerlerle 

sağlıklı ilişkide bulunmasına yardımcı olur. Din, kimlik kazandırma işleviyle insanın içinde 

yaşadığı sosyal çevrede kendini tanımlamasını, kendi konumunu belirlemesini ve bir o kadar 

da diğerlerine bakış açısını ve tavır alma biçimini tespit etmesini sağlar (Türkan, 2011: 44). 

Toplumların sosyal ve kültürel alanda en büyük bağı olan dinin, kişinin yaşadığı hayata anlam 

ve görev yükleme fonksiyonu vardır. İçinde yaşadığı hayatı anlama, anlamlandırma ve varlı-

ğının sorgulanması konusunda din yardımcı olur.  

Dinin fonksiyonlarından bir diğeri de insanın duygularını etkilemesidir. İnsanın korku-

ları, şüpheleri, acizliği, çaresizliği, yalnızlığı, mahrumiyeti, başarısızlığı, hayal kırıklığı, sevgi-

sizliği, arzularının karşılanması, günah, ızdıraplar, acılar, suçluluk duygusu, pişmanlık, hayal 

kırıklığı, haksızlık, adaletsizlik gibi konularda din ve Allah inancı insan için önemli bir sığınak 

ve ümit kaynağıdır. Mesela, insanda yaratılış itibariyle ölüm korkusu vardır. Allah’a tevekkül 

ve ahiret inancı ölümle ilgili korkuları giderir. Teknolojinin gelişmesiyle birlikte hızla değişen 

toplumlarda birey yalnızlaştıkça birey üzerinde ve modern yaşamın anonimleşen toplumu 

üzerinde dinî oluşumlar yapıcı etkiler gösterir (Günay, 2012: 417). 

Kişisel veya toplumsal varlığın kendi kendini bir şeyle özdeşleştirmesi olarak ifade edilen 

kimliğin farklı türleri mevcuttur. Mesela; bireysel kimlik, kişiyi başkalarından farklılaştıran, 

daha resmî nitelikteki kimliktir. Şahsi kimlik ise bireyin psikososyal yönünü yansıtmaktadır. 

Grup kimliği toplumların, milletlerin ve kültürlerin o grubu, toplumu ya da kültürü oluşturan 

insanların ortak bir kimlikte birleşmesidir. Toplum, millet, kültür açısından kimlik ise top-

lumu, milleti, kültürü temsil eden bireylerin ortak bir kimlikte bir araya gelmesidir. Kimliğin 

oluşumunda dinin yanı sıra; dil, topluluk duygusu, etnik kan bağı, kültür, tarih, ahlak özel-

likle de değerlerin çok önemli rolünün bulunduğu görülmektedir. Hemen hemen her toplum-

sal alanda kimliğin yapısının din, dini inançlar, normlar ve değerler ile yakın ilişkileri bulun-

maktadır. Ayrıca dinin, bir toplumun ve değerlerinin üretimi ve aktarılmasında çok önemli 

fonksiyonlar üstlendiği görülmektedir (Günay, 2012: 418). 

Dinin, kimlik oluşumundaki rolleri bakımından klasik sosyologların da din ile ilgili çalış-

maları önemlidir. Emile Durkheim, modern öncesi toplumların, birbirlerine benzeyen yönleri 

ve kimlikleri ile sosyalleşmesini “mekanik dayanışma” kavramı ile açıklar. Modern toplumla-



 

35 

rın ise birbirlerinden farklılaşmalarını, iş bölümüne dayanan dayanışmalarını “organik daya-

nışma” kavramı ile açıklamıştır. Organik dayanışmanın olduğu toplumlarda bireyler farklı-

laştığı için bu durum hem kolektif bilince hem de özgürlüğe daha kolay ortam sağlar. Durk-

heim’i takip eden George Simmel de modernite insanı özgür bırakırken, geleneksel toplum-

larda insanların sosyal çevreleri tarafından sınırlandığını belirtir (Davidman ve Greil, 2016: 

17). 

Dini kimlik oluşunca her dinî kimliğe ait çeşitli grupları betimleyen işaret ve damgalar 

farklı şekillerde görülür. Ulusal kimlik inşa ederken Meksikalı Virgin of Guadalupe gibi aziz-

lerin rolü; Afrika toplumlarında stratejik bir cemaat üyeliğinin sembolü olarak kadın sünneti; 

Sırp milliyetçilerinde Kosova’yı hatırlatma ya da Yahudilerde Batı duvarı imaları; Müslüman 

kadınlarda başörtülerinin kimlik belirtici işareti olması veya Sünnilerin ve Şiilerin namazlarını 

kılarken ellerini bağlama biçimleri örnek verilebilir (Paden, 2012: 83).  

Müslümanların kimlik oluşturma süreci Hz. Muhammed’e gelen ilk vahiyle birlikte onun 

tebliğine (davet) olumlu ve olumsuz tepkilerin geldiği dönemle başlar. Bu kimlik oluşturma 

sürecinde zaman geçtikçe Müslümanların Putperestlerden, Yahudilerden ve Hristiyanlardan 

farkı da ortaya çıkmış ve onlar kendi özgün kimliklerini net şekilde ortaya koymuşlardır (Ya-

pıcı, 2016: 52). Hz. Muhammed’in vefatından sonra halifenin kim olacağı yönündeki tartışma-

lar, Müslüman üst kimliğin altında mezhepsel alt kimliğin oluşumuna neden olmuştur.  

 

1.2.5. Ulus ve Din Arasındaki İlişki  

Kimlik, değişken bir yapıya sahiptir. İçinde bulunduğu dönemin iktidar yapısına göre şe-

killenir (Corm, 2018: 56). Dinî kimlikler gibi ulusal kimliklerde kişinin aidiyet kazanmasını 

sağlar. Ulusal kimlik, toplumun sahip olduğu bütün kültürel değerleri kapsar. Dinin, ulusal 

kimlik üzerindeki etkisi uzun vadede görülebilmektedir. Mesela Osmanlı İmparatorluğu içe-

risindeki bütünleşmenin dinsel temelli olması, ulusallaşma sürecinin ümmet temelli olmasını 

sağlamıştır. Fransa’da ulusal kimliğin oluşmasında etkili olan burjuvazinin mücadele ettiği 

aristokrasinin Katolik Kilisesi ile birlikte olması, aristokrasiye yeni bir iktidar sağlamıştır (Ko-

yuncu, 2016: 68).  

Ulus devletler 20. yüzyılın başında imparatorlukların yıkılmasıyla ortaya çıkmaya başla-

mıştır. Ulus devletlerinin en önemli özelliği, yerli ve millî unsurlar üzerine inşa edilme iddia-

larıdır. Ulus devletlerin ortaya çıkışı ile laiklik ve sekülerizmin yayılması aynı döneme rastlar. 

Ulus devletler çoğunluk itibariyle laik düşünce üzerine inşa edilmiş olup seküler eğilimli mil-

liyetçiliği dinsel aidiyet yönelimini zayıflatmak amacıyla ön plana çıkarmışlardır (Polat: 2020: 

7). 

Osmanlı döneminde farklı dini gruplar bir arada yaşamış ve her grup kendi kimliklerini 

dini aidiyetleriyle ifade etmişlerdir. Osmanlıda bu sisteme “Millet Sistemi” denmektedir. 

Cumhuriyet döneminde ise Türkiye’de ulus kimliği inşa edilmiştir. Ulus kimliğinin inşası, ho-

mojen kimlik düzeni için çeşitli politikaları beraberinde getirmiştir. 

Osmanlı dönemindeki kozmopolit yapı ulusallaşma sürecinde dağılmıştır. Osmanlı’dan 

Cumhuriyet’e geçiş dönemi ve sonrasında egemenliğin sağlanarak ulus devleti ve ulus kimliği 

inşa edilirken eski devletten kopuş sağlanmaya çalışılmıştır. Fransız Devrimi’nde olduğu gibi 



 

36 

modern seküler bir devlet kurulmaya gayret edilmiştir (Koyuncu, 2016: 70). Din ve ulus ara-

sındaki ilişki, devletlerin ve milletlerin kimlik oluşturma sürecinde birbirini etkileyen iki fak-

tördür. Her devletin ve milletin ulusal kimliğinde kendi dinlerinin değerlerinin tesiri görüle-

bilmektedir.  

 

1.3. DİNÎ YAŞAM TARZI  

1.3.1. Dini Yaşam Tarzı ve Mezhep 

“Yaşam tarzı” kavramını ilk kez kullanan Weber, statü tabakalaşmasının bir güvencesi 

olarak yaşam tarzı kavramını ele alır. Belli bir çevreye sahip olmak isteyen herkesten belli bir 

yaşam tarzına sahip olması beklenir. Birey bir grubun davranışlarını taklit etmekten ziyade o 

grubun eylemlerine uyum gösterdiği zaman statüsü gelişmeye başlar. Belli bir statü grubuna 

ait olmanın göstergesi belli bir hayat tarzına sahip olmaktır. Mesela, sadece belirli bir sokakta 

oturan insanlar sosyete olarak kabul edilebilmektedir. Bu tabakaya ait olanlar belli davetlere 

ve sosyal ilişkilere çağrılırlar (Weber, 2021: 211). Statü gruplarında tabakalaşma, statü onuruna 

ve yaşam tarzına göre şekillenir. Belirli bir meslek grubunda olanlar aynı zamanda benzer bir 

yaşam tarzına sahip oldukları için statü grubunu oluştururlar (Zorlu, 2020: 134). Meslek grup-

ları gibi diğer statü grupları sosyal topluluklardır. Mülkiyet doğrudan bir statü göstergesi ol-

masa da uzun vadede tam tersi olabilmektedir. Çağdaş demokrasinin olduğu ülkelerde dahi 

aynı vergi grubuna giren aileler yakın sosyal ilişkilere girebilir (Weber, 2021: 210). 

Bireylerin yaşam tarzı; tarihi, coğrafi ve sosyal koşullardan etkilenerek ortaya çıkabilmektedir. 

Bunun sonucunda iki tür yaşam tarzı ortaya çıkar. Birincisi Batılı yaşam tarzı ikincisi geleneksel ya-

şam tarzıdır. Geleneksel yaşam tarzı dinden etkilenmektedir. Geleneksel yaşam tarzı dini yönünden 

dolayı Batılı yaşam tarzından ayrılır. Gelenek, görenek ve dini pratikleri devam ettirme eğiliminde-

dir. Dini yaşam tarzında istekler, gündelik yaşam pratikleri ve tüketim nesneleri dinin meşru saydığı 

değerler bağlamında oluşur ve gelişir. İslam dinine göre helal-haram, mahrem-namahrem ilişkisi 

içinde gündelik hayatın ele alınması bu yaşam tarzına bir örnek olarak görülebilir (Zorlu, 2003: 6). 

Çağdaş İslamcı hareketler 1970 sonrasında İran İslam Devrimi’nin etkisinde kalmıştır. Si-

vil İslamcılık ve Devletçi İslamcılık bu dönemde şekillenen iki farklı düşünce yapısını mey-

dana getirmiştir. Müslümanlar laik Batı düşüncesine ve yaşam tarzına karşı çıkarak sahih 

(otantik) İslam’a geri dönme istek ve iradesini dillendirmişlerdir (Göle, 2021: 80).  

Mezhebi farklılıklar dini yaşam tarzında çeşitlenmelere neden olmaktadır. İnsan kültürel 

bir varlıktır ve içinde yaşadığı toplumun kültüründen etkilenir. Sosyalizasyon sürecinde olu-

şan kültürel kodlar, toplumda farklı fikir desenleri oluşturur. Değerlerin ve fikirlerin farklılaş-

ması da farklılaşmanın oluştuğu ortamdaki kişi ve grupların kendi tarihsel/mekânsal koşulları 

içinde oluşan epistemolojilerinin bir yansımasıdır. Şiiler İslam dünyası içinde Hz. Ali’ye taraf-

tar olarak görülen, kendi içine kapalı ve cemaat özelliklerinin olduğu bir yapı sürerken, Sün-

niler şehir hayatında dışa dönük bir hayat yaşamışlardır. Şii inanç öğelerine dayanan Kerbela, 

On iki imam ve Ehl-i Beyt düşüncesi etrafında dinsel bir hayat yaşamışlardır (Yıldırım, 2016: 

293). Sünnî kavramıyla itikadî konularda Eş'arî-Maturidî, fıkhî konularda da Hanefî-Şafiî-Ma-

likî-Hanbelî yorumlarından herhangi birini benimseyen hem siyasal hem de sosyal alanı bu 



 

37 

itikadî-amelî yorumların ekseninde şekillendirmeye çalışan Müslüman birey ve topluluklar 

kastedilmektedir. 

Sünni çoğunluk içinde Şiiler, bazen olumsuz niteliklerle vasıflama, ön yargılara maruz 

kalma ve sosyal dışlanmadan dolayı takiyye ile kimliklerini gizleme durumunda kalmışlardır. 

Takiyye durumu, Sünnilerin Şiileri “güvenilmez” olarak damgalamalarına neden olmuştur. 

Şii kimliğin oluşumu, Sünnilerin ve Şiilerin İslam’ı birbirinden farklı biçimde algılaması ve 

yaşaması ile oluşmuştur. Bu süreç, zihinsel olarak Şiilerin sosyal gruplanması sonucu “biz” ve 

“onlar” ayrımını ortaya çıkarmıştır. Bu ayrım, tarihsel, mezhepsel ve sosyal/kültürel gerekçe-

lere dayandırılmıştır.  

Günümüzde Sünni ve Şii yaşam tarzının farklılaşmasının temelinde olan neden inanç ve 

ibadet şeklinin uyuşmamasıdır. Şiilik, Sünni İslam tarafından sürekli olarak horlanan, dışla-

nan ya da aşağılanan heterodoks gruplar olarak değerlendirildiği için “öteki dinsel yaşam 

tarzı” olarak damgalana gelmiştir (Gölbaşı ve Mazlum, 2010: 338). Şiilerin kendi camilerine 

sahip olmaları, onların dini yaşamlarını önyargı ve dışlanmaya maruz kalmadan özgürce ya-

şayabilecekleri bir alan kazanmalarını sağlamıştır. 

 

 



 

38 

1.4. SOSYOLOJİK KURAMLAR IŞIĞINDA Şİİ LİDERLİK ANLAYIŞINA BİR BAKIŞ 

1.4.1. Max Weber’in Karizmatik Liderlik Düşüncesi Bağlamında Şii Liderlik Anlayışına 

Bir Bakış 

Max Weber, araştırmamız için önemli bir sosyologdur. Weber’in teorisi, farklı din ve mez-

hep yorumlarını içermektedir. Bu nedenle teorik analizde, Weber’in görüşleri, araştırmanın 

anlaşılması için önemlidir. Max Weber, bürokratik ve patriyarkal yapıları karşılaştırarak ka-

rizmanın genel niteliğini açıklar. Günlük hayatın bu iki yapı üzerinden şekillendiğini söyler. 

Siyasi, ahlaki, ekonomik, psikolojik, dinî bunalım dönemlerinde ortaya çıkan doğal önderleri 

“karizmatik” olarak tanımlar. Karizmatik liderler bedence ve ruhça, olağanüstü özelliklere sa-

hiptir. Bu özellikler, herkeste bulunmaz ve önemli ölçüde olumsuz değer yargılarından arın-

mışlardır (Weber, 2021: 243). Karizmatik liderler tarihin her çağında her toplumda görülebil-

mektedir. Weber, karizmatik yapının ne olduğunu bürokratik yapı ile karşılaştırarak açıklar. 

Karizmatik yapı, bürokrasinin aksine bir atama ya da resmî prosedür gerektirmez. Weber’in 

ortaya koyduğu karizmatik liderlik düşüncesi Şia’daki İmamet liderlik anlayışına kısmen yak-

laşmaktadır. 

Max Weber’in ortaya koyduğu karizmatik liderin ölümünden sonra ortaya çıkabilecek et-

kin liderlik sorunu Hz. Peygamber’in ölümünden sonra ortaya çıkan hilafet tartışmalarını akla 

getirmektedir. Şia bu sorunu İmamet prensibiyle aşmış görünmektedir. Ama İmamlar Pey-

gamber’in irtihalinden sonra fiili anlamda siyasi erk olarak hüküm sürme durumuna tüm İs-

lam dünyasını kapsayacak şekilde imkân bulamamıştır.  

Max Weber, karizmatik liderlik nazariyesini ortaya koyarken İslam’ın ilk yüzyılının tari-

hinden esinlenme olasılığı yüksektir (Turner, 2019). Nitekim Weber’in aşağıdaki satırları sanki 

bu tarihi analiz etmektedir: 

“Peygamber’in ya da savaş ilahının ölümü liderliğin kime geçeceği sorununu doğurur. Bu sorun 

başlangıcında bir ‘seçim’ değil karizmatik yeteneklere göre bir seçilme olan Kürung ile çözülür; bir çö-

züm de hiyerokratik ya da apostolik hilafette olduğu gibi, karizmanın kutlanması ve halefin takdis edil-

mesidir; ya da ırsi krallıktaki ve ırsi hiyerokrasideki gibi, karizmatik liderin ailesinde de karizmatik ye-

tenek bulunduğu inancı ırsi karizmaya yol açabilir. Bu tür kalıplaşmalarla kurallar, şu ya da bu biçimde 

hep egemen olur. Prens ya da hiyerokrat artık sırf kişisel yeteneği yüzünden yönetmemekte, edinilmiş 

ya da devralınmış yetenekleri bulunduğu ya da karizmatik bir seçimle meşruluğu onandığı için başta 

bulunmaktadır. Kalıplaşma süreci ve dolayısıyla gelenekselleşme artık başlamıştır” (Weber, 2021: 285). 

Weber’in belirttiği, Peygamber’in ölümü ile ortaya çıkan liderlik sorunu, İslam tarihinde 

Hz. Muhammed daha hayatta iken başlamıştır. İslam tarihine bakıldığı zaman hilafet tartış-

masının Hz. Peygamber’in cenaze işlemleri devam ederken Ensar’ın ve Hz. Ebu Bekir gibi 

Muhacir önde gelenlerinin, halifeliğe kendilerinin layık olduğunu iddia etmesiyle başlamıştır. 

Ensar’ın önde gelenleri hilafet iddiasını, buna Hz. Peygamber’in Medine’ye hicret edince “ben 

Ensar’danım” demesi gibi, çeşitli hadislere dayandırmak istemişlerdir (Mutlu, 1995: 278). 

Şia’ya göre Hz. Muhammed’in ölümünden sonra Hz. Ali’nin halife olması gerekirdi. Hz. Ali, 

siyasî ve dinî lider olmak için tüm nitelikleri taşımaktaydı. Hz. Peygamber’den sonraki “ka-

rizmatik” önder ancak onun ailesinden ve onun işaret ettiği bir kişi olmalıydı. Hz. Ali’den 

halifeliği devralan oğlu Hz. Hasan 6 ay halifelik yapmış daha sonra İslam hilafeti saltanata 

dönüşmüştür.  



 

39 

Hz. Peygamber’den sonra Hz. Ali’nin liderliğini üstlendiği, Ehl-i Beyt sadece bir aile de-

ğildir. Bir kavram olarak Ehl-i Beyt İslam ümmetinin merkez ailesini, dini ve idari erkini oluş-

turan bir kavramdır. Bu kavram Şia’nın ve dolayısıyla da Caferilerin vazgeçilmez dinî, siyasî 

ve sosyal kavramları arasındadır. 

 

1.4.2. Şii İnancında İdeal Liderlik Kurumu Olarak İmamet 

Din âlimi; dinin uzmanı olan ve dinî araştırma yapmış kişilerdir. Nasıl ki tıpta kalp uz-

manı, düşüncede felsefe uzmanı varsa, dinde de fakih olan kişi vardır. Fakih, dinin üzerine 

derinlemesine düşünür ve dini anlamaya çalışır (Şeriati, 2017: 177). Sözlükte imâm “kendisine 

uyulan kimse” demektir. Toplumun başında bulunan ve toplumun fertlerini yönlendiren ki-

şiler imam diye anılmıştır (TDV). İmamet ise din alimi ve camide hizmet gören kişi görevleri-

nin ötesinde olan ve cihanşümul bir karakter taşıyan bir kurumdur. Şia’da İmamet, İslam üm-

metinin dini ve siyasi liderliğini temsil eder, bu şekliyle hilafet ile eş anlamlı olmakla beraber 

ondan daha kapsamlı bir makamı ifade eder. İslam ümmetinin önderliği anlamında İmam, 

Allah’ın emri ile din ve dünya işlerinden sorumludur (Gölpınarlı, 2007).  

Şii inancına göre, topluma liderlik yapacak bu kişi nassla yani Allah ve/veya Peygamber’in 

emriyle tayin olunmalıdır. Mesela, bir kurum müdürü bir yere gittiği zaman yerine birisini 

görevlendirerek ona başvurmalarını ister. İslam dininde de Hz. Muhammed’den (s.a.s) sonra 

İslam ümmeti için Allah tarafından atanan bir imam vardır (Tabatabai, 2005: 173). 

Şii kaynaklarında ve inancında velayet1 kavramı, Ehl-i Beyt’in velası olmaktır. İmamet ve-

lası, dinî konularda öncülük etmektir. Halkın, imamı bütün davranış ve işlerinde örnek edin-

mesi gerekir (Mutahhari, 2011: 33). Şii inancında İslam’a rehberlik eden on iki kişi (imam) var-

dır ve bu on iki kişinin isimleri şunlardır: 

 

                                                             
1 Velayet kelimesi daha çok evliyaullahın velayetini ifade eder. Mutasavvıflar eserlerinde velayet kavramını “vila-

yet olarak” kullanır. Caferilik mezhebinde velayet kavramı, On iki imam için kullanılır. On iki imamı Allah’ın 

dostları, yakınları ve sevilen kulları yapan dini muhabbeti ifade eder (Corbın, 1986: 717). 



 

40 

Şii kaynaklarında imamın kim olduğu, İmam Caferi Sadık’ın açıklamaları üzerinden ta-

nımlanır. Kuleyni, imamı Peygamber’den ayıran özellikleri şöyle açıklamaktadır: Peygamber, 

Allah’ın meleğini görür ve konuşur, imam meleğin sesini işitir fakat onu görmez. Şii düşün-

cesinde, imama Peygamber’den sonra çok önemli bir konum verilir. Çünkü Allah’ın insanlar 

üzerindeki kanıtı, imamın var olması ve tanınması ile gerçekleşecektir. Yeryüzünün her za-

man bir imamı olacaktır ve eğer iki imam olursa birisi sessiz kalacaktır. Kuleyni, İmam Caferi 

Sadık’ın imamla ilgili sözlerine yer verirken imamın yeryüzünde Allah’ın kanıtı (hücceti) ol-

duğunu ve insanları helale davet ettiğini belirtmektedir. Yeryüzünün imamsız kalma durumu 

olmamaktadır. Hz. Adem’den beri dünyada bir imam var olmuştur. Eğer imam olmazsa yer-

yüzü batacaktır. Yeryüzünde sadece iki kişi kalsa dahi biri diğerinin imamı olacaktır (Kuleyni, 

2002). 

Şii düşüncesinde, Allah ve Peygamber’i tarafından tayin olan On iki imamı bilmek ve ta-

kip etmek imanın gereğidir. İmam, din ile ilgili her şeyi bilen, yeni hükümler koyabilen, ma-

sum olan kişilerdir. Peygamber’den farklı olarak imamlara vahiy gelmez. İmamlar vesayet2 

yetkisine sahiptir (Sarıkaya, 2011: 180). On iki imam içinde, son imam olan İmam Mehdi’nin 

durumu diğerlerinden farklıdır. On birinci imam Ali el- Askeri, Abbasiler döneminde yaşamış 

ve altı yıl imamlık yaparak yirmi sekiz yaşında vefat etmiştir. Kendisinden sonra açık bir varis 

bırakmadığı için, bir veraset krizi oluşturmuştur. Bu durum, Şia’nın bölünmesine sebebiyet 

vermiştir. Bu gruplar içerisindeki bir kısımdan, İmam el-Askeri’nin öldüğünü kabul etmeyen 

ve Mehdi olarak geri döneceğine inanan bir grup doğmuştur. Mehdinin gaybette olduğunu 

ve bir gün geri döneceğine inanmışlardır. On iki imamcı olarak adlandırılıp Caferiliğin de 

mensup olduğu bir grup ise İmam el-Askeri’nin ölmeden beş yıl önce Muhammed adlı bir 

oğlu olduğunu savunmuşlardır. Babası İmam el-Askeri’nin bu oğlunu gizli tuttuğunu ve ken-

disinin halefi olarak atadığına inanmışlardır. Bunun sebebinin de Abbasiler döneminde Şiilere 

yapılan yoğun baskıdan kaynaklı olduğunu açıklamışlardır. On iki imam görüşüne göre, Mu-

hammed, babasının vefatından sonra gaybette kalmaya devam ederek onun yerine geçmiştir. 

Zaman içinde Muhammed’in gaybı, Mehdi ile özdeşleştirilmiştir. On İki İmamcı yani İsna 

Aşeriye Şia okulunun anlayışına göre, İmam Mehdi’nin ömrü uzundur ve Sahibüzzaman (za-

manın efendisi), İmam el-Muntazar (beklenen imam) ve Bakıyetullah (Allah’tan kalan) unvan-

larına sahiptir. Mehdinin kıyametten önce zuhur edeceğine ve dünyayı adalet ile yöneteceğine 

inanılır (Daftary, 2016: 87-92). 

Mehdi inancı, Hz. İsa’nın yeniden doğuşu ile benzerlik gösterir. Hz. İsa’nın peygamberli-

ğinde, başarısız bir girişimin ardından gelen geçici bir yenilgi düşüncesi vardı. Fakat bunun 

yanında umudu kaybetmeden Mehdi’nin dönüşü ile koşulların değişeceğine inanılır (Sezer, 

2011: 132). Her dinin oluşumu belli bir ideoloji etrafında şekillenmektedir. Bu aşamada ortaya 

çıkan karizmatik lider, insanları etrafında toplayarak dinin şekillenmesinde etkilidir. Kariz-

matik liderler “mehdi” olarak tanımlanabilmektedir (Kurt, 2011: 231). Caferiliğin imam ve ve-

layet inancı da Şiiliğin ideolojisi etrafında toplanır. İmamlar bu noktada lider konumundadır. 

İmam Mehdi’nin bir gün geleceği ve insanların etrafında toplanarak dünyada adaleti sağlaya-

cağı düşüncesi, karizmatik bir lider olması ile örtüşmektedir. 

                                                             
2 Sözlükte “eklemek, bitişmek; birinden bir işi üzerine almasını istemek” anlamındaki vasy kökünden türeyen 

vesâyet, fıkıhta edâ ehliyeti bulunmayan veya eksik olanlarla ehliyeti sonradan kısıtlananların mallarını koruma 

ve işletme, onlar adına mallarında tasarrufta bulunma yetki ve sorumluluğunu yahut veli/hâkim tarafından bir 

kimseye bu yetki ve sorumluluğun verilmesini ifade eder (TDV). 



 

41 

Onat, İran’da imam konusunda bir Ayetullah ile görüşmesi sonrasında, aralarında geçen 

diyalogu şöyle aktarmaktadır:  

“Bana göre siz Müslümansınız, tevhide, ahirete ve nübüvvete inanıyorsunuz; ben imamete inan-

mıyorum. Size göre ben Müslüman mıyım? Cevap anlaşılabilir nitelikteydi: “Evet bize göre siz Müs-

lümansınız; çünkü İmamet dinin değil, mezhebin esasıdır. İmamete inanan Müslüman Şii olur.” Böyle 

bir cevap, klasik Şii kaynaklarındaki İmamet’in usulu’d-din sayılmasının, takiyye olabileceğini akla ge-

tirmektedir” (Onat, 2013: 154). 

Onat’ın bir Ayetullah ile görüşmesinden aktardıkları, Caferi inancındaki İmam inancının 

mezhepsel dayanağını, dinî lider ile ispat etmektedir. Bir kişinin On iki imam inancı taşıması 

onun Şii olduğunu göstermektedir. Araştırmada katılımcılar ifadelerinde sıkça İmam inancına 

değinmektedirler. Bu da onların İmam inancı ile mezhebî kimlik dayanaklarını göstermektedir. 

Katılımcılardan K1’in On iki imam ve İmam Mehdi vurgusu on iki imam ve Mehdi’nin 

Caferiler için önemini göstermektedir. K1 kendini tanımlarken Şia kelimesi ile taraftar oldu-

ğunu ayrıca Hz. Ali’den başlayıp on ikinci İmam Mehdi’ye kadar, İmamları takip etmek ve bu 

şekilde Allah’a ulaşmak olarak açıklamaktadır. On iki imamın rehber olarak görüldüğü, katı-

lımcının ifadelerinden anlaşılmaktadır.  

“Biz mezhep olarak Peygamber’imizin ve Ehl-i Beyt’inin taraftarıyız. Zaten buna da Şia denir. Şia de-

mek taraftar demektir. Peygamber’imiz ve onun Ehl-i Beyt’inin yolunda giden, Ehl-i Beyt mektebine mensup 

insanlarız yani Peygamber’imiz ve Hz. Ali’den başlayıp On iki imam dediğimiz ta İmam Mehdi’ye kadar 

olan imamların yolunu takip etmek ve Allah’a ulaşmak. O şekilde yani (K1, 46, Öğretmen). 

İmam sözcüğü Caferiler için oldukça yaygın kullanılan ve Şii düşüncesinin özünü ifade 

eden bir kelimedir. “Masum imam3” kavramı günahı olmayan, haksızlığa direnen ve bu hak-

sızlık uğruna hayatlarını hiçe sayan Peygamber yakınlarını tarif eder. Kerbela olayında yaşa-

nan hadiseler bugün Masum imam kavramını o gün yaşayan günahsız insanları tarif etmek 

için kullanılmaktadır. Burada imam sözcüğü sadece Şii inancında bir önder olarak kabul gör-

menin yanı sıra Müslüman bir kişinin sahip olacağı direniş kimliğini de sergilemektedir.  

Caferilerin, Şii inancına derin bir bağlılık ve saygı duygusu bulunmaktadır. Buradaki mez-

hepsel kimlik algılarında On iki imam ve Ehl-i Beyt düşüncesi temel taşlardan birisidir. Şiiliği, 

İslam dininde haksızlığa karşı direniş olarak görüp bu anlayışla kendilerini kutsal bir düşün-

ceye ve saf İslam inancına ait hissetmektedirler. 

Şii kaynaklarında Hz. Ali’nin ilk imam ve halife olarak Allah tarafından Hz. Muhammed 

aracılığıyla atandığı (nasbedildiği) sıklıkla geçmektedir. Caferilere göre Hz. Ali’nin ilk imam 

ve halife olduğuna dair bir şüphe bulunmamaktadır. İnsanları hidayete erdirme, bireysel ve 

toplumsal sorunların çözümü için, talim ve terbiye hususlarından dolayı imama güven şarttır. 

Caferiler, Hz. Muhammed'in vefatı yaklaşınca Veda Haccı’ndan dönerken Allah tarafından 

Gadir-i Hum denilen yerde, Hz. Ali’yi kendisinden sonra Müslümanlara siyasi ve sosyal 

alanda liderlik etmesi için Müslümanların hem halifesi hem de imamı olarak atadığına inan-

maktadırlar. Hz. Peygamber, Hz. Ali'nin elini sıkarak müminlerden ona biat etmelerini iste-

miş, başta muhacirler, Ensar ve sahabenin önde gelenleri olmak üzere oradakiler Hz. Ali'ye 

biat etmişlerdir (El-Hadi, 2011: 20). 

                                                             
3 İmâmiyye Şîası, hem o günkü muhalefetinin en uygun stratejisi olarak kabul ettiği tayin usulünü haklı göster-

mek, hem de uğruna mücadele ettiği imamlara bir kutsiyet kazandırmak ve halk nazarında destek sağlamak için 

imamların mâsumiyeti teorisini geliştirmiştir. Onlara göre böyle bir tayini haklı ve gerekli kılan en önemli sebep 

imamların günahsız olmasıdır (TDV). 



 

42 

Caferilere göre farklı zamanlarda imamlar gelerek İslam ümmetinin sorunlarına çözüm 

bulmalıdır. Allah’ın emri ile Hz. Ali’den sonra on bir imam tayin edilmiştir. Hz. Ali ile birlikte 

sayı on ikidir (El-Hadi, 2011: 21). Hz. Peygamber’in soyundan gelen kişiler, Ehl-i Beyt olarak 

ifade edilmektedir. On iki imamın tamamı Ehl-i Beyt soyundan gelmektedir. Caferiler mez-

hebi yönden kendilerini tanımlarken de On iki imam vurgusuna sıkça başvurmaktadırlar. 

 

 



 

43 

1.5. ŞİİLİĞİN TARİHİ 

Mezhep, Arapça ‘yol’ anlamına gelir. İnanç, ibadet ve evlenme, boşanma, alım-satım, borç, 

rehin vb. konularında gidilen yol demektir (Gölpınarlı, 2007: 22). İslam’ın Ehlisünnet mezhep 

grubundan sonra en kalabalık taraftarı olan mezhep grubu Şiilik/Şia’dır. “Şia” demek, bu mez-

hebin kaynaklarında Hz. Ali ve onun on bir çocuğunun halife olduğuna inanmaktır. Muhar-

remi’ye göre Ehl-i Beyt imamları, Şia ismi altında bazı batıl sayılan fırkaları kabul etmez fakat 

Ehlisünnet âlimleri bütün Ehl-i Beyt’i sevenlere Şia demişlerdir (Muharremi, 2013: 41). 

Şii bir âlim olan Tabatabai’ye göre Şia, “izleyici” anlamına gelir ve Hz. Muhammed 

(s.a.s)’den sonra hilafet makamını, Hz. Peygamber’in ailesinden gelenlere hak olarak gören, 

Ehl-i Beyt’i izleyen kimselere denir (Tabatabai, 2005: 28, ayrıca Deniz, 2018; Fığlalı, 1993: 33-

46).  

İslam’da ilk fırkalaşma Hz. Peygamber’in vefatından sonra ortaya çıkmıştır. Fırkalaşma-

nın ortaya çıkmasında hem siyasi hem dinî nedenler etkili olmuştur. İlk iki halife döneminde 

toplumun bütünlüğü sağlanabilmiş, üçüncü halife döneminde bu bütünlük sarsılmış ve son 

halife Hz. Ali döneminde toplumun bütünlüğü kopmuştur (Rahman, 2006: 50). Hz. Muham-

med son Peygamber idi ve İslam dünyasına liderlik etmekteydi. İslam dünyasının birliğinin 

devamlılığı için halifelik zorunlu bir kurum olarak görülmekteydi. Sünni görüşe göre Hz. Mu-

hammed kendisinden sonra bir vasi tayin etmemiştir. Hz. Muhammed’in vefatında sonra Hz. 

Ebubekir bir grup Müslüman tarafından halife olarak seçilmiştir. Böylece, İslam tarihinde ha-

lifelik kurumu kurulmuştur (Daftary, 2016: 48).  

Kerbela olayından sonra Şia kavramı yukarıda bahsettiğimiz genel terim halinden çıkarak, 

Emevilere karşı Hz. Hüseyin’in intikamını almak, Hz. Ali ve soyunun hakkını aramak için 

toplananları ve onlara taraftar olanları ifade eden siyasi bir terime dönüşmüştür. Şii tanımla-

masında Hz. Ali'nin Hz. Peygamber'den sonra ilk halife olması, hilafetin Hz. Ali’nin çocukla-

rında devam etmesi ve imamların belli özellikler taşıdıkları hususu bütün Şiilerin hemfikir 

olduğu esaslardır. Şiiler için İmam Hüseyin’in şehadeti son derece korkunçtur. Bu olayın o 

dönem Irak ve Hicaz’da yayılması sonucu Şiiler üzerinde korku oluşmuştur. Çünkü Kerbela 

hadisesi, Yezid’in kendi saltanatı için neleri yapabileceğini gözler önüne sermiştir. Ayrıca Me-

dine halkının da Yezid tarafından bastırılması, Şiiler nezdinde korkuyu artırmıştır. Tarihçi 

Mesudi o dönemi şöyle ifade ediyor:  

“Ali b. Hüseyin (Zeynelabidin a.s.) imameti çok zor bir dönemde gizli olarak ve takiyeyle üstlen-

miştir” (Muharremi, 2013: 53). 

Şii kaynağı olan Tabatabai’nin eserinde, Şiiliğin kökeni Hz. Muhammed’in yaşadığı dö-

neme rastlar. Şii kaynaklarda bu durum Hz. Muhammed’in ilk olarak akrabalarına peygam-

berlik davetinde bulunduğu zamana dayandırılır. Akrabalarına, “Sizlerden hanginiz davetimi 

ilk olarak kabul ederse, benim vasim ve vezirimdir” şeklinde söylemde bulunmuş ve Hz. Ali her-

kesten önce ayağa kalkarak İslam’ı kabul etmiştir. Hz. Ali ve taraftarları, Hz. Muhammed’in 

vefatından sonra Hz. Ali’nin halifeliğine kesin gözle bakıyorlardı. Fakat Hz. Muhammed ve-

fatından sonra defin işlemleri yapılırken sahabelerden bir kısmı, Hz. Ali’nin haberi olmaksızın 

kendi başlarına halife tayin etmişlerdir. Bu durumu “Müslümanların hayrı bundandır.” diye ge-

rekçelendirmişlerdir (Tabatabai, 2005: 32-36). Şiiler Hz. Ebubekir’in halife olarak seçilmesini, 



 

44 

bir nevi sivil bir darbe ve Hz. Ali’nin hakkının gaspı olarak görmektedirler. İlk halifenin Hz. 

Ali’nin olması gerektiği ve bunu bizzat Hz. Peygamber’in sağlığında işaret ettiği inancı vardır. 

Hz. Ali’nin isminin Hz. Peygamber tarafından açıkça söylendiğini savunurlar. Hz. Ali’den 

sonra halifenin yerine geçen din liderleri On iki imamdır. İmamet de yalnızca nass ile tayin 

olunur ve imamların kan bağına dayalı akrabalığı olması gerekir (Eşari, 2005: 48). Din ve ve-

layet (velayet hakkı), mutlak Ali sevgisinden meydana gelir. Ali sevgisinin insanı bütün kötü-

lüklerden arındıracağı inancı vardır (Şeriati, 2009). Hz. Ali’ye taraftar olma, Hz. Ali sevgisi 

Şiiliğin temel yapı taşlarını oluşturmuştur. Mezhebî kimliğin oluşumunda, Hz. Ali taraftarlığı 

etkili olmuştur. 

Şii düşüncesindeki Hz. Ali’nin Hz. Peygamber’den sonra halife olması ve hilafetin Hz. 

Ali’nin çocuklarında (On bir imam) devam etmesi konusunda Şia ve Ehlisünnet arasında gö-

rüş ayrılığı vardır. Ehlisünnet Hz. Peygamber’in kendinden sonra bir halife veya imam tayin 

etmemiştir görüşüne sahiptirler ve bu görüşlerini hatta bizzat Hz. Ali’ye dayandırdıkları riva-

yetlerle de delillendirmeye çalışmışlardır. Önemli bir Sünni İslam âlimi olan İmam Suyuti ki-

tabında bu konuda şunları nakleder: 

“İbn Asakir, Hasan’dan şöyle söylediğini rivayet etmiştir. Ali, Basra’ya gelince İbnü’l- Ekva ve 

Kays İbn Abbad onun yanına gidip, “Senin yürüdüğün bu yolu bize haber verebilir misin? Ümmetin 

sorumluluğunu aldın, fakat onları birbirine kırdırıyorsun? Acaba Allah Resulü (s.a.s)’ den senin lehine 

verilmiş bir ahit var mıdır? Bize haber ver. Sen, söyleyeceklerinde güvenilir ve sağlam bir insansın 

dediler. Bunun üzerine Ali şöyle dedi: Peygamber (s.a.s)’den bana verilmiş bir ahde gelince; bu doğru 

değildir. Allah’a yemin olsun ki, ona iman eden ilk insan olsam bile, ona yalan söyleyecek ilk kişi olma-

yacağım. Bu konuda Peygamber (s.a.s)’den lehime verilmiş bir söz ve ahit olsaydı, Beni Temim b. Murre 

(Ebu Bekir) ile Ömer b. Hattab’ın Peygamber’in minberinin üzerine çıkmalarına müsaade etmezdim. 

Sadece şu cübbeme dahi sahip olsaydım kendi ellerimle onlarla savaşırdım. Fakat Rasulullah (s.a.s) öl-

dürülmedi ve ani bir şekilde de ölmedi. Kendi yatağında hasta olarak günlerce kaldı. Ona gelen müezzine 

ezan okumasını söylerdi. Ebu Bekir’e emreder, oda insanlara namaz kıldırırdı. Hâlbuki benim konu-

mumu (hilafete talip olduğumu)’da biliyordu. Eşlerinden biri onu Ebu Bekir’den caydırmak istediyse 

de o bunu kabul etmedi, buna çok kızdı ve şöyle dedi: “sizler Yusuf’un etrafındaki kadınlar gibisiniz, 

Ebu Bekir’e söyleyin insanlara namazı kıldırsın.’’ Allah, Resulünün (s.a.s) ruhunu teslim alınca, du-

rumumuza baktık. Rasulullah (s.a.s)’ın dinimiz için razı olduğu kişiye bizlerde dünyamız için razı ol-

duk. Namaz İslam’ın aslıdır. Dinin emiri ve direğidir. Bizlerde Ebu Bekir’e biat ettik ve oda buna ehildi 

(Suyuti, 2019: 211). 

Şiilikte ilk halifenin Hz. Ali olması gerektiği düşüncesi hâkimdir. Şia’ya göre Hz. Peygam-

ber dinin korunması için kendisine halef imam olarak Hz. Ali’yi, Hz. Ali’den sonra da on bir 

evladının imametini belirtmiştir. Dinî hükümleri yerine getirirken hata yapmamaları için 

imamlar masumdur. Son imam olan imam Mehdi sağdır ve ahir zamanda gelecektir. Dünyayı 

zulümden kurtaracaktır (Gölpınarlı, 2009: 53). 

Şii dünyası, Hz. Ali’nin imamet vasfına sahip olduğunu ileri sürer. Hz. Peygamber (s.a.s) 

Veda Haccı’ndan dönerken, Hz. Ali’nin elini tutup kaldırarak “Ben kimin mevlası isem Ali de 

onun mevlasıdır” dediği rivayet edilir (Fığlalı, 2008: 43). Şiiler, Hz. Peygamber’in, kendisinden 

sonrası için Müslümanlara imam ve halife tayin ettiğini ileri sürmektedirler. Bu durumu dinin 

inanç esaslarından biri olarak temele oturturlar (Fığlalı, 2008). 



 

45 

Hz. Peygamber’in vefatından sonra Müslümanlar arasında meydana gelen ilk düşünce 

karşıtlığı imamet meselesidir. Ensar, Hz. Peygamber’in vefatından sonra Medine’de Beni Sa-

ide Sakifesi’nde toplanıp Sad b. Ubade’yi imam yapmak istemişti. Bu haberin Hz. Ebubekir ve 

Hz. Ömer’e ulaşmasıyla ikisi de bu toplanılan alana gittiler. Hz. Ebubekir onlara imametin 

Kureyş dışında birine ait olamayacağını söyledi. Bunun üzerine Ensar, bir emirin kendilerin-

den, bir emirin Kureyşlilerden olmasını teklif etti. (Eşari, 2005: 28). Fakat sonrasında tartışma 

büyüdü. Hz. Ebubekir ve Hz. Ömer Ensar ile konuştu. Ensar, kendilerinden bir idareci onlar-

dan da bir idareci olmasını talep ediyordu. İki başlı yönetimin oluşturabileceği ayrılıklardan 

dolayı bu istek kabul edilmemiştir (Mutlu, 1995: 280). Bu duruma itiraz eden Hz. Ebubekir ve 

Hz. Ömer Kureyşlilerin idareci olması gerektiğini vurgulayarak duruma yaklaşmışlardır. Ku-

reyş soyunun Araplar için üstün olduğu vurgusu, Ensar tarafından da kabul edilmiştir. Çünkü 

neseb üstünlüğü ve yakınlığı bilinmekteydi (Apak, 2004: 101). Kureyşliler Hz. Peygamber’in 

akrabaları idi (Corm, 2018). 

Şii düşüncesinde Hz. Ebubekir’in halife seçilmesi bir komplodur. Bu komployu, Sakife’de 

Hz. Ebubekir, Hz. Osman, Hz. Ubeyde bin Cerrah’ın önderliğini yaptığı bir grup, hilafeti ele 

geçirmek için düzenlemiştir (Mutlu, 1995: 287).  

İbn Haldun, Şiilikte halifelik konusuna sosyolojik yaklaşır ve mezhebe hilafetin Kureyşli-

liği üzerinden örnek verir. İbn Haldun’a göre hilafette Kureyşlilik, asabiyet ile ilişkilidir (Sarı-

kaya ve Ümit, 2020: 31). Hz. Muhammed vefat ettikten sonra Ensar’ın halifeliği istemesi bir 

diğer asabiyet örneğidir. Aslında Ensar, Hz. Peygamber hayatta iken halifelik konusunu gün-

deme getirmiş ama istedikleri sonucu alamamışlardır. Evs ve Hazrec kabileleri öncelikle Me-

dineli adayın halife kabul edilmesini istemişlerdir (Apak, 2004: 99).  

Hz. Ebu Bekir ve Hz. Ömer dönemleri büyük oranda sorunsuz bir şekilde geçti. Hz. Os-

man döneminde siyasi icraatlere yönelik eleştirilerin dozu yükseldi. Eleştiriler şiddete dö-

nüştü ve halife olan Hz. Osman evinde öldürüldü. İslam tarihinde “fitnetü’l-kübra” olarak 

adlandırılan bu olayın ardından fitnelerin ardı arkası kesilmedi. Yaşanan iç savaşta bir taraftan 

Hz. Ali’yi hakemliğe zorlayan, diğer taraftan hakeme giderek savaşa engel olan Hz. Ali’ye 

isyan eden grup İslam tarihine Hariciler adıyla ilk fırka olarak girdi. Hz. Ali’ye karşı girişilen 

isyan, İslam toplumunu ikiye böldü. Toplumda Hz. Ali taraftarları ve Hz. Ali karşıtları şek-

linde kutuplaşmalar meydana geldi. Bu siyasi ihtilaf daha sonra dinin anlaşılması yönünde 

farklı bakış açılarını, farklı yöntemleri ve neticede farklı görüş ve düşünceleri doğurdu. Dö-

nem değişmişti. İnsanlar Hz. Peygamber dönemindeki gibi dini yaşamaya değil artık onu tar-

tışmaya yoğunlaşmışlardı. Ağır toplumsal travma altında yaşanan tartışmalar sağlıklı yapıla-

mazdı. Bu nedenle tartışmalar şiddetlendi. Farklı görüşten olanlar tekfir edildi ve kanları helal 

görülerek katledildi. Ortaya çıkan ayrılık gittikçe daha da büyüyerek dinî, ilmî ve fikrî boyuta 

taşınarak derinleşti. Kur’an’a, hadise ve sünnete bakışta farklılıklar zuhur etti. Dinin temel 

kaynaklarını anlamada farklı yaklaşımlar, yol ve yöntemler belirlendi. İşte bu yol ve yöntem-

ler, farklı görüş ve düşünceler mezhep olarak adlandırıldı (Demirci ve Azzan, 2018). 

Emeviler döneminde, Muaviye’nin Hz. Hasan’dan hilafeti alması ile hilafet saltanata dö-

nüştü. Muaviye bu saltanatı kılıç zoruyla aldığını biliyordu bunu da dile getiriyordu (İsla-

moğlu, 2012: 78).  



 

46 

Şii imamlar, kendi dönemlerinde hâkim olan sosyal koşullar gereği farklı durumlar sergi-

lemişlerdir. Mesela İmam Hasan barış antlaşmasını Muaviye ile yaparken İmam Hüseyin barış 

antlaşması yapmamıştır. İmam Seccad (Ali bin Hüseyin) ibadet ile ilgilenirken İmam Sadık 

eğitime yönelmiştir. İmam Musa bin Cafer hayatını zindanda geçirirken oğlu İmam Rıza 

Me’mun’un veliahtlık teklifini kabul etmiştir. Bazı imamlar takiyye yaparken askerî ve siyasi 

mücadeleyi faydasız görmüştür (Şeriati, 2009: 159).  

Hz. Hüseyin, Muaviye’nin kendisinden sonra halife olarak oğlu Yezid’e biat etmesini is-

temesini reddederek Yezid’e biat etmemiştir. Yezid, halifelik makamına gelir gelmez amcası-

nın oğlu olan Medine valisi Velid’e gönderdiği mektupta Medinelilerin kendisine biat etme-

sini özellikle Hz. Hüseyin’e biatının teklif edilmesini istemiştir (Gölpınarlı, 2005: 41). Yezid’in 

bu isteği Hz. Hüseyin ve Müslümanlar üzerinde sarsıcı etkiye neden olmuştur. Hz. Hüseyin 

Yezid’e biat etmeyince, Kerbela’da 10 Muharrem 61 Cuma (10 Ekim 680) günü ailesi ile birlikte 

şehit edilmiştir. Kerbela faciası, Hz. Ali ve oğullarının haklarını aramak amacıyla Şii hareket-

lerini başlatmıştır (Fığlalı, 2008: 100-112). Sünni bir İslam âlimi olan İmam Suyuti, Kerbela fa-

ciasını “Halifeler Tarihi” eserinde şu şekilde aktarır: 

“Iraklılar, Hüseyin’e mektuplar ve elçiler göndererek onu kendilerine gelme konusunda davet edi-

yorlardı. Zilhiccenin onuncu gününde, kadınlardan, çocuklardan ve erkeklerden oluşan ailesiyle yola 

çıktı. Yezid, Irak’taki valisi Ubeydullah b. Ziyad’a mektup göndererek onu öldürmesini emretti. O, dört 

bin kişilik bir ordu gönderdi. Başına da Ömer b. Sa’d b. Ebi Vakkas’ı komutan olarak atadı. Daha önce 

babasına yaptıkları gibi Kufe halkı onu da yüz üstü bıraktı. Silahla onu çevrelediklerinde teslim olup 

geri dönmeyi veya Yezid’in yanına gidip elini onun elinin üstüne koymayı teklif etti. Ancak Yezid’ in 

adamları kendisini öldürmekten başka bir şeyi kabul etmediler. Sonra öldürüldü ve başı bir kabın içinde 

İbn Ziyad’ın önüne getirildi. Allah onun katiline, beraberinde olan İbn Ziyad’a ve Yezid’e lanet etsin. 

Âmin” (Suyuti, 2019: 249).  

Bu ifadelerden anlaşılacağı üzere, Kerbela hadisesi hem Sünniler hem de Şiiler için ortak 

bir acıdır. Hz. Hüseyin’i yüzlerce mektupla davet eden bu halk, valinin baskısı olunca geri 

adım atmıştı. Kufeliler, Arap Yarımadası’nın farklı bölgelerinden gelen yığın bir topluluktu. 

Bu nedenle onların toplanması kadar, dağılması da kolaydı (Algül, 2009: 96). Yani ortak etnik 

kimlik, ortak dünya görüşü bulunmamaktaydı. Zorla biat ettirilen halkın Yezid’in adaletsizli-

ğinden kurtulması düşüncesi vardı. Meşru olmayan bir yönetim vardı ve Kufeliler tarafından 

Hz. Hüseyin’in bu duruma engel olması isteniyordu. 

Hz. Hüseyin’in Kerbela’da ölümünden sonra Kufeliler vicdan azabı ve pişmanlık duy-

maya başladılar. Bunun üzerine Kufeliler Tevvabun fırkasını kurarak Kerbela’ya gittiler, yas 

tutup gözyaşı dökerek yalvardılar. Hz. Hüseyin’e karşı ihanetleri için tövbe ettiler. Yezid, ik-

tidarı için siyasi problem teşkil edebilecek bütün engelleri ortadan kaldırmak istiyordu. Ker-

bela olayı bunun sonucu olarak meydana gelmişti (Algül, 2009: 169-198). 

Hz. Hüseyin’in şehadeti nübüvvet ve saltanat arasındaki mücadelenin devamıdır. Bu olay 

bugün de yaşanmaktadır. Bu tarihî olay, devamında tekrar eden durum kimlerin hangi safta 

yer aldığının bir temsilidir. Nübüvveti temsil eden Hüseynî çizgi, saltanatı temsil eden Yezidî 

çizgidir (İslamoğlu, 2012: 92).  



 

47 

Emevilerden sonra gelen diğer bir saltanat ailesi olan Abbasileri iktidara taşıyan temel 

unsur Şiiler olmasına rağmen bu dönemde de Şiilere eziyet edilmiştir. On iki imamın son do-

kuzunun Hz. Hüseyin’in soyundan geldiği kabul edilmektedir. Bu dokuz imamdan dördünün 

Abbasiler döneminde zehirlenerek öldürüldüğü söylenir, bu imamlar arasında İmam Cafer 

M.S. 765 yılında Medine’de, İmam Musa M.S. 799 yılında Bağdat’ta, İmam Ali er-Rıza M.S. 818 

yılında Tus şehrinde ve İmam Muhammed el-Cevad’ın da M.S. 835’te Bağdat’ta zehirlenerek 

öldürüldükleri nakledilmektedir (Şeyh Müfid, 2021). 

 

1.5.1. Şii’deki Bölünmeler  

1.5.1.1. Zeydiyye Şiileri 

Dördüncü İmam Zeynelabidin Ali bin Hüseyin’in oğlu Zeyd’e uyanlara Zeydiyye denir. 

Zeydiyye’ye göre; bilgin, yiğit, cömert, zahid olan ve Hz. Fatıma’nın soyundan gelen kişi 

imam olabilir (Tabatabai, 2005: 72). Yani Caferiliğin aksine onlar Hz. Hasan’ın soyundan gelen 

imamları da kabul ederler. Zeydiyye İslam usulü bakımından Mutezile görüşüne, Ehlisünnet 

mezhepleri bakımından Hanefi Mezhebi’nin fıkhına yakın olarak görülür (Tabatabai, 2005: 

72). Zeydiler Hz. Ali’yi, Hz. Peygamber’in etrafındaki insanlar içinde en faziletlisi olarak gör-

mektedirler. Fakat onlara göre, halifenin fazilet olarak daha düşük bir insan olmasında bir 

mahzur yoktur. Bu görüş diğer Şiiler tarafından eleştirilere tabi olmuştur. Zeydiyye bugün 

Yemen’de hâkim olan mezheptir ve bu mezhebin kurucusu kabul edilen İmam Zeyd bin 

Ali’nin “El-Mecmu” adlı kitabı mezhebin temel fıkıh kaynağı olarak kabul edilmektedir (Kut-

luay, 2003: 119). Zeydiyye’deki halife anlayışı “mefdulün imameti” anlayışıdır. Bu anlayışa 

göre; efdal, yani en faziletli olarak Hz. Ali varken mefdulun (yani Hz. Ali’den daha alt sevi-

yede faziletli olan) Hz. Ebubekir ve Hz. Ömer’in hilafetleri de meşrudur. Hz. Peygamber’den 

itibaren gelen sadece Hz. Ali’nin halifeliğini meşru bulan görüşü savunmazlar, diğer Şii grup-

ların aksine Hz. Ebubekir’in imametini onaylarlar. Ancak Hz. Peygamber’den sonra Hz. Ali’yi 

en faziletli ve imamete en layık kişi olarak kabul ederler (Yoldaş, 2019: 265). 

 

1.5.1.2. İsmailiyye Şiileri 

Altıncı İmam olan Cafer Sadık’ın en büyük oğlu İsmail’i imam olarak tanıyanlara “İsmai-

liyye” denir. İsmail babasından önce vefat etmiştir. Onu sevenlerin bir kısmı İsmail’in Mehdi 

olarak geri döneceğine inanmaktadırlar (Tabatabai, 2005: 75). Yemen ve kuzey Afrika’daki Fa-

tımîler, İsmailîlerin devamıdır. İtikat olarak rasyonel bir çizgidedirler (Kutluay, 2003: 128). 

 

1.5.1.3. Nizariyye, Mustaliyye, Dürziyye ve Muknia 

Kuzey Afrika’da Fatımi saltanatını kuran Ubeydullah Mehdi ve onun soyundan gelenler 

İsmailiyye mezhebine bağlı olarak devam etmiş ve bu mezhebe imamlık etmişlerdir. Fatımi-

lerin yedinci hükümdarından sonra onun oğulları, Nizar ve Mustali hilafet ve imamet üzerine 

birbirleriyle savaşa girmişlerdir. Mustali galip olmuş, kardeşi Nizar hapiste vefat etmiştir. Ni-

zariyye, Nizar’a taraftar olanlardan oluşur. Bu savaş sonrasında İsmailiyye mezhebi “Niza-

riyye” ve “Mustaliyye” olarak iki gruba ayrılmıştır. Mustali tarafından Mısır’dan çıkarılan Ni-



 

48 

zariler İran’a giderek Hasan Sabbah’ın idaresinde Kazvin’e bağlı Alamut Kalesi ve birkaç ka-

leyi ele geçirmişlerdir. Sabbah’ın idaresinin Moğol hükümdarı Hülagû Han’ın İran’a saldır-

ması, İsmailîlere ait Alamut Kalesi’ni ele geçirmesine kadar sürmüştür. İsmailiye’den türeyen 

Daruzziye (Dürziler) ise, Şamat’ın “Düruz” dağlarında yer edinmiş ve başlangıçta Fatımi ha-

lifesine taraftar iken sonrasında Batıniyye tarikatına katılmışlardır (Tabatabai, 2005: 76). Dür-

ziler bugün Lübnan merkezli olarak Suriye, Ürdün ve İsrail’de yaşamaktadırlar. 

 

 

  



 

49 

1.5.1.4. Caferilik (İsna Aşeriye Şia’sı) 

Caferiler, her dönemde Şiiliğin en kalabalık mezhebidir. Bunlara; İmam Cafer-i Sadık’ı 

mezhebin kurucusu saydıkları için Caferiler dendiği gibi On iki imam’ı kabul ettikleri için 

İmamiyye veya İsna aşeriyye (On iki imamcı Şiiler) ismi de verilir (Hilmi, 2009: 366). İmam 

Cafer-i Sadık, hicretin sekizinci yılında doğmuştur (Gölpınarlı, 2007: 419). O, Şii düşüncesine 

göre imamların en tesirli olanlarından biridir (Fığlalı, 2008: 172). Şiilik denildiği zaman bu fır-

kanın en güçlü ve çoğunluğu oluşturan mektebi olan İmamiye mezhebi akla gelir. İmamiye, 

imameti inanç esaslarından biri olarak kabul eder. Hz. Peygamber’in vefatından sonra On iki 

imamı takip etmeyi şart bilir (Gölpınarlı, 2009: 49). 

İmamî Şiiler, Hz. Hüseyin’in soyundan olan imamları kabul etmektedirler. Hz. Hüseyin’in 

oğlu Zeynelabidin’in vefatı ile beraber, Zeynelabidin’in oğlu Muhammed b. Ali (Bakır) lider-

liğinde İmamiye önemli bir konuma gelmiştir. Muhammed b. Ali (İmam Bakır)’dan sonra oğlu 

İmam Cafer Sadık, babasından devraldığı fıkhı geliştirerek İmamiye Şiiliğinin temelini kur-

muştur. Bu iki İmam etrafında Caferiliğin fıkhi ve akaidi şekillenmiştir. İmam Caferi Sadık 

döneminde, İmamiye büyük bir dinî cemaat olmuştur (Daftary, 2016: 65). 

Cafer es-Sadık Şii imamlar içinde ilimle meşgul olan bir âlim olarak bilinir. Şii inancında, 

birçok eser yazdığı ve gelecekte olacakları bildiği düşünülmektedir. Abbasiler döneminde si-

yasete katılmayı ve başa geçme tekliflerini kabul etmemiştir (Kutluay, 2003: 121). Cafer es-

Sadık, öğrenci yetiştirmekle meşgul olduğu bir hayatı tercih etmiştir. 

İmam Caferi Sadık, hilafet konusu için faal bir mücadeleye girmemiştir. Caferiler, İmam 

Cafer’in imam olduğunu ancak şartların uygun olmaması nedeniyle aktif mücadeleden geri 

durduğunu öne sürmektedirler. Burada imamın takiyye yoluna başvurduğuna ima vardır. 

Caferilere göre takiyye, bir müminin amacına ulaşmak veya inancını gizlemek için başvur-

duğu yöntemdir. Takiyye’nin dayandırıldığı ayet Ali İmran suresinin 28. ayetidir: “Müminler, 

inananları bırakıp kâfirleri dost edinmesin. Kim böyle yaparsa, artık Allah ile bir dostluğu kalmaz. An-

cak, onlardan gelebilecek bir tehlikeye karşı korunmanız başka. Fakat Allah, sizi kendisinden sakındır-

maktadır, dönüş Allah’adır” (Ebu Zehra, 2016: 731). 

 İmam Cafer’in halifeliği faal olarak talep etmemesinde gözünün önünde çile çeken Ehl-i 

Beyt’in etkisi vardır. Amcası Zeyd bin Ali Zeynelabidin, Ehl-i Beyt’in uyarmalarına rağmen 

ve Iraklıların Hz. Hüseyin’i zor zamanında yalnız bıraktıklarını örnek vermelerine rağmen 

hak aramış ve daha sonra ailesiyle birlikte yalnız bırakılmıştır. Sonrasında İmam Zeyd öldü-

rülerek cesedi bir hurma ağacına asılmıştır. İmam Cafer şunu anlamıştır: Kendi çağındaki in-

sanların yarı yolda bıraktığını, konuştuklarını yapmadıklarını, hevesli davranıp zor zamanda 

kaçtıklarını ve Hz. Ali’nin daha önce dediği gibi “Bunların tuzağına düşenin gerçekten aldanmış 

olduğunu...” (Ebu Zehra, 2016: 732). 

El-Hadi, Caferileri tanımlarken Beyyine suresindeki “İnanıp iyi işler yapanlar, halkın en ha-

yırlısıdır” ayetine atıfta bulunmaktadır. Bu ayetin indiği günde, Hz. Muhammed’in ve sahabe-

nin de bulunduğu bir vakitte, Hz. Muhammed’in elini Hz. Ali’nin omzuna koyarak şöyle bu-

yurmuştur: “Ey Ali! Halkın en hayırlıları sen ve senin Şiilerindir”. On iki imam grubuna mensup 

Şiiler, İmam Cafer Sadık’ın ilgili Şii fıkıhını daha da geliştirmesinden dolayı Caferi olarak ad-

landırılmıştır (El Hadi, 2011: 11).  



 

50 

Caferiler, mezheplerini bir mezhep olmaktan öte bir mektep olarak görmektedirler. Cafe-

rilik mektebinde imamların, Allah’ın emri ve Hz. Peygamber’in açıklaması ile tayin edildikle-

rine ve onların ilahi hüccet (kanıt) olduklarına inanılmaktadır. Caferiler bundan hareketle, 

İmam Cafer Sadık da dahil olmak üzere On iki imamın dinî konulardaki açıklamalarının Al-

lah’ın, Hz. Peygamber’e indirdiği Kur’an’ın özüne dayandığını söylemektedirler. Mezhep ke-

limesini de diğer İslami fırkaların kullandığını, aslında kendilerini mektep olarak tasvir ettik-

lerini belirtmektedirler (www.caferilik.com).  

Caferi Şiiler, günahı olmayan On iki imamın İslam ümmetinin ve kültürünün genişleyip 

zenginleşmesine hizmet ettiklerine inanırlar. Onlar imamların; ahlak, tefsir, şeriat, adap, inanç, 

tarih ve gelecek noktasında Müslümanlara öncülük ettiklerine inanmaktadırlar. Caferilere 

göre, eğer Müslümanlar siyasi liderlik olarak onlara izin verseydi, onların Müslümanların 

mutluluğunu ve birlik beraberliğini sağlamış olabilecekleri kanaatini bildirmektedirler (El-

Hadi, 2011: 25). İmamî Şiiler, imametin açık bir nass ile tayin edildiğine inanmaktadırlar. Hz. 

Hüseyin hariç On iki imamdan hiçbir imam, mevcut yönetime isyan etmemiştir (Rahman, 

2006: 24).  

Abbasilerin ilk döneminde Şiiler parlak ve gelişen bir dönem yaşamışlardır. Abbasiler dö-

neminde Şii İmam Muhammed Bakır ve İmam Cafer Sadık öğrencilerini yetiştirmiştir. Bu dö-

nemde İmam Cafer Sadık, üniversite gibi olan bir ders halkası kurmuştur. Bu üniversitede 

İslam ilimleri okutulmuş, öğrenciler yetiştirilmiştir. Şii kaynaklarda nakledildiğine göre İmam 

Cafer Sadık’ın ders oturumlarına, farklı bölgelerden filozoflar, öğrenciler katılmaktaydı. 

İmamdan aldıkları ilimleri, kendi topraklarına dönünce Müslümanları etrafında toplayarak 

Şiiliğin yayılması için anlatmaya çalışıyorlardı. Hanefi mezhebinin kurucusu İmam Hanefi ve 

birçok Ehlisünnet âlimin, İmam Cafer Sadık’ın derslerine katıldıkları söylenmektedir (Muhar-

remi, 2013: 63). 

Daftary’e göre İmam Caferi Sadık, İmam Bakır’ın öğretilerini, yetkin çevresi ile birlikte 

çalışıp belli ilkelere bağlı hale getirmiştir. Bu ilkeler, Caferiliğin bugün devam eden fıkhının 

temelidir. Birinci ilke nassla (Kur’an ve sünnetle) tayin olunan imamet inancıdır. Yani Hz. 

Peygamber’in vefatından önce ilahi kaynaklı olarak nassla tayin edilen Ehl-i Beyt üyesi bir 

halefinin bulunmasıdır. Tayin ilahi kaynaklı olduğu için kişinin tercih edip etmemesi veya 

kabul edip etmemesi durumu söz konusu değildi. Çünkü bu halef olma görevi ilahi bir buyruk 

olarak kabul edilir. Mesela İmam Cafer Sadık’ın Şii cemaatini yönetip yönetmemesi önemli 

değildi. Çünkü kendi döneminin meşru imamı olduğu için bu görev ona ilahi kaynakla veril-

mişti. Ayrıca, görevin ilahi kaynakla, nass ile tayin edilmesi ta ilk imam olan Hz. Ali’ye da-

yanmaktadır (Daftary, 2016: 77). 

İmam Caferi Sadık’ın geliştirdiği ikinci ilke ise imamet ile özdeşleşen, imamın özel dinî 

bilgiye sahip olduğu düşüncesidir. Bu bilgi ilahi kaynaklı nass ile verilmişti. Bu bilgiyi Hz. Ali, 

Peygamber’den almış ve bu bilgi İmam Caferi Sadık’a kadar nass ile aktarılmıştı. İmama veri-

len dinî bilgi, İmam Caferi Sadık tarafından ismet öğretisiyle güçlendirilmiştir. İsmet, peygam-

berlerin özelliği olan “günahtan ve yanlıştan muaf olmak” demektir. Ayrıca İmam Caferi Sa-

dık, takiyyeyi (önlem olarak mezhebini gizleme) imanın bir gerekliliği olarak belirlemiştir. Ta-

kiyye, inançlarının devamlılığı için önemli bir şart olarak görülmekteydi. Çünkü halife dışında 

bir kişinin, kendisini Müslümanlara nass ile tayin edilen lider olarak atandığını iddia etmesi 



 

51 

hem imam için hem de taraftarları için tehlike oluşturabilmekteydi. Takiyye kuralı, imamları 

ve taraftarlarını, zulümden korumaktaydı. Takiyye ile dinî kimlik gizlenmektedir (Daftary, 

2016: 78). 

Caferi inancında, imamların (halifelerin) Allah ve Peygamber tarafından tayin edildiğine 

inanmak mükemmel imanın gereğidir. Ayrıca imametin kıyamete kadar Hz. Hüseyin’in so-

yundan devam edeceğine inanmak gerekir (Mutlu, 1995: 84). Caferilikte imamlara itaat farz 

olarak kabul edilmektedir. Bu konuda, Kuleyni, İmam Caferi Sadık’ın sözlerini rivayet eden 

eserinde hadislerle temellendirmeye çalışarak imamet konusunu ele almıştır. Kuleyni bahset-

tiği rivayetlerde; Hz. Ali, Hz. Hasan, Hz. Hüseyin’in imam olduğunu ve Allah’ın onlara itaati 

farz kıldığını belirtmektedir. Kuleyni’nin ele aldığı rivayetlere göre İmam Caferi Sadık’ın Nisa 

suresinin 54. ayeti (Kur’an-ı Kerim) hakkında şu şekilde rivayet ettiği bildirilmektedir:  

“Biz Ehl-i Beyt, öyle bir topluluğuz ki, Allah Azze ve Celle, insanlara bize itaat etmelerini farz 

kılmıştır. Bize ganimetten pay verilir. Malın en seçkini bize verilir. Biz, ilimde rasihun (derinleşen) 

kimseleriz. Bizler kıskanılan kimseleriz ki, bizim hakkımızda şöyle buyrulmuştur: “Yoksa Allah lütfun-

dan onlara verdi diye insanlar onları kıskanıyorlar mı? (Nisa, 54)” (Kuleyni, 2002: 504). 

İmam Caferi Sadık’a göre, imamları Allah tayin eder. Onlar yeryüzünde Allah’ın ilminin 

bekçileridir. İmamların Allah tarafından tayin edildiği düşüncesi hadislerle temellendirilmiş-

tir. Buna göre Hz. Ali ve onun devamındaki imamların terk edilmesi, Hz. Peygamber’in üm-

metini bedbahtlığa düşürmüştür. Caferilere göre bu durum Allah’tan Hz. Peygamber’e gelen 

ve Hz. Peygamber’in kendi diliyle ifade ettiği kudsi hadiste aşağıdaki gibi belirtilmiştir:  

“Resûlullah (sallallahu aleyhi ve âlihi) dedi ki: Allah Tebareke ve Teâlâ şöyle buyurdu: Senin üm-

metinden bedbaht olanların aleyhindeki kanıtım onların Ali’nin ve senden sonraki vasilerin velayetini 

terk etmeleri nedeniyle, tam anlamıyla ortaya çıkacaktır. Çünkü Ali ve diğer vasilerde, senin ve senden 

önceki peygamberlerin sünneti bulunur. Onlar, senden sonra benim ilmimin bekçileridir” (Kuleyni, 

2002: 504). 

“Resûlullah buyurdu ki: Andolsun ki, Cebrail, benden sonraki vasilerin adlarını ve babalarının 

adlarını bana bildirmiştir” (Kuleyni, 2002: 504). 

Meşhur Şia alimi Kuleyni (2002: 35), İmam Cafer’in babası İmam Muhammed Bakır’ın Hz. 

Peygamber’den şu hadisi naklettiğini bildirmektedir: 

“Allah diyor ki: Senin ümmetinden bedbaht olanların aleyhindeki kanıtımın tamamlanması, onla-

rın, Ali’nin velayetini terk etmeleri, onun düşmanlarını velî edinmeleri, onun ve ondan sonraki vasile-

rin üstünlüklerini inkâr etmeleri şeklinde gerçekleşir. Çünkü senin üstünlüğün, onların üstünlüğüdür, 

sana itaat, onlara itaattir. Senin hakkın, onların da hakkıdır. Sana başkaldırmak onlara da başkaldır-

maktır. Onlar senden sonraki doğru yol önderleridir. Senin ruhun onların içindedir. Senin ruhun ise 

Allah tarafından içine konulmuştur. Onlar senin yaratıldığın topraktan ve senin ıtret (zürriyet) inden-

dirler. Senin etinden ve kanındandırlar. Allah Azze ve Celle onlarla ilgili olarak senin ve senden önceki 

peygamberlerin sünnetini uygulamıştır. Onlar senden sonra benim ilmimin bekçileridir. Bunlar benim 

üzerimde haktır. Onları seçtim, kendime has kıldım ve onlardan razı oldum. Onları seven, onları veli 

edinen ve onların üstünlüklerini kabul eden kurtuldu. Cebrail, bana onların ve babalarının adlarını, 

onları sevenleri ve üstünlüklerini kabul edenleri haber vermiştir” (Kuleyni, 2002: 35). 



 

52 

Şii İmamiye’nin Hz. Ali’nin imam olduğu konusunda daha önce de ifade edildiği üzere 

kabul ettikleri diğer bir delil ise, “Gadir-i Hum” hadisesidir. Şii imamiye’ye göre Hz. Peygam-

ber, Veda haccı dönüşü Müslümanlara Cebrail’in emir getirdiğini ve Ali b. Ebu Talib’in ken-

disinden sonra halife ve imam olduğunu söylemiştir (Fığlalı, 2008: 220). 

İmam Hüseyin’in sekizinci göbekten torunu olan İmam Hasan Askeri, hicri 260 yılında 

vefat edince ismi Muhammed (doğumu H. 256 / M. 870) olan oğlunu imam olarak atamıştır. 

Caferi Şiiler, Hz. Muhammed’in hadislerine dayanarak İmam Muhammed’in on ikinci ve son 

imam olarak Mehdi sıfatına sahip olduğuna ve yaşadığına inanırlar. Şii kaynaklarındaki riva-

yetlere göre, güvenilir Müslümanlardan bir kısmı onu görmüştür ve babası Hz. Mehdi’yi 

imam olarak tanıtmıştır. Doğduktan beş yıl sonra düşmanlardan zarar görmemek için kaybol-

muştur. Yeryüzünde düzeni tekrar sağlamak için geri geleceğine inanılmaktadır (El-Hadi, 

2011: 30). Mehdi, hidayete ermiş demektir. Dünyayı düzenlemek için geleceğine inanılan 

imamdır (Eröz, 1990: 46; Mutlu, 1995: 369).  

Caferi inancında Mehdi’nin gelmesine kadar işleri idare edecek bir otorite gerekir. Bu oto-

rite, velayet-i fakih4 kavramı ile açıklanmaktadır. Mesela İran Devrim lideri Ayetullah Hu-

meyni, on ikinci imam gelene kadar İslam âleminde Müslümanları idare edecek kimse yani 

velayet-i fakih olması gerektiğini söylemiştir. Bu kişi akıllı, adil ve siyasetin inceliklerini bilen, 

yaptırıma sahip biri olmalıdır (Mutlu, 1995: 402).  

Şiiliğe bağlı Caferiliğin fıkhi konuları, dinamik bir şekilde yoruma açıktır. Güncel mesele-

lere yeni açıklamalar getirilmesi gerekir. Bu görev müçtehitler aracılığıyla yerine getirilmek-

tedir. Caferi fıkhına göre müçtehit: kitap, sünnet, icma ve akla göre hüküm çıkarma yetkisi 

olan adaletli kişidir. İçtihat kapısı açıktır. İnsanların karşılaştığı yeni durumlar olduğu için 

içtihat kapanmaz (Gölpınarlı, 2009: 51). Müçtehitler bugün İran ve Irak’ta bulunmaktadır. Do-

layısıyla Caferiliğin ilim ve içtihat merkezi İran ve Irak’tır. Türkiye’de ve dünyadaki Caferiler, 

İran ve Irak’taki müçtehitlerin fetvalarına uymaktadırlar. Bu fetvalara uymak Caferi inancının 

gereğidir. 

Caferi Şiiler; İran, Irak, Pakistan, Afganistan, Türkiye, Suriye, Lübnan, Rusya, İngiltere, 

Almanya, Fransa, Amerika, Afrika ve Doğu Asya ülkelerinde yaşamaktadırlar (El-Hadi, 2011: 

11). Türkiye’de ise ağırlıklı olarak İstanbul, Kars ve Iğdır illerinde yaşamakta olup diğer met-

ropol şehirlere de göç vermişlerdir.  

Caferi Şiiler namaz, oruç, zekât ve hac konusunda Sünnilerden farklılık göstermezler. Fa-

kat günlük farz namazlarında öğle ve ikindi namazı ile akşam ve yatsı namazlarını birleştire-

rek kılarlar çünkü Hz. Muhammed’in herhangi bir mazeret, hastalık, yağmur, sefer olmasa da 

ümmetin kolaylığı için namazlarını birleştirerek kıldığına inanmaktadırlar. Bu durum da gü-

nümüze kadar gelerek Caferi Şiiler arasında mezhebî bir duruma dönüşmüştür (El-Hadi, 2011: 

34).  

Caferilerin, Sünnilerden farklı kendi camileri bulunmaktadır. Camiler, Caferiler için sa-

dece bir ibadet alanı olmakla kalmayıp aynı zamanda örgütlenme, mobilizasyon, sosyal ve 

kültürel paylaşım, dinî ve siyasi bilinçlenme merkezleridir. Bazı Caferiler Sünni camilerinin 

                                                             
4 Humeynî tarafından ileri sürülen siyasal teori (TDV). 



 

53 

Diyanet’e bağlı olmasını hoş karşılamamaktadır ve bu camilerin, bağımsızlıklarını yitirmiş ol-

duğunu söylemektedirler. Onlar mollaların maaşlarını devletten almaları durumunda bağım-

sızlıklarını kaybedeceklerini düşünmektedir. Böyle bir durumun Caferi fıkhına göre “imam-

ların adil olması” şartını zayıflatacağı ön görülmektedir. Bu nedenle Caferiler, vergi ödeyen 

vatandaşlar olarak Diyanet İşleri bütçesinden kendileri için pay ayrılmasını, camilerini Diya-

nete devretmeden Caferi cemaatinin de Diyanette temsil edilmesini istemektedirler (Güngör, 

2017: 76). Mollaların maaşını Diyanetten almalarına hoş bakılmasa da bu yönde bazı gelişme-

ler olabilmektedir. Artık Diyanet İşleri Başkanlığı Caferi camilerinde görev yapan kişilerin 

başvuruları sonucunda bu kişilere sınav yaparak Sünnilerdeki imam statüsünde olduğu gibi 

atama yapabilmektedir. Bu durum Caferiler arasında tartışmalara sebep olsa da küçük cami-

lerde çalışan ve bağışın az olduğu yerlerdeki mollalar için önemli bir durumdur (Bakırlı, 2019: 

49). Ancak henüz Caferi camileri Diyanet’e bağlı değildir, camiler kendi vakıf ve dernekleri 

aracılığıyla hizmetlerini yürütmektedirler. 

Caferilerde ibadet için üç esas vardır: İçtihat, taklit ve ihtiyat. İhtiyat ihtilaflı olan mesele-

lerde doğruya en yakın olanı seçmektir. Eğer kişinin ihtiyata gücü yetmiyorsa müçtehidi taklit 

etmesi gerekir. Caferi fıkhına göre secdenin toprağa yapılması farzdır. Bu nedenle camilerde 

mühürler vardır ve bu mühürler Kerbela toprağından yapılmıştır (Mutlu, 1995: 497). Namaz-

larında üzerinde secde edilen toprağın bulunmadığı çok az Şii evi vardır. Şii inancında giyilen, 

dikilen nesnelerin üzerine secde olmaz. Mühürlerin Kerbela toprağından yapılması şart değil-

dir. Önemli olan toprak olmasıdır. Fakat toprak olmuşken Kerbela, Meşhed ve Kum gibi değer 

atfedilen yerlerin topraklarından olması tercih edilir (Kaplan, 2003: 280). 

Caferilerde üç tane çok önemli olan ve ziyaret edilmesi gereken yer vardır. Bunlar: imam-

ların kabirleri, Kerbela ve Meşhed’dir. Caferiler için imam kabirlerini ziyaret etmek hem çok 

önemlidir hem de onların vasiyetini yerine getirmiş olmaktır. Bu kabirleri ziyaret aynı za-

manda Allah’a yakınlaşmak, duaların kabulü için bir vesiledir (Mutlu, 1995: 495). 

Caferiler için en kutsal şehirlerden biri Kerbela’dır. Hz. Hüseyin’in kabri bu şehirde bu-

lunmaktadır. Bazı rivayetlerde burayı ziyaretin önemine atıflar mevcuttur. Mesela Hz. Hüse-

yin’in kabrini ziyaret edenlerin amel defterine, 1000 hac ve 1000 umre sevabı yazıldığı, ziyaret 

edenlerin geçmiş günahlarının affedileceği rivayet olunur (Mutlu, 1995: 495). Ayrıca Ker-

bela’ya gidenlerin dualarının kabul olacağı, hastaların Şifa bulduğu Şii toplumu içinde geniş 

bir kabule sahiptir (Mutlu, 1995: 496). Bugün İran’ın kuzeydoğusunda bulunan Meşhed ise On 

iki imam’ın sekizincisi olan İmam Ali Rıza’nın kabrinin bulunduğu şehirdir. Caferilerce kutsal 

kabul edilen bir diğer şehirdir. 

Caferilerin önemli gördüğü günlerden biri Muharrem ayının birinci gününden başlayıp 

onuncu gününe kadar tüm Şii kentlerinde yas tutulan ve onuncu günü (Aşura günü) Kerbela 

mateminin günü kabul edilen günlerdir. Kum ve Necef gibi dinî anlamda önemli olan kent-

lerde ise bu günler bir sonraki ayı da içine alarak kırk günü bulur. İmam Hüseyin’in ve arka-

daşlarının şehadetlerinin kırkıncı günü olan Safer ayının yirmisinde Kerbela’ya varılmak 

üzere düzenlenen Erbain (kırkıncı gün) yürüyüşleri yapılır. Aşura gününde Hz. Hüseyin için 

ağlamanın, üzülmenin kıyamette gülen gözler olarak karşılık bulacağı inancı vardır (Mutlu, 

1995: 498). Bugün de Caferiler siyah giyinerek Kerbela matemini yaşama etkinlikleri yaparlar. 

Kerbela olayını canlandıran tiyatrolar sergilerler. 



 

54 

1.5.1.4.1. Anadolu’da ve Iğdır’da Caferilik 

Iğdır’da yaşayan Caferiler, etnik köken olarak Azerbaycan Türkleri olarak bilinmektedir. 

Türklerin hangi boyundan geldiklerine dair net bir bilgi bulunmamaktadır. Ancak Iğdır’ın 

Karakoyunlu ilçesindeki Caferilerin, daha önce yapılan saha araştırmaları sonucunda Oğuz 

boyuna mensup olduğu anlaşılmıştır. Cumhuriyetin ilanından önce Iğdır Kafkasya bölgesine 

ait olduğu için Iğdır Caferilerinin Oğuz Türklerinin devamı olduğu düşünülmektedir (Kara, 

2019: 21). 

Selçuklular, 1064 yılında “Sürmeli Çukuru” olarak adlandırılan Iğdır’ı aldıktan sonra bu-

raya Türk boyları göç etmiştir. Birçok Türkmen Moğol istilası sebebiyle yurtlarını terk ederek 

Anadolu’ya yerleşmişlerdir. Göç eden Türkmenlerin bir kısmı Sünni bir kısmı Caferi idiler. 

Orta Asya ve İran’dan gelen mutasavvıflar ile Suriye ve Mısır’dan gelen Şiiler bu alanda bir-

leşmişlerdir. Selçuklu döneminde Sünnilik Anadolu’da resmî mezhep haline gelmiştir. Doğu 

Anadolu ve Güney Azerbaycan bölgesinde kurulan Karakoyunlu devletinin Şiiliği kabul et-

mesi, bölgenin Şiileşmesinde etkili olmuştur. Ayrıca Safevi devletinin Iğdır bölgesine hâkim 

olması bu bölgede Şiiliğin yayılmasını kolaylaştırmıştır (Kara, 2019: 18-25). Caferilik, Türkler 

arasında ilk olarak 13. yy.’da İran, Azerbaycan ve Doğu Anadolu’da yayılmıştır.  

Safevi Devleti’nin kuruluşunda ana etken olan tarikatlara “Kızılbaş” den-mekteydi. Bu 

devlet kurulduğu günden itibaren Osmanlı’nın Anadolu topraklarında Aleviliği ve Şiiliği yay-

mak için yoğun bir çabaya girmiştir. Osmanlı’nın toplumsal düzenini tehdit eden Safevi pro-

pagandaları, beraberinde savaşları getirmiştir (Bilgili, 2013: 22). Bu savaşlardan biri olan Os-

manlı-Safevi Devleti arasında yapılan Çaldıran Savaşıdır. Safevi devletinin bu savaşı kaybet-

mesinden sonra Anadolu’daki etkisi azalmış, Osmanlı’nın ise artmıştır. Bu savaş sonrasında 

iki devlet arasındaki sınır ve mesafeler artmıştır. Safevi Devleti’nin içinde kalanlar ile devletin 

sınırları dışında kalanlar arasında dinî açıdan farklılaşma olmuştur. Geleneksel olarak göçebe 

yaşayan topluluklar Şiiliği kabul etmemiştir (Taşgın, 2009: 220).  

Osmanlı-İran ilişkilerinde, Kafkasya ve İran cephelerinde 1722’den 1736’ya kadar 13 yıl 

süren savaşlardan sonra Osmanlı- İran savaşları nihayete ermiştir. 1736 yılında savaşların so-

nundaki barış görüşmelerinde Nadir Şah elçileri vasıtasıyla Osmanlıya belirli tekliflerde bu-

lunmuştur (Ateş, 2001: 86). Yapılan görüşmelerde Nadir Şah, Osmanlı’dan Caferi mezhebinin 

beşinci mezhep olarak kabul edilmesini ve Kâbe’de bu mezhebe bir rükn (yer) tahsis edilme-

sini istemiştir. Bu konularda anlaşmaya varılamamış ve konu sonuçsuz kalmıştır (Ateş, 2001: 

86; Kurtaran, 2011: 195).  

1736 yılından beri devam eden diplomatik antlaşmaların sonuç vermemesi üzerine Os-

manlı- İran ilişkileri gerilmiştir. 1741 Dağıstan harekâtına girişen Nadir Şah, Caferi mezhebine 

yönelik taleplerinde ısrar etmiştir (Ateş, 2001: 94). Nadir Şah’ın Caferilik mezhebi üzerine ısrar 

etmesine I. Mahmut kesin bir cevap vermeyip bu konuyu ulemaya bıraktığını belirtmiştir. Bu-

nunla beraber Padişah, eğer Nadir Şah ısrar ederse kendisinin savaş ilanı edebileceğine ve 

bunun meşru olacağına dair fetvalar almıştır (Kurtaran, 2011: 197). 1. Mahmut bir adım daha 

ileri giderek Osmanlı sınır valilerine haber göndererek olası bir savaşa karşı uyarmıştır (Ateş, 

2001: 94). 1743 yılından itibaren iki devletin diplomatik ilişkileri hassas hale gelmiştir (Ateş, 

2001: 86). Dış politikada Caferiliği beşinci mezhep olarak kabul ettirmeyi amaçlayan Nadir 

Şah, uzun yıllar süren ısrardan sonra bundan vazgeçmiştir (Kurtaran, 2011: 197). 



 

55 

1.6. TÜRKİYE-İRAN İLİŞKİLERİ BAĞLAMINDA ALEVİLİK VE ŞİİLİK 

İran, Safevilerin eline geçtiği zaman (1501) ülkenin resmi mezhebi Caferilik olmuştur. Sa-

feviler, Anadolu’da yaşayan Alevilere kendilerini bir sahip, bir imam olarak tanıtmışlardı 

(Gölpınarlı, 2007: 149).  

Osmanlı döneminde 1639’a kadar İran ile ilişkiler sancılı geçmiştir. Bunun sebebi Ana-

dolu’daki Alevi nüfusun İstanbul’u değil Tebriz’i merkez almasıydı (Akdevelioğlu, 1999: 122). 

Aleviler Yavuz Sultan Selim döneminde, Şah İsmail’i destekledikleri için Anadolu’da sert bir 

şekilde takibata uğramış ve hatta yer yer katledilmişlerdir (https://www.caferider.com.tr/). Sa-

fevi devletinin, bulunduğu bölgeyi Şiileştirmeye çalışması; Osmanlı devletinin tepki göster-

mesine sebep olmuş ve Anadolu topraklarında Osmanlı tarafından Sünnileştirme politikası 

artmıştır (Hakyemez, 2013: 177). 

İran’da 1979 yılında monarşik yönetime karşı Ayetullah Humeyni önderliğinde İslam 

devrimi hareketi gerçekleşmiştir. Devrim sonucunda Caferilik, Safevilerden sonra ilk kez bir 

devletin resmî mezhebi haline gelmiştir (Sarıkaya ve Ümit, 2020: 122). 

1980’den itibaren Müslüman toplumların siyasal olarak İslamileştikleri görülmektedir. 

Türkiye’de, Mısır’da, Pakistan’da dinî eğitimin ağırlıklı olduğu özel okullar açılmıştır (Roy, 

2003: 45). Bunda 1979 yılında meydana gelen İran İslam Devrimi’nin etkisi vardır. Devrimden 

Türkiye’deki Şiiler de dahil, tüm dünyadaki Şiiler etkilenmiştir. Sünni ülkelerin yönetimleri 

bu devrime temkinli yaklaşmıştır. Fakat devrimin Sünni halk nezdinde de belli oranda sem-

patizanları olmuştur (Dağ, 2019: 4). 

Caferiler de Aleviler gibi Türkiye’de devlet tarafından dışlanan bir topluluk olarak kendi-

lerini hissetmişlerdir. 1979 İran İslam Devrimi’nden sonra Türkiye’de, 12 Eylül 1980 darbesi 

meydana gelmiştir. Darbeyi geride bırakan Türk devleti, İmam Hatip Okulları ve Sünni cema-

atlerin önünü açmış, buna karşın Caferileri tehdit olarak görmeye başlamıştır. Türkiye Caferi-

leri, mezhebi aidiyetlerinden İran etkisinde kalan veya bu etkiye açık bir topluluk olarak gö-

rülmüştür. Türkiye, İran’ın Caferiler üzerindeki etkisini azaltma düşüncesi doğrultusunda; 

Caferi camilerinin Diyanet İşleri Başkanlığına bağlanılmasını istemiştir. Bu konu gündeme 

geldiği sırada, Türkiye Caferileri lideri Selahattin Özgündüz’ün dönemin başbakanı ile görüş-

mesi sonucunda bu düşünceden vazgeçilmiştir (www.al-monitor.com). 

Caferilerle aynı inanç içeriklerini paylaşan Alevilerin, amel ve ibadetler açısından bazı 

farklı yönleri bulunmaktadır. “Alevî” sözcüğü, “Ali’ye mensup”, “Ali’ye ait” anlamına gel-

mektedir. Tasavvufta Hz. Ali’yi seven kişi olarak kullanılır. Alevilik veya Alevi kavramı köken 

itibariyle Hz. Ali ile ilgilidir (Dalkıran, 2002: 97). Safevi devletinin kurulmasında da etkili olan 

Kızılbaş (Alevi) Türkmen aşiretleridir (Sümer, 1976: 43-56). 

Türkiye’deki Alevi ve Bektaşiler, Cumhuriyet döneminde, Caferiliğin merkez üssü olan 

İran’dan ve 1979 İran İslam devriminden çok az etkilenmişlerdir denilebilir. Bu etki mahalli 

ve birkaç dernek düzeyinde kalmıştır. Örneğin, İslam devriminden sonra Çorum Ehl-i Beyt 

Camii’nin çevresinde gruplaşan bazı Aleviler, Caferi olduklarını ifade etmektedirler. İran’ın 

Türkiye’deki Alevilerle yakınlaşma çabaları olmuştur (Onat, 2013: 184; Güngör, 2016: 197-201; 

Sarıkaya, 2011: 185).  

http://www.al-monitor.com/


 

56 

İran İslam Devrimi, gerçekleştikten sonra İran’ın resmî çevrelerine yakın kişiler Tür-

kiye’deki Alevilerle yakın ilişkiye girmeye başlamışlardır. İran’ın radyo kanalları Türkçe ola-

rak, Türkiye’deki Alevilere yönelik programlar yapmışlardır. Bu programlarda, Alevilerin ta-

rihî olarak ihmal edildiklerini ve gerçek Aleviliğin, Caferilik olduğu yönünde söylemlerde bu-

lunmuşlardır. Alevilerin yaşadığı bölgelerde, İmamiye Şiiliğine ve İran İslam Devrimi’ne yö-

nelik Farsçadan Türkçeye çevrilen kitaplar ücretsiz bir şekilde dağıtılmıştır. Alevi kökenli öğ-

rencilere, İran’da Şiilik esasları üzerine eğitim verilmiştir (Banaz, 2020: 172; Sarıkaya, 2011: 

185).  

İran Devrimi, Türkiye’de toplumsal düzeyde ve devlet düzeyinde farklı algılanmıştır. 

Devlet düzeyinde İran Devrimi, Türkiye’de İslamcı hareketlerin güç kazanacağı ve laik kimli-

ğin zarar göreceği endişesini oluşturmuştur. Toplumsal düzeyde ise Şiilik’ten beslenen bir 

devrim olarak görülmüştür (Elhan, 2016: 34). Devrimden sonra Türkiye’de geçmişten günü-

müze Şiiliğe yönelik bilinçaltındaki menfi algılar toplumsal düzeyde çok seyrek de olsa saldırı 

olarak zaman zaman görülebilmekte idi. Mesela, 2014 yılında İstanbul’da Büyükçekmece’de 

Caferilere ait, inşaatı devam eden Hz. Ali camisine saldırıda bulunulmuştur. Saldırıda bulu-

nan grup, Şiileri orada istemediklerini ve Şiilerin taşa taptıklarını ifade etmişlerdir 

(https://www.cumhuriyet.com.tr/). Türkiye’de ve Sünni dünyasında Şiiliğe karşı geliştirilmek 

istenen olumsuz algıda özellikle Suudi Arabistan ve Körfez ülkelerinin İran İslam devrimi ve 

Şia karşıtlığı ile yaptıkları karşıt propagandanın da etkisi bulunmaktadır (Özev, 2016). 

İran, devrimle başlangıçta millî kimliği olmayan, İslam temelli bir yaklaşım ile dünya üze-

rinde İslami bir düzen kurmayı amaçlamıştı (Taşar, 2019: 18). Bunda başarılı olamayınca bu 

sefer mezhep ve ulusal çıkar merkezli bir siyasete yöneldi (Roy, 2003: 32). 

2011 yılında Suriye’de iç savaş başladıktan sonra Türkiye-İran ilişkilerinde gerilmeler ol-

muştur. İki ülkenin farklı hedeflere yönelik hareket etmeleri ilişkilerin gerilmesine yol açmış-

tır. Esed ailesine karşı Sünni halk ayaklanmıştır. Türkiye’nin politikası Esed rejiminin devril-

mesine yönelik iken, İran’ın politikası Esed rejimini kayıtsız şartsız desteklemek üzerine ku-

rulmuştur (Aktaş, 2018: 167; Kıran, 2015: 182).  

Türkiye İran ilişkileri ve İran’ın dış politikası Türkiye’deki Caferilerin yapılanmasına da 

belli oranda ekti etmiştir. Yapılan araştırmalarda Türkiye’de Caferilerin iki grup tarafından 

temsil edildiği anlaşılmaktadır. Bunlardan bir tanesi Zeynebiyye diğeri Kevser grubudur. 

Kevser grubunun, Zeynebiyye’ye göre daha muhafazakâr ve İran’a daha fazla sempati duy-

duğu tahmin edilmektedir (Banaz, 2020: 173). Yapılan araştırmalarda Türkiye’de yaşayan Ale-

vilerin, İran Şiiliğine bağlı olarak kendilerini konumlandırmaları çok daha zayıf gözükmekte-

dir. Aleviler, Şiiliğin daha çok bâtıni yönünü temsil etmektedirler ve Aleviliğin Caferilikle olan 

ilişkisi çoğu zaman sembollerden oluşmaktadır. Türkiye’de farklı bölgelerde Aleviler yaşa-

maktadır. Tunceli bölgesindeki Aleviler, İran Şiiliğinden farklı olarak ibadetlerini cemevinde 

yaparlar ve ibadetlerini Arapça olarak ifade etmezler. Tokat bölgesindeki Aleviler, mezhep 

olarak Caferiliği kabul ettiklerini ifade etmektedirler. Caferiliği sufi formda benimseyen Ale-

vilerin oranı azdır. Caferiliği sufi formda benimseyenlere Hacı Bektaş-ı Eğitim ve Kültür Vakfı, 

Semah Kültür Vakfı örnek verilebilir (Güngör, 2012: 1945). 

Alevilerin kırdan kente yoğun göçleriyle beraber Alevi kimliği ve bu kimliğe bağlı tutum-

ları değişmiştir. Kentlerin getto bölgelerinde yaşayan Aleviler, geleneklerine bağlı yaşarken 



 

57 

kentin merkezi yerlerinde yaşayan Aleviler geleneklerinden kopmuştur (Güngör, 2016: 69-70). 

Şehirleşen ve laik bir çizgide hareket eden Aleviler, Şiiliğin Alevilik ile bağlantılı olduğu dü-

şüncesini belli oranda benimserler. Alevilerin bir kısmı, Şiiliğin şeriat yönünden Sünnilikle 

bağlantılı olduğunu düşünmektedirler. Alevilerin birçoğu; Aleviliği folklorik ve laik bir çiz-

gide yorumlamaktadırlar (Güngör, 2012: 1946). 

Alevilerin bakış açısının tersi bir yaklaşım, Caferilerde görülebilmektedir. Dindar Caferi-

lere göre, Alevilerin bazıları bâtınî yorumlarından ve ibadette mesafeli yaşantılarından dolayı 

Caferilikten uzaklaştıklarını düşünmektedirler. Diğer bir kısım Caferiler ise Alevilerin esa-

sında Caferi olduğunu fakat önderlik edecek bir liderleri bulunmadığı için Caferilikten uzak-

laştığını düşünmektedirler. Böylece Caferiler arasında Alevilerin tekrar Caferi mezhebine ka-

zandırılması gerektiği düşüncesi oluşmaktadır. Türkiye’de İran ölçekli Şiiliğin temsilcisi olan 

Çorum Ehl-i Beyt Camii ve İstanbul’da Zeynebiye Camii, Bektaşiliği tamamen reddetmekte-

dirler. Aleviliği On iki imam Şia’sına bağlamaktadırlar ve Şiilik olarak yorumlamaktadırlar 

(Güngör, 2012: 1952). 

 

 

 

  



 

58 

2.1. ARAŞTIRMANIN KONUSU 

Bu çalışmada, bölümler halinde dinin toplumdaki yeri, sosyolojik olarak kavramsal ya-

pısı, din sosyolojisinin kimlik yapısı ile kesiştiği noktalar ele alınmıştır. Çalışmanın önceliği, 

bir kimlik belirleyici olarak din ve kimliğin teorik alt yapısını araştırmaktır. Bu çalışma kapsa-

mında ayrıca sosyologların bu konudaki görüşlerine yer verilmeye ve dinin kimlik üzerindeki 

şekillendirici etkisi bütünsel olarak araştırılıp incelenmeye çalışılmıştır. 

Türkiye’de İslam dininin altında Şii olan Caferi cemaatine mensup bireylerin dinî inanç-

larını, sosyal yaşamlarını, din ve kültür sosyolojisi açısından ele alarak mezhebî kimlik algıla-

rını araştırmak, çalışmanın konusudur. Araştırmaya dahil bir diğer konu ise Türkiye’deki Ca-

ferilerin Aleviler ile kendilerini ortak gördükleri ve farklılaştıkları noktaları anlamaktır. Bu 

çalışma yapılırken ön yargısız bir şekilde, birinci ağızdan Caferi bireylerin düşünceleri araştı-

rılmıştır.  

Bu tezde din ve kültür sosyolojisinin yöntem ve teknikleri kullanılmaya çalışılarak Cafe-

rilerin dinî inançlarının, kimlik oluşumlarına etkisi araştırılmıştır. “Caferilerin kendilerini na-

sıl tanımladıkları”, “sosyal yaşamda Sünnilerle ilişkilerinin, mezhebî algılarını nasıl etkiledik-

leri”, “Aşura törenlerinin mezheplerinin görünür kılınmasındaki etkisi”, “İran ve Irak’taki Şii 

nüfusun Iğdır’daki Caferilere olan etkileri” vb. konular araştırılmıştır. 

 

2.2. ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ 

Soğuk savaş döneminden 1990’lara kadar birçok araştırmada yer alan sınıf farkı yerini, 

1990’lardan sonra dinsel ve kültürel grup farkına yönelik araştırmalara bırakmaya başladı. 

Siyasi olarak dünyanın konumlandırılmasında kültürel, etnik, dinî ve mezhebî farklılıklar ve 

kimlikler ön plana çıkmaktadır. “Biz” ve “ötekinin” tarif ve tasnifinde ortaklıkların yanında 

farklılıkların da büyük önemi vardır. Bu sebepledir ki, farklılıklar çatışmacı–uyum ilişkisinde 

sınıfın yerini almaya başlamışlardır. Bugün etnik, dinsel, siyasal (ideolojik) ve kültürel gruplar 

arasındaki güç ilişkileri küresel çaptaki güç ilişkilerine ve bloklaşmalara etki etmekte, bu du-

rum ilişkileri, dinsel ve mezhepsel kimlikleri etkilemektedir. Bunun en önemli örneği günü-

müzde Irak ve Suriye’deki iç çatışma durumu ve bunun bölgesel güçlerin (Türkiye-İran-Suudi 

Arabistan) çekişmesine yansımasıdır. Ayrıca mezhebî ilişkiler Batı’da da güç ve iktidar müca-

delesinde etkilidir. Mesela neoconların ABD’de güç kazanımını bu bağlamda zikredebiliriz. 

Türkiye’de mezhepsel aidiyetin siyasi, sosyal ve kültürel boyutları ve yansımaları mevcuttur. 

Mezhepsel kimlik, siyaseti, ekonomiyi, dinî ritüelleri, siyasi retoriği, gündelik yaşam tarzla-

rını, içtimai ilişkiler ağını ve bireyin aidiyetini etkilemektedir. Literatür taraması yapıldığı sı-

rada Caferiler üzerine yapılan çalışmalarda bu konu bazında yapılan araştırmalara pek rast-

lanmamıştır. Iğdır’da yaşayan Caferilerle din ve kültür sosyolojisi açısından mezhebî kimlik 



 

59 

algıları üzerine yapılan kapsamlı alan araştırması bulunmamıştır. Iğdır’daki Caferilerle saha 

çalışması yapan bir adet yüksek lisans tezi bulunmuştur. Bu tez, Caferi örf ve âdetleri hak-

kında yazılmıştır. Bu bakımdan çalışmanın literatürdeki boşluğa katkısı olacağı düşünülmek-

tedir. Bu doktora çalışması bu alandaki bilimsel bilgi açığının kapanmasına katkı sunacaktır. 

Ayrıca Iğdır’da doğup büyümemiz, Iğdırlı olmamız, Caferi nüfusun içinde yetişmemizin 

araştırmaya hâkimiyet açısından fayda sağladığını düşünmekteyiz. Araştırmacının bölge in-

sanı olması, Caferi nüfusunu uzun yıllardır gözlemleme olanağı sağlamıştır. Bu sebeple, katı-

lımcılar ile birebir görüşerek onların düşüncelerini güvenle ifade edebilmesini sağlamamızda 

bölge insanı olmamız etkili olmuştur. 

 

2.3. ARAŞTIRMANIN AMACI 

Bu tez çalışmasında Iğdır’daki Caferilerin mezhepsel kimlik algı ve yönelimlerinde ön 

plana çıkardıkları unsurların neler oldukları sosyolojik bakış açısıyla tartışılacaktır. Mezhebî 

kimliğin algılanmasında ve tarifinde etkili olan dinî, sosyal ve kültürel ögelerin hangi kaynak-

lardan beslendikleri de bu çalışmanın ana konularından biri olacaktır. Kolektif mezhepsel 

kimliğin hangi noktalarda dinî, etnik (kültürel) ve sosyal kimlik algılarıyla kesiştiği, çatıştığı 

ve birleştiği (hibrit/melez kimliğe dönüştüğü) de araştırmanın hedefleri arasında olacaktır. Bu 

anlamda Iğdır Caferilerinin etnisite olarak mensup oldukları ve Sünni İslam kimliğinin derin-

den etkilediği Türk millî kimliği ile kendilerinin mezhebî kimliklerini nasıl ilişkilendirdikleri 

ve ilaveten mezhepsel kimliklerini algılamada Şii İslam dünyasının önemli dinî, kültürel ve 

siyasi coğrafyaları olan İran’dan ve Irak’tan nasıl etkilendiklerini araştırmak da bu tezin 

önemli hedefleri arasındadır. Iğdırlı Caferilerin yine Şii mezhep ailesine mensup olarak görü-

lebilen Türkiye’deki Alevi-Bektaşilerle hangi noktalarda ortak ve farklı kimlik tarifi ile algısına 

sahip oldukları da çalışmanın önemli sorularından biri olacaktır. Mezhebî kimliğin içselleşti-

rilip bu kimlikten beklenilen sosyal ve siyasal davranışların oluşumunu sosyolojik bağlamda 

anlamak bu doktora tezinin önemli amaçları arasındadır. Bu çalışmanın diğer bir amacı ise 

Iğdırlı Caferilerin mezhepsel kimliğini anlayıp algılamada diğerinin kimliği olarak Sünni kim-

liğin ne derece tesirinin olduğunu anlamaktır. Araştırmanın cevaplamayı istediği diğer bir 

soru ise tarihsel olarak Sünni-Şii çatışmalarının mezhebî kimliğin gelişmesine ne surette etki 

ettiğinin bilinmesi olacaktır. İmamların kabirlerinin ziyaret edilmesinin, Aşure günü matem 

merasimlerinin mezhepsel kimliğin görünür kılınmasına ve bu kimliğin hafızasının oluşma-

sındaki etkisi de araştırmanın konusu olacaktır. Bir başka husus ise Iğdırlı Caferilerin mezhebî 

kimliklerinden dolayı kendilerini ötekileştirilmiş hissetme ve ayrımcılığa uğrama duygusuna 

(stigma) kapılıp kapılmadıklarıdır. 

 

2.4. ARAŞTIRMANIN COĞRAFİ ALANI, EVREN VE ÖRNEKLEMİ  

Araştırmada materyal ve yöntem olarak araştırmanın evreni Iğdır il sınırları içinde yaşa-

yan yetişkin tüm Caferi Müslümanlardır. Türkiye’de Caferi nüfusunun en yoğun yaşadığı il 

Iğdır’dır.  



 

60 

Türkiye’deki Caferiler, Azeri Türklerinden oluşmaktadır. Kars Akyaka başta olmak üzere, 

Kars Arpaçay, Kars merkez, Iğdır’ın merkezi ve ilçeleri Caferi Azeri Türklerinin yaşadığı böl-

gelerdir. Iğdır, otuz-kırk yıl öncesine kadar yüzde seksenlere varan Caferi nüfusa sahip iken 

büyük şehirlere artan göçlerle birlikte bu oran yüzde ellilere kadar gerilemiştir. Iğdır’ın Tuz-

luca, Aralık, Karakoyunlu ilçelerinde nüfusun yarısını Caferiler oluşturmaktadır. Nüfusun 

geri kalanını ise Kafkasya kökenli vatandaşlar, Terekemeler ve Kürtler oluşturmaktadır. Cafe-

riler dışında kalan nüfus, Ehlisünnet mezhebine mensuptur (Büyükkara, 2013: 217). 

Örneklem her araştırma için bir problem teşkil etmektedir. Örneklemin tüm araştırma için 

gerekli olan her durumu kapsaması mümkün değildir. Çünkü bilimsel araştırmalar, belli bir 

örnek üzerine çalışarak genele ulaşmaya çalışmaktadır (Becker, 2019: 121). Kimlik ile ilgili 

araştırmanın toplumun farklı yaşlara ait bireyler etrafında şekillenmesi sebebiyle bu araştır-

malarda bireylerin yaşı ve diğer ayrıştırıcı unsurları önemlidir. Bireyler yaş, sosyal durum, 

ekonomi ve eğitim gibi faktörlere bağlı olarak çeşitli kimliksel tutumlar sergileyebilmektedir 

(Güngör, 2016: 67). Bu araştırmanın örneklemini her cinsiyet ve sosyal sınıftan oluşan (kadın, 

erkek, işçi, köylü, memur, ticaret erbabı, farklı eğitim, meslek ve gelir seviyelerine sahip) Ca-

feriler oluşturmaktadır. Örneklem seçiminde tabakalı örneklem seçim tekniği kullanılmıştır. 

Seçilen örneklem grubu ile yarı yapılandırılmış mülakat yapılmıştır. Yarı yapılandırılmış mü-

lakat tekniğinin seçilmesinin nedeni, bazı soruların standartlaştırılmış, bazı soruların da açık 

uçlu olarak hazırlanmış olmasıdır. Bu görüşme türünde derinlemesine bilgi elde etmek müm-

kün olur ve aynı sorularla diğer insanların bakış açılarına ulaşılır. Burada açık uçlu mülakat 

soruları, standartlaşmış açık uçlu mülakat yöntemi ile hazırlanıp sorulmuştur. Bu yaklaşım 

metodu ile mülakattan önce dikkatli hazırlanan, odaklanan sorulardan oluşacağı için katılım-

cıların vakitleri verimli kullanılmıştır. Ayrıca cevapları bulmak ve karşılaştırmak kolay oldu-

ğundan analiz de kolaylaşır. Araştırmacının gözlemleri araştırma bulgularında etkili olmuş-

tur. Gözlem metodu ile araştırmacı katılımcıların dini ve sosyal yaşamdaki davranışlarını göz-

lemleyerek analizlerinde kullanmıştır. 

Araştırmamızın evreni Iğdır ilinde yaşayan Caferileri kapsamaktadır. Evren olarak Iğ-

dır’ın seçilmesinin nedeni yoğun Caferi nüfusun uzun yıllardır yerleşik olarak yaşadığı bir il 

olmasıdır. Araştırma Iğdır ili ve bu ilin üç ilçesi olan Tuzluca, Aralık, Karakoyunlu’yu kapsa-

maktadır. Araştırma süresince bu sınırlar içinde araştırma yapılarak notlar alınmıştır. Araştır-

manın Iğdır’da yapılmasının bir diğer nedeni araştırmacının Iğdır’da doğup büyümesi, dola-

yısıyla kültürel aşinalığının olmasıdır. Iğdır farklı dinden ve etnik kökenden insanların bir 

arada yaşadığı homojen bir yapıdadır. Iğdır’ın Ermenistan, Azerbaycan (Nahçıvan) ve İran 

olmak üzere üç ülkeye sınırının olması, Iğdır’ın bu kültürel zenginliğini artırmaktadır. 

Iğdır’ın iklimi Doğu Anadolu’nun karasal ikliminden farklıdır. Iğdır etrafı dağlarla çevrili 

bir ovadır. Yazları sıcak ve kuraktır. Mikroklima iklim özelliğine sahiptir. Iğdır’da yapılan sı-

caklık ölçümlerinde en düşük sıcaklık –20, en yüksek sıcaklık +40 derece olarak ölçülmüştür 

(www.igdir.ktb.gov.tr). 

 

  



 

61 

2.5. VERİ TOPLAMA TEKNİKLERİ 

Araştırma nitel verilere dayanılarak yapılmıştır. Araştırmada, nitel araştırma tekniği olan 

derinlemesine görüşme tekniğinden yararlanılmıştır. Katılımcılarla yarı yapılandırılmış soru-

lar üzerinden görüşmeler sağlanmıştır. Yarı yapılandırılmış sorular, araştırma sorularının de-

rinlemesine incelenmesini sağlamıştır. 12 soru hazırlanarak bu sorular üzerinden Iğdır’da ya-

şayan Caferilerin mezhebî kimlik algıları ve mezhebî kimliğe yönelimleri anlaşılmaya çalışıl-

mıştır. Hazırlanan sorular aracılığıyla Caferilerin kendilerini nasıl tanımladığı, mezhebî kim-

lik algılarının oluşmasında etkili olan sosyal ve kültürel ögelerin hangi kaynaklardan beslen-

diği anlaşılmaya çalışılmıştır. Bunların yanında, Caferilerin Sünni kimlik etkisi altında olan 

Türk kimliği ile kendi mezhebî kimliklerini nasıl ilişkilendirdikleri, Şii İslam dünyası için 

önemli olan İran ve Irak’tan nasıl etkilendikleri, Iğdırlı Caferilerin kendilerini mezhepsel ola-

rak dışlanmış hissedip hissetmedikleri gibi konular soruları meydana getirmektedir. Farklı sı-

nıflardan ve eğitim seviyelerinden kişilerle görüşme yapılırken nitel araştırmanın avantajı 

olan esneklikten faydalanılmıştır. Böylece soruların anlaşılmadığı kısımlarda, sorular daha an-

laşılır bir dille tekrar sorulmuştur. Mülakatlar 5 Eylül 2021- 20 Nisan 2022 tarihleri arasında 

gerçekleştirilmiştir. Bazı katılımcılar ile Covid salgın döneminde telefon vasıtasıyla görüşme 

yapılmıştır. Bu görüşmeler Iğdır’da katılımcıların kendi mekânları olan evleri, iş yerleri, bah-

çeleri veya camilerinde gerçekleşmiştir. Görüşmeler, katılımcıların kendi doğal ortamında ol-

muştur. Görüşmelerin tamamı Iğdır ilindeki Caferilerle yapılmıştır. Bazı katılımcılardan izin 

alınarak sorulara yanıtları ses kaydına alınmıştır fakat ses kaydına izin vermeyen katılımcıla-

rın yanıtları detaylı olarak not alınmıştır. Bazı kişiler görüşmeyi kabul etmemiştir. Mezhep ile 

ilgili sorulara şüpheci yaklaşmış, görüşmenin amacının bilimsel çalışma olması güven verme-

miştir. Bazıları görüşmeyi kabul etse de aile üyeleri tarafından engellenmiş, araştırmacıya sert 

tepki konulmuştur. Bu nedenle bazı Caferilerle görüşme sağlanamamıştır. Ses kaydı alınması, 

bulguların analizinde kayıtların detaylı şekilde tekrar dinlenilmesini sağlamıştır. Katılımcıla-

rın isimleri analizlerde kullanılmamış, onları korumak adına isimler yerine numaralandırılmış 

kodlar verilmiştir.  

 

2.6. VERİ TOPLAMADA KARŞILAŞILAN GÜÇLÜKLER 

Bu araştırma, kişilerin dinî inançları üzerinden yapılması nedeniyle hassas bir konudur. 

Mezhep üzerinden sorulan sorular katılımcılarda tedirginlik ve güvensizlik yaratabilmekte-

dir. Araştırmacının bölge insanı olması, mülakatların yapılması için avantaj oluşturmuştur. 

Buna rağmen zaman zaman direnç ile karşılaşılabilmiştir. Sorulan sorular, mezheplerine yö-

nelik olduğu için düşüncelerini açıkça ifade etmekten çekinen katılımcılar olmuştur. Bunun 

yanında görüşme yapmayı kabul edip sonrasında vazgeçen katılımcılar olmuştur. Bazı katı-

lımcılar, doğal ortamlarında defalarca görüşme randevusu alınmasına rağmen çeşitli sebepler 

sunarak mülakattan vazgeçmişlerdir. “Ben mezhebim hakkında cevap vermek zorunda mı-

yım?”, “Hanımefendi ben ne amaçla sorduğunuzu nereden bileyim?”, “Cevaplamak istemi-

yorum.” gibi söylemlerle karşılaşılmıştır. Araştırma sürecinin Iğdır’da yürütülmesi sık sık gö-

rüşmeler için Iğdır iline gitmeyi zorunlu kılmıştır. Bu nedenle Iğdır’a gitmek ve orada katılım-

cılardan randevu almak, bu randevular için zaman ayarlamak, maliyet doğurmuştur. Bazı ka-



 

62 

tılımcılar ile randevu verebileceği tarihler uymadığı için mülakatlar yapılamamıştır. Bu du-

rum yeni katılımcılara ulaşma gerekliliğini doğurmuştur. Ayrıca katılımcılara soruları sorma-

dan önce ön yargı ve tedirginlik oluşturmaması için her katılımcıya çalışmanın amacı, bilim-

selliği ve tarafsızlığı açıklanmıştır. Katılımcılardan bazıları özellikle kamu kurumlarında çalı-

şanlar siyasi, sosyal, kültürel ve dinî olarak sonradan karşılarına çıkabilecek herhangi bir teh-

likeden endişe ettikleri için görüşmelerde zorluklar yaşanmıştır. Ayrıca araştırma mülakatla-

rının yapıldığı dönem Türkiye’de ve dünyada etkili olan COVİD–19 virüsü nedeniyle bazı 

katılımcılar karantinada olduğu için görüşmeler telefonla yapılmak zorunda kalınmıştır.  

Araştırma evreni Iğdır’da yaşayan Caferileri kapsamaktadır. Bu nedenle araştırma Iğ-

dır’daki Caferilerle sınırlıdır. Iğdır’da yaşayan Sünniler veya diğer mezheplere mensup kişiler 

araştırmaya dahil değildir. Belli bir evrende ve zaman aralığında yapılmış olup bu bakımdan 

sınırlıdır. Ayrıca Şiilik geniş bir inanç sistemidir. Çeşitli kollara ayrılmaktadır. Bu nedenle 

araştırma Iğdır’daki Caferilerle sınırlandırılmıştır.  

Iğdırlı Caferilerin mezhebî kimlik algılarının incelendiği bu çalışmanın sınırlılıkları şun-

lardır: 

• Araştırma Iğdır iliyle sınırlıdır. 

• Çalışmada Caferilerin kimlik algısı ve yönelimleri ile ilgili düşünceleri detaylı olarak 

araştırıldığından, araştırma derinlemesine mülakat tekniği ile sınırlıdır. 

• Sahadan elde edilen veriler 62 kişiyle sınırlandırılmıştır.  

• Araştırmanın yapıldığı dönemde Türkiye’de ve dünyada etkili olan COVİD–19 virüsü 

nedeniyle görüşmeler sınırlı tutulmuştur. Araştırma için sorular sorulmuştur fakat bireylerin 

cevaplarının hakiki düşüncesi olup olmadığının anlaşılması mümkün değildir çünkü Caferi-

likte takiyye vardır. Böyle bir grupla karşılaşıldığı için sorulan sorulara, verilen cevaplar üze-

rinden analizler yapılmaya çalışılmıştır. Bu dindar anlayışın böyle bir stratejisi vardır. Fakat 

bu araştırma yapılırken böyle bir kanaate hasıl olunmamıştır. Araştırmada yöntem açısından 

böyle bir zorlukla karşılaşılmıştır. 

 

2.7. VERİLERİN ANALİZİ 

Nitel verilerin analizi “kodlama” süreci ile gerçekleşmektedir. Araştırmacı, verilerin kav-

ramsallaştırılması ile başlamaktadır. Nitel verilerin analizi, her bir cümleden ya da paragraf-

tan yola çıkarak olay ve olguya isim verme sürecidir. Nitel araştırmada, araştırmacı “Bu nedir, 

neyi temsil eder?” gibi sorular sorarak olayların ve olguların ardındaki benzer nitelikteki du-

rumları bir araya getirir ve aynı isim altında toplar. Ortaya çıkan birçok kavramdan birbiri ile 

benzer olanlar çeşitli gruplara ayrılarak temalar elde edilir. Ancak kategorilere verilen isimler 

kavramlara verilen isimlerden daha soyut düzeyde kalır. Veri analiz süreci tümevarımcı bir 

yaklaşımla tamamlanmış olur (Özdemir, 2010: 332). 

Nitel veri analizi yapılırken toplanan veriler, çeşitli özellikler üzerinden belirlenir. Özel-

liklerine göre ayrıştırılan bu veriler, kategorilere ayrılmaktadır. Her özellik, mantığa dayalı 

olarak kendi kategorisinde bulunmaktadır (Becker, 2019: 276). Katılımcılardan görüşme sıra-

sında alınan ses kayıtları ve notlar, tüm detayları ile yazıya geçirilmiştir. Deşifre edilen ses 

kayıtları ve alınan notlar, çeşitli temalara ayrılmıştır. Araştırmanın problemi ışığında temalar 



 

63 

başlıklar halinde toplanarak detaylı bir şekilde incelenip analiz edilmiştir. Daha sonra belli 

başlıklar altında bulunan temalar, mantık süzgecinden geçirilerek sosyolojik bir bakış açısı ile 

yorumlanmıştır. 

 

2.8. ARAŞTIRMANIN SORULARI 

Bu çalışmada belirlenen problemler, “Iğdırlı Caferilerin mezhebi kimlik algı ve yönelim-

leri” ana problemi altında çalışılmıştır. Çalışmanın problemleri aşağıda belirtilmektedir: 

1. Iğdır’daki Caferilerin mezhepsel kimlik algı ve yönelimlerinde ön plana çıkardıkları 

unsurlar nelerdir? 

2. Mezhebî kimliğin algılanmasında ve tarifinde etkili olan dinî, sosyal ve kültürel ögeler 

hangi kaynaklardan beslenmektedir? 

3. Kolektif mezhepsel kimlik hangi noktalarda dinî, etnik (kültürel) ve sosyal kimlik algı-

larıyla kesişmekte, çatışmakta ve birleşmektedir (hibrit/ melez kimliğe dönüşmektedir)? 

4. Iğdır Caferileri etnisite olarak mensup oldukları ve Sünni İslam kimliğinin derinden 

etkilediği Türk millî kimliği ile kendi mezhebî kimliklerini nasıl ilişkilendirmektedirler? 

5. Iğdır Caferileri mezhepsel kimliklerini algılamada Şii İslam dünyasının önemli, dinî, 

kültürel ve siyasi coğrafyaları olan İran’dan ve Irak’tan nasıl etkilenmektedirler? 

6. Iğdırlı Caferiler yine Şii mezhep ailesine mensup olarak görülen Türkiye’deki Alevi ve 

Bektaşilerle hangi noktalarda ortak ve farklı kimlik tarif ve algısına sahiptirler? 

7. Mezhebî kimliğin içselleştirilmesi sonucunda bu kimlikten beklenen sosyal ve siyasal 

davranışların oluşumu nasıl olmaktadır? 

8. Iğdırlı Caferiler mezhepsel kimliklerini anlayıp algılamada diğerinin kimliği olarak 

Sünni kimlikten etkilenirler mi? 

9. Tarihsel olarak Sünni-Şii çatışmaları Iğdırlı Caferilerin mezhepsel kimliğinin gelişme-

sine ne surette etki etmektedir? 

10. Şii imamlarının kabirlerinin ziyaret edilmesinin, Kerbela matemi merasimlerinin mez-

hepsel kimliğin görünür kılınmasına ve bu kimliğin hafızasının oluşmasına etkisi var mıdır? 

11. Iğdırlı Caferiler kendilerini mezhebî olarak dışlanmış ve ayrımcılığa uğramış hisset-

mekte midirler? 

 

 

 

  



 

64 

3.1. IĞDIR CAFERİLERİNİN KİMLİKLERİNİ İFADE ETME BOYUTLARI  

Dinî kimliği belirleyen bazı unsurlar bulunmaktadır. Bunlar, düşünce, inanç, amel, fiziksel 

görünüm ve sosyal çevredir. Din, sadece kimliğe kaynaklık eden bir inanç sistemi değil aynı 

zamanda sosyal kurum hüviyetine ve işlevine sahip bir yapıdır. Toplumsal kurumların ken-

dine ait bir düşünce yapısı bulunmaktadır. Din de bir toplumsal kurum olarak kendi düşünce 

yapısını ve buna bağlı davranışları oluşturmaktadır (Kurt, 2011: 140). Şia’nın en etkin kolu 

olan Caferiliğin de toplumsal kimlik, düşünce ve algılar üzerinde etkin olması beklenen bir 

durumdur. Iğdır Caferileri kendileriyle yapılan görüşmelerde aşağıdaki hususları müşterek 

kimlik anlamında ön plana çıkarmışlardır. 

 

3.1.1. Müslüman, Şii ve Türk Olma  

Herbert Mead, sosyal davranışları ve eylemleri tasvir ederken haklı olarak belirli sembol-

lerin öneminden bahsetmektedir. Çünkü zihinlerde yer etmiş sembollerin ve düşünce kalıpla-

rının fert ve grup davranışları üzerinde yadsınamaz etkileri mevcuttur. 

Sembolleşmiş düşünceler de semboller gibi sosyal eylemlerde görünür olabilecekleri için 

taşıyıcıları olan grubun tepkilerinin de gözlenebilmesini sağlar (Ritzer ve Stepnisky, 2019: 44). 

Ayrıca dinî hareketler, kişileri yeni kimliklerin inşa edildiği toplumsal bir öğrenme sürecine 

dahil etme kabiliyetine yüksek seviyede sahiptirler (Kirman, 2010: 69). Buradan hareketle di-

yebiliriz ki, siyasi ve dini angajmanları yüksek olan Caferilerin de inançlarından kaynaklanan 

düşüncelerden, inanç esaslarından ve mezheplerinin temel düşüncelerinden etkilenmeleri de 

beklenen bir durumdur. Nitekim Caferiler kendilerini tanımlarken ve dünya görüşlerini ifade 

ederken yukarıda zikredilen ırksal, dinsel ve mezhepsel unsurları ve içerikleri sıklıkla kullan-

maktadırlar. “Kim olduğunuzu nasıl tanımlarsınız?” sorusuna Iğdır Caferileri şöyle cevap 

vermektedirler: 

Mesela K1 kendini tanımlarken, katılımcıların ekseriyetinin ifadelerinde ortak olarak kul-

landıkları iki unsur olan Türk ve Müslüman olma hususunu tekrarlamakta ve şöyle demekte-

dir:  

“Yani kim olduğumuzu, işte Allah’ın yaratmış olduğu bir insanız. Ne olarak, işte dünyaya ırk 

olarak işte Türk olarak dünyaya geldiğimizi o şekilde de devam ediyoruz yani şu anda. İslami kurallar 

içerisinde yaşamaya çalışıyoruz. Görevimiz gereği hizmet ediyoruz yani milletimize, vatanımıza, dev-

letimize hizmet etmeye çalışan bir insanız” (K1, 46, Öğretmen). 

K4 kodlu katılımcı da yine ırki ve dini aidiyete vurgu yapmaktadır, şöyle ki:  

“Bana sorarsanız ben kendimi İslam ve Türklüğün harmanlanmış halini yaşayan bir vatandaş ola-

rak tabir ediyorum” (K4, 30, Üniversite Öğrencisi).  



 

65 

Bu durum diğer katılımcılarda şu şekilde ifade edilmektedir: 

“Müslümanam, Türkem” (K9, 55, İşçi). 

“Hepimiz Müslümanız” (K15, 43, Ev Hanımı). 

“Allah’a inanan, Peygamber’e inanan bir insan olarak” (K23, 47, Din Adamı). 

“Elhamdülillah Müslümanız, Allah’ımız bir, Kur’an’ımız bir, Kitabımız bir. Ben hiçbir zaman in-

san olarak ayrımcılık yapmam yani. Irk olarak olsun millet olarak olsun kesinlikle yapmam. Benim için 

herkes aynıdır. Önemli olan onun insanlığıdır” (K10, 55, Tekniker). 

K4’ te dikkati çeken bir husus ise, onun ırki ve dini aidiyeti birbiri içine geçmiş (harman-

lanmış) bir aidiyet olarak, bir nevi bütünleşmiş bir aidiyet olarak görmesidir. Müslüman, Şia 

ve Türk olma durumu aşağıdaki katılımcı ifadelerinde vurgulanmaya devam edilmektedir: 

“Elhemdülillah Müslümanam, Peygamber ümmetiyem, dinime düşkünem, namazıma Allah’ıma 

düşkünem, yani böyle ne bileyim. Allah’u Teâlâ Müslümandan ne istiyirse onları yerine getirmeye uy-

guluyuram, Müslümanam yani” (K13, 61, Ev Hanımı). 

“Şia’yam, Türk olarak tanıtaram, Ehl-i Beyt Meşhed’e de gidebilerem, Erbein’e de gidebilerem, 

öyle” (K14, 48, Ev Hanımı). 

“Müslümanağ. Elhamdülillah müslümanağ” (K16, 65, İşçi). 

“Ben bir Şia’yım. Müslümanım. En önce Müslümanım.” (K22, 63, Esnaf). 

“Kendimi Şia olarak anlatabilirim” (K8, 55, Esnaf).  

“Müslüman, Caferi mezhebindenim” (K20, 46, Din Adamı). 

“Elhamdülillah müslümanığ. Kişiliğimiz de insanlarlan iyi geçinmek, iyi bir şey yapmak, ne diyim 

ki?” (K2, 60, Ev Hanımı). 

Bazı katılımcıların kendilerinin kim olduklarını dini yaklaşımları üzerinden ayrıntılı tarif 

ettikleri gözlenmiştir, şöyle ki:  

“Bizim, benim mezhebim ve kendi inanç esasımıza göre “La İlahe İllallah Muhammeden Resulul-

lah” diyen herkes Müslüman’dır. Bu benim akaidimdir ve benim din inancımdır. Ben ilk önce Müslü-

man kardeşimin her türlü ihtiyacını gidermek zorundayım. Onu bütün tehlikelere karşı korumak zo-

rundayım. Ayrıyeten kendi dinimden olmayan hangi dine ve dile mensup insanında canı, malı, namu-

sunu korumak benim üzerime farzdır. Eğer ben buna ihanet edersem kesinlikle yani sözde bir Müslüman 

olurum. Zaten bizdeki inanç şudur: Bazı mezheplerde, görüşlerde mesela Maturidi, Eşarilik olsun veya 

başka görüşlerde selefi akımlarda bir kısmı derki “La İlahe İllallah Muhammeden Resulullah” dediğin 

zaman Müslüman’sın. Bir kısmı da diyor ki dille ikrar edeceksin. Görüşler farklı farklıdır. Şiilik inan-

cında ise dille söyleyeceksin, ikrar edeceksin, kalple tasdik edeceksin ve kesinlikle bunu amele dökeceksin. 

Bu üçünden biri olmadığı zaman imanın ve Müslümanlığın eksiktir” (K5, 36, Serbest Meslek). 

Şia kavramının açılımı olan Ehl-i Beyt yoluna intisab etme durumu, yani Hz. Peygam-

ber’in ve onun damadı ve amcası oğlu olan Hz. Ali’ye taraftar olma durumu da müşterek ve 

ferdi kimliğin tarifinde kullanılan bir öğe olarak karşımıza çıkmaktadır. Ehl-i Beyt bilindiği 

üzere Peygamber Efendimizin ev halkı ve onun soyundan gelenlere verilen umumi addır.  

Caferiliğin vurguladığı “Ehl-i Beyt” tabiri aynı zamanda Hz. Peygamber’in dini ve siyasi 

liderliğinin kurumlaşması anlamına gelmektedir. Bu bağlamda İbn Haldun’un, din ve asabi-



 

66 

yet arasında kurduğu ilişkiye bakmak faydalı olacaktır. İbn Haldun’a göre, dinin ve peygam-

berliğin toplum tarafından kabul edilmesi aşamasında dini asabiyet, onun deyimiyle sebep 

asabiyeti gereklidir. Dini anlamda aidiyet duygusu anlamına gelen dini asabiyet söz konusu 

olduğunda kabileler ve akrabalar arasındaki çıkar çatışmaları ortadan kalkarak hak için bir-

leşme söz konusu olmaktadır (Kurt, 2011: 71 vd.). Caferilik içinde, Şiiliğin oluşum aşamasında 

Ehl-i Beyt sevgisi ve bağlılığı bir nevi bu asabiyeti yani bir olma ve aynı amaç etrafında top-

lanma duygusunu temsil etmektedir. İlaveten “Ehl-i Beyt” dini asabiyetin liderlik kurumunu 

da ifade etmektedir. Ehl-i Beyt kavramının kimlik tarif unsuru olarak kullanıldığı ifadelere 

aşağıdakileri örnek verebiliriz: 

“İlk önce insanız. Ondan sonra dinî İçtihat üzerine Ehl-i Beyt yolundayız, Şia’yız. Şia demek ta-

raftar demek. Ali taraftarıyız. Ali’nin soyunun devamıyız yani” (K3, 60, Köylü).  

Caferiler tarafından Ehl-i Beyt yoluna mensubiyet kimlik tarifinde kullanılırken, diğer 

yandan Ehl-i Beyt soyundan gelmenin de ayrıcalıklı bir kimlik öğesi olma durumuna atıfta 

bulunan Caferiler de bulunmaktadır. Örneğin K7 kodlu katılımcı kendisini tanımlarken, Sey-

yid olduğunu yani Hz. Hüseyin ve dolayısıyla Hz. Peygamber soyundan geldiğini ifade et-

mekte ve şöyle demektedir:  

“Ben seyyidim. Ben hem özellikle Müslüman olarak kendimi tanıtacak tanımlayacak olursam: Bir 

Müslüman, Peygamber efendimizin Allah’ın emirlerine peygamberlerin ümmetliğine uyan ve aynı za-

manda aileden seyyid olarak Peygamber nesli olarak ve burdan bir Hüseyni dediğimiz hasep ve nesepten 

geldiğimiz Ehl-i Beyt ve İmam Hüseyin’e bağlantımız olarak ordan gelir. Bize aslında Seyyid Haşim 

Hüseyni derler yani Hüseyni, İmam Hüseyin’e bağlı seceremizde bundan dolayı. Bizim ailemizde bu 

hasep ve nesebin oluşundan dolayı bizi İran’da okumaya, böyle bir silsilenin devam etmesi, Şia mekte-

binin medresesinin devam etmesi için başarı, bir öğrenci, bir temel şeyimiz olsun. Bu da ailem de istedi, 

babam rahmetli istedi annem de istedi. Geçmişteki ailelerimizde yani amca çocuklarımızda bu vardı. Bu 

âlimlik şeyini, babamın özentisi, benim de burada Tuzluca’da üstatlarımızdan öğrendiğimiz Kur’an 

dersi, ondan sonra Farsça alakamız, ilgimiz, İran’a gidip orda medresede ders okuyup 8 sene sonucunda 

buraya gelip şu anda 30 seneyi aşkın hem cami olarak hem aktif olarak öğrenci yetiştirmekte ve aktif 

olarak bu mektebe, İslam’a özellikle diyelim hem fıkıh olarak hem akait olarak hizmet veren birisiyim 

diyebilirim” (K7, 55, Din Adamı). 

Diğer bir katılımcı olan K21 “ben kimim sorusuna”, “Peygamber soyundan gelmiş Ehl-i 

Beyt dostlarından biri” diye cevap veriyor:  

“Kim olduğumu, (düşünüyor…) Peygamber soyundan gelmiş Ehl-i Beyt dostlarından biri (K21, 

26, Muhasebeci). 

Müslüman, Şia ve Türk olma durumuna atıfta bulunmadan da kendini tarif eden katılım-

cılara rastlanılmaktadır. Mesela sevgi ve merhamet gibi değerlerin, hümanist aidiyete yönelik 

bakış açısının da öz kimlik tarifinde dillendirildiği görülmektedir. Burada dinî ögelerin, kişi-

nin kendisini tanıtmada ikincil sıraya geçebileceğini de görebilmekteyiz. Bu meyanda aşağı-

daki ifadeleri örnek gösterebiliriz. 

“Valla ben kendimi dinî olarak tanımlamıyorum. Ben biraz hümanistim yani insan olarak kendimi 

tanımlıyorum. Tabii ki Müslüman’ız. Ama mezhep falan tutmuyorum. Mezhebim yok yani. Ne Şii’yiz 

ne Sünni. Muhammed’iyiz falan diyorlar ya” (K26, 55, Mühendis). 



 

67 

K24 de benzer olarak insani vasıflarına öncelik vermektedir ve mezhebin kendisi için 

ikinci planda olduğunu belirtmektedir: 

“Kendimi insan olarak tanımlıyorum, mezhep benim için ikinci plandadır” (K24, 40, Mühendis). 

“Merhametimle, mesela paylaşımımla, paylaşmayı çok seviyorum. Ondan sonra inançlı bir insanım 

her şeyden önce. Ondan sonra sevgi doluyum, hümanistim” (K11, 25, Memur). 

“İyi birisiyem, kimsenin kötülüğünü düşünmürem. İnsan ayrımcılığı yapmam.” (K6, 25, Ev Ha-

nımı). 

K11 ve K6 da kendini tanımlarken duyusal yönlerine değinmektedirler. Dini veya etnik 

öğelere değinmemektedirler. Bu da gösteriyor ki Caferilerin hepsi aynı kendilik algısına sahip 

değildir. Mezhebi aidiyete dayanan kişisel olarak kendini tanımlama, Caferi’den Caferi’ye 

göre değişmektedir. 

Yukarıda anılan istisnalara rağmen, sonuç olarak tekrar diyebiliriz ki, katılımcıların kahir 

ekseriyeti kendilerini tanımlarken, yani kim olduklarını söylerken Müslüman, Şia ve Türk ol-

duklarını ön plana çıkarmaktadırlar. 

 

3.2. MEZHEBÎ KİMLİĞİN TARİFİNDE ETKİLİ OLAN DİNÎ, SOSYAL VE KÜLTÜREL 

ÖGELER 

Mezhepler; genelde kendi iradeleriyle belli bir dini önderin (İmamın) görüşlerini benim-

seyen bir topluluktur diye bazı bilim adamlarınca tarif edilmesine rağmen (Günay, 2012: 310 

vd.), muktedir siyasi erk tarafından bazı mezheplere uymanın teşvik edildiği, bazılarına uy-

manın ise takibe uğradığı da sıklıkla görülen bir durumdur. Özellikle Şia mezhebinin Sünni 

hanedan ailelerince sıkı takibe uğradığı ve hatta taraftarlarının katliama maruz kaldığı bilinen 

bir durumdur. Sünni mezheplerinin takipçilerinin sayısal olarak fazla olmasının nedeni kıs-

men de olsa bu mezhebin saltanat ailelerince desteklenmesi ve Şia’nın tarihsel süreçlerde özel-

likle Emevi, Abbasi ve Selçuklular döneminde saltanata muhalif bir tutum sergilemesidir di-

yebiliriz. Her mezhebin akaide (inanca) ve muamelata (ibadet ve insan arası ilişkilere) dair 

görüleri mevcuttur ve bu görüşler bu mezhepler için alamet-i farika, yani ayırt edici özelliğe 

sahiptir. Bu durum Şia ve onun bir alt kolu olan Caferilik için de geçerlidir. Caferilik için be-

lirleyici olan ve aynı zamanda siyasi, dini, ahlaki ve sosyal boyutu da bulunan ana düşünce 

ve esasları aşağıdaki gibi ele almanın faydalı olacağı kanaati hasıl olmuştur. Bu ana esaslar 

şunlardır:  

 

3.2.1. Ehl-i Beyt İnancı ve Hz. Ali’ye Taraftar Olma 

Caferilerin mezhebî kimliğinin tarifinde etkili olan dinî ögelerden biri Hz. Ali ve Ehl-i 

Beyt’tir. Hz. Muhammet hayatta iken iki görevi vardı. Biri peygamberlik biri devlet başkanlığı 

idi. Hz. Peygamber’in vefatından sonra başka Peygamber’in gelmeyeceği kesin idi. Fakat dev-

let başkanlığı için aynı şey geçerli değildi. O makamın boş kalmaması için yerine birinin tayin 

olması gerekiyordu. Devlet başkanlığına; “halife”, “imam” gibi isimler verilmiştir. İmam tabi-



 

68 

rini İslam’da çoğunlukla Şiiler kullanmaktadır (Kutluay, 2003: 34). Hz. Peygamber’in vefatın-

dan sonra hem dinî hem de siyasi liderin kim olacağı sorunu ortaya çıkmıştır. Hz. Ali’nin ha-

life olması, Hz. Ali taraftarlarınca beklenirken Hz. Ebubekir halife olarak seçilmiştir.  

Daftary’e göre, Şiiliğin oluştuğu ilk dönemlerde Ehl-i Beyt’in anlamı Hz. Fatıma’dan olan 

Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’in torunları ve Hz. Peygamber’in amcasının torunlarını kapsamak-

taydı. Bunun nedeni, Şia için Ehl-i Beyt’in eski Arap kabile anlayışıyla tabir edilmesiydi. Böy-

lece Beni Haşimi kabilesine mensup Fatımi olan ve olmayan birçok Hâşim’i, Ehl-i Beyt’e men-

sup olma hakkına sahipti. Fakat Abbasiler döneminde Şia, Ehl-i Beyt’i daha sınırlı bir alan ile 

çerçevelemiştir. Böylece Ehl-i Beyt, sadece Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’in torunlarını kapsaya-

cak şekilde tanımlanmıştır. (Daftary, 2016: 57). On iki imam da Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’in 

soyuna dayanmaktadır.  

Şia gibi herhangi bir mezhebin oluşumu için, grup hareketine dönüşen bir taraftarlık ol-

ması gerekir. Hareketin bir lider etrafında oluşum göstermesi gerekir; eğer bu hareket topluma 

mal olmazsa bireysel kalan hareketler entelektüel girişim olarak kalmaktadır (Sarıkaya, 2011: 

23). Weberyan bir tabir ile mezheplerin oluşumu karizmatik liderin asli görevine bağlıdır (We-

ber, 1999). Caferi inancında, Hz. Ali önderliğinde Şii olmaya tabidirler. Hz. Ali’nin asli görevi 

imam ve halife olarak liderlik etmektir. Hz. Ali taraftarlığı, liderliğin söylem şeklini oluştur-

maktadır.  

Bu nedenle Caferi olan bir kimse aynı zamanda kendini Şia, Şii olarak tasvir etmektedir. 

Şiiliğin kelime anlamı olarak taraftar anlamı taşıması aynı zamanda Caferilerin kendileri için 

kullandıkları tabirlerden biridir. “Şia’yım, taraftarım.” söylemleri buna dayanır. Görüşme-

lerde katılımcıların kendilerini tanımlarken mezhepsel kimlik noktasına değindiği görülmek-

tedir. Şii inancında Hz. Ali ile başlayan On iki imam, Ehl-i Beyt soyudur yani Peygamber’in 

neslidir. Bu imamların yolu takip edildiği zaman Allah yoluna ulaşılacaktır. Caferiler için Hz. 

Ali ile başlayan On iki imamı takip etmek hak ve doğru yoldur. Kurtuluşa erdiren yol bu yol-

dur. Burada mezhebin bütünleştirici ve birleştirici rolü görülmektedir. On iki imam inancı et-

rafında birleşme, Caferiler arasında bütünlük sağlamaktadır.  

Görüşülen insanların bir kısmı aktif olarak kamuda çalışmaktadır. K1 de bunlardan biri 

olarak kamuda öğretmendir. Kendisini çalıştığı okulda ziyaret edip boş bir zamanını yakala-

maya çalıştık. Kendisi ders arası boş zamanında bizi odasında ağırladı. K1’in kendisini ve tüm 

Caferileri Ehl-i Beyt’in ve Peygamber’in taraftarı olarak görmesi, mezhebî kimliğin aidiyetinin 

güzel bir örneğidir.  

“Şiilik, biz mezhep olarak Peygamber’imizin ve Ehl-i Beyt’inin taraftarıyız. Zaten buna da Şia de-

nir. Yani, Şia demek taraftar demektir. Peygamber’imiz ve onun Ehl-i Beyt’inin yolunda giden, Ehl-i 

Beyt mektebine mensup insanlarız ve Peygamber’imiz ve Hz. Ali’den başlayıp On iki imam dediğimiz 

ta İmam Mehdi’ye kadar olan imamların yolunu takip etmek ve Allah’a ulaşmak. O şekilde yani” (K1, 

46, Öğretmen).  

Iğdır Caferileri, İmam Mehdi’nin geleceği zamanı bilmemektedir. Bir Caferi’nin İmam 

Mehdi’nin adını duyunca saygı ifadesi olarak ayağa kalkması gerekir. Aynı zamanda İmam 

Mehdi’ye sevgi besleyip İmam’ın ahlakını örnek alması gerekir (Koç, 2010: 65). K1, kendileri-



 

69 

nin İmam Mehdi’ye kadar tüm imamların yolunu takip ettiklerini belirtmektedir. K1’in ifade-

lerinden anlaşılacağı üzere, Caferiler için kimliklerinin ayrılmaz parçalarından biri, İmam 

Mehdi de olmak üzere Ehl-i Beyt’i ve imamları takip etmektir.  

Ehlisünnet’e göre İmamet, dinin usulleri arasında yer almamaktadır. İmamet, din ve 

dünya işlerini halife sıfatıyla herhangi bir şahsın idame ettirmesidir. Bu işi üstlenecek kişinin 

özel bir yeteneğinin olmasına veya masum olmasına gerek yoktur. Çünkü küçük, büyük tüm 

günahlardan korunmuş olma sadece peygamberlere özeldir (Fığlalı, 2008: 224). Fakat Şiiler 

için bu durum farklıdır. İmamlar kutsal ve değerlidir. Hz. Ali ve On iki imama inanmak Ca-

feriliğin gereğidir. Caferiler, Şii oldukları için hakikat yolunda ayrıcalıklı oldukları düşünce-

sine sahiptirler çünkü Şia olarak Hz. Peygamber’e ve onun soyundan gelen Ehl-i Beyt’e taraf-

tar olduklarını yani onların izinden gittiklerini kabul etmektedirler. 

“Şiilik temel kavram olarak desek, biz şöyle edebiyat olarak anlatırsak Şia demek taraftar demektir. 

Kur’an’da da Şia kelimesi kullanılır. “Ve-inne min şî'atihi le-ibrâhîm(e)”. Şia cümlesi özellikle büyük 

peygamberlerde mesela İbrahim aleyhisselamın Şia’sı, taraftarı anlamında kullanılmıştır. Hz. Peygam-

ber Efendimiz sallallahu aleyhi ve alihi vessellem de mesela Hz. Ali taraftarlarına ki?? çok sadık çok 

İslam’a ve Peygamber Efendimiz’e gelen ilahi kanun ve kaidelere uyan kişilere, taraftar denir, Şia deni-

lir. Yani bugün herkese bir Şia denilebilir. Ama o kadar Peygamber Efendimiz, Ehl-i Beyt üzerine, Hz. 

Ali hakkında kullandığı için bu Şia cümlesini çok kullanımla yani Hz. Ali taraftarlarına Şia denildi. 

Ben de bir Peygamber ve ümmeti olarak Hz. Ali taraftarlığı Şia’sı oluşur. Bundan gurur duyuyorum, 

iftihar ediyorum. Taraftarım ben eğer gerçekten o noktada, Peygamber’imizin kullandığı, Kur’an’ın kul-

landığı taraftarlık anlamında hakkaten iyi bir taraftarsam ki olmaya çalışıyorum. Mutluyum, gururlu-

yum yani ben iyi bir yolda olduğumu, iyi bir taraftar olduğumu, olmaya çalıştığımı da hissediyorum. 

Onun için Şia benim için çok iyi bir Ehl-i Beyt ve Hz. Ali taraftarlığını ifade etmektedir, tabii ki Pey-

gamber ümmeti olarak. Yani orda Ali ile Peygamber farklı anlamında değil. Hz. Ali de her zaman “Ben 

Peygamber’in bir ümmetiyim ben Peygamber’in bir taraftarıyım”. Yanında sürekli olmuştur. Peygam-

ber Efendimiz’le beraber hem savaşmıştır hem psikolojik olarak hem yönetim olarak her zaman yanında 

olmuştur ve her zaman onuru, gururu bu idi ki ben bir taraftarım diye. Yani Hz. Ali de Şia’yı Peygam-

ber’i idi (K7, 55, Din Adamı). 

K7, din adamı olmasının etkisi ile hem bilgi olarak donanımlı olup hem de bu bilgiyi ak-

tarma sorumluluğu hissettiğinden dolayı Şiiliği anlatırken bazı detaylara girmektedir. Şia söz-

cüğünü Kur’an’ı Kerim ayetlerine dayandırarak Hz. Ali’nin de Hz. Muhammed’in Şia’sı, yani 

taraftarı olduğunu belirtmektedir. K7, Caferilerin Iğdır’daki mollalarından biridir. Molla, Ca-

ferilere dinî ve sosyal hayatta önderlik etmektedir. Kendisini taraftar olarak tanımlamaktadır 

ve bundan da gurur duyduğunu belirtmektedir. Şia olmaktan gurur duyma, katılımcılar ara-

sında sıkça duyulan bir ifadedir. K7 için Şia olmak ve Şiilik, hak yolda olmaktır. K7 Ehl-i 

Beyt’in kendisi için önemli olduğunu söylemektedir. K3 ile yapılan görüşmede Şiiliği tanım-

larken o da önemli bir mezhebî kimlik faktörü olan Ehl-i Beyt vurgusu yapmaktadır. 

“Şiilik, Peygamber’in koyduğu Ehl-i Beyt Şiilikten ziyade Ehl-i Beyt, Peygamber’in hadisinde de 

var. Ondan sonra Veda Haccı’nda da var. Mesela ben size iki emanet bırakıyorum biri Allah’ın Kur'an’ı 

Kerim’i biri benim Ehl-i Beyt’im. Ehl-i Beyt’i de On iki imam’dır. Hz. Ali’dir, Hz. Hasan’dır, Hz. Hü-

seyin’dir. Onun devamı olan şeylerdir” (K3, 60, Köylü). 



 

70 

“Şiilik? (Düşünüyor). Şiilik, dinimiz bizim için. İmamlarımız var. Öyle yani mezhep” (K6, 25, Ev 

Hanımı). 

Hz. Peygamber’in Veda Haccı, Caferiliğin On iki imam inancı için bir temel oluşturmak-

tadır. Veda Haccı’nda verilen Kur’an ve Ehl-i Beyt emaneti, Caferiler için Kur’an’ı ve On iki 

imam’ı temsil etmektedir. Çünkü On iki imam Ehl-i Beyt’i tasvir eder. Şii düşüncenin temelini 

oluşturan “On iki imam” metaforu Caferiler arasında mekanik dayanışma oluşturmuştur. 

Çünkü geleneksel toplumlara özgü, bütünlük sağlayan mekanik dayanışma Caferilerde mez-

hebî değerler etrafında bütünleşerek mekanik bir mezhebî kimlik dayanışması sağlar. Çoğu 

Caferi’nin kimliğinde Ehl-i Beyt söylemi veya düşüncesinin kırıntıları bulunabilmektedir. K8 

ise Ehl-i Beyt ve Hz. Ali taraftarlığına vurgu yapmadan Şiiliğin dini inanç bağlamında kendisi 

için mükemmel olduğunu ifade etmektedir: 

“Valla inancım olarak bana mükemmel geliyor yani” (K8, 55, Esnaf). 

İfadelerden de anlaşılacağı üzere Caferiler kendilerini ve Şiiliğin kendileri için önemini 

tanımlarken Ehl-i Beyt yolunda olduklarını ve Hz. Ali’ye taraftar olduklarını vurgulamakta-

dırlar. Bu iki unsur, Caferiliğin inanç ögelerinin temelini oluşturmaktadır.  

 

3.2.2. Şiiliğin Hakikat Olduğu İnancı 

Habermas, düşüncelerin çoğunun altında ideal söylem durumunun olduğunu söylemek-

tedir. İdeal söylem durumunu, arkasında en çok kanıt bulunduran ve en inandırıcı olan argü-

man kazanır. Böylece gerçeğe dair tartışmalar sonucunda uzlaşma kazanmış olur (Ritzer ve 

Stepnısky, 2019: 98). Din, arkasında gerçekliğe dayalı olan ve olmayan büyük bir tarihsel un-

sur barındırır. Bu durumun görüşmelerde katılımcıların cevaplarına yansıdığı görülmektedir. 

Dinin tarihteki ideal söylem durumunda, en çok Şiiliğin kanıt ve inandırıcı argüman taşıdığı 

düşünülmektedir. 

Caferilerin mezhebî kimlik algılarına yönelik araştırmamızda, ortak bulgulardan biri; Ca-

ferilerin bazılarının kişiliğinin özgün nitelikleri arasında “Şiiliği hakikat olarak kabul etme” 

yer alır. Onlara göre, Şiiliğin öğretileri ve içtihadı, hakikati ifade etmektedir. Şiiliğin hakikat 

olarak görülmesi, Ehl-i Beyt yolunda olmanın verdiği ayrıcalık düşüncesi ile yakından alaka-

lıdır. Bu eğilim, genç kuşakların Şiilik ile ilgili söylemlerinde açık bir biçimde görülür. K4, 

İslam inancında tarihte yanlış bilgiler olabildiğini fakat doğruya en yakın olanının Şiilik oldu-

ğuna inanmaktadır. İfadelerinde yer alan “dinin büyük bir kısmı tarihten ibaret olduğu için” vur-

gusunda, kendisinin inandığı bilgilerin, tarihten kalan bilgiler olduğu kanısının yer aldığı an-

laşılmaktadır. 

“Şiilik benim için hakikati gösteriyor. Aslında hakikate bakarsak İslam camiası olarak toplamında 

herkes neredeyse sonuçta yaradana bir hizmet amacına yönelmiş durumda, ancak dinin büyük bir kısmı 

tarihten ibaret olduğu için ve tarihte çoğunluğu kulaktan dolma şeylerden var olduğu için tabii ki haki-

katin özünden sapmış olma durumları söz konusu. Ama özün özüne en yakın olanı benim için Şiiliktir” 

(K4, 30, Üniversite Öğrencisi). 

K9 Şiiliğin kendisi için doğruluğu temsil ettiğini ifade etmektedir: “Doğruluğu, Allah’ın 

rızasını ifade ediyor” (K9, 55, İşçi). Bireyin zihnindeki hakikat düşüncesi felsefi olarak mezhebî 

inançla özdeşleşmiştir. Dinî bilgi, Caferi bireyin zihninde felsefi bir doğruluk taşımaktadır. 



 

71 

“Şiilik bizim için… Şöyle diyeyim İmam Caferi Sadık Aleyhisselam’dan bize nakledilen ve onun 

şeyinde gitmekte olmak şartıyla yine aynıdır yani. Allah’a inancımız sonsuzdur elhamdülillah. Çünkü 

onu da yaratan, Şii’yi de yaratan Allah’tır. Herkesi diyeyim. Orda imam şudur veya farklıdır diye bir 

şirk asla koşulmaz. Tabii ki onlar bize göre daha masum daha farklı Allah katında. Ondan devam ediyo-

ruz, öyle geldi öyle de gidiyoruz yani” (K10, 55, Tekniker). 

Yaşlı kuşaklar, taşra kırsalında Caferi muhafazakâr aile çevresinde büyürken Şii inancıyla 

çocuklukta tanışmışlar. Yaşlı kuşaklar, üyesi oldukları Caferi toplumunun kültürel ürünleri 

aracılığıyla Şiiliğe karşı muhafazakâr bir söylem edinmişler. Bir kısım katılımcı ile yapılan gö-

rüşmelerde, bu katılımcılar Şiiliği doğrudan dinî olarak ifade etmektedirler: “Şiilik inancımız-

dır” (K11, 25, Memur). K11, Şiiliği doğrudan inancı olarak görmektedir. K13 ise Şiiliğin, mez-

hebini temsil ettiğini dolayısıyla dinini temsil ettiğini belirtmektedir: “Şiilik bizim için dinimizi 

yani mezhebimizi temsil edir. Şiilik benim için yani mezhep” (K13, 61, Ev Hanımı). K14 ise Şiiliğin 

doğrudan dini olduğunu söylemektedir. “Şiilik bizim için dinimizi ifade edir” (K14, 48, Ev Ha-

nımı).  

K2, Şiiliğin dini olduğunu, inandığı peygamberlerin, imamların yolundan gitme olarak 

tasvir etmektedir. Burada kullanılan çoğul peygamberlerimiz kelimesi, Ehl-i Beyt için kast edi-

liyor olabilir. Çünkü Ehl-i Beyt Peygamber nesli olarak görülmektedir. 

“Tabii ki inancımızdır Şiilik, inandığımız peygamberlerimiz, imamlarımız, Kur’an’ımız onların 

yolundan gittiğimiz için, kendimize de Şiilik yolunu seçtiğimiz için” (K2, 60, Ev Hanımı). 

Toplumdaki sosyal meselelere tesir eden önemli kurumlardan biri olan eğitim, bireylerin 

dünya görüşlerini oluşturan faktörlerden biridir. Eğitim düzeyinin artması ya da azalması, 

kişilerin sosyal ve dinî meseleler karşısındaki tutum ve düşüncelerini etkilemektedir. Moham-

madi’nin Caferilerle yaptığı araştırmada eğitim düzeyi ile On iki imam inancı arasında anlamlı 

bir ilişki olduğu görülmektedir. Bu araştırmaya göre, lise düzeyinde olan katılımcıların tama-

mına yakını On iki imamı bilmek gerektiği görüşündedir. Eğitim seviyesi üniversite ve lisan-

süstüne yükseldiği zaman bu düşüncenin azaldığı görülmektedir. Yaş aralığı 18-25 arasında 

olan Caferilerin mezhebî inanca olan ilgisi fazla iken yaş aralığı yükseldikçe 31-40 yaşları ara-

sındaki bireylerin mezhepsel-dinî inanca ilgisi azaldığı sonucuna ulaşılmıştır. Yaşın ilerleme-

siyle Caferiliğe olan ilginin azaldığı anlaşılmıştır (Mohammadi, 2015: 43-46). 

K27, Şiiliğin aileden gelen bir aktarım olduğunu ifade etmektedir. Aile; kültürün, dinin ve 

geleneklerin aktarımında doğrudan rol oynar. Caferi bir ailede doğup büyüyen bir çocuk, 

Müslüman kimliğinin yanı sıra Şii öğretilerini yakından tanıma fırsatı bulur. Kerbela matemi, 

On iki imam sevgisi, Ehl-i Beyt’i yakından tanıma ve Hz. Ali taraftarlığı öğreneceği konular 

arasındadır. Caferi bir ailede büyüyen bir çocuk, genellikle her yıl Kerbela matemini anma 

törenlerine katılır. Böylece, mezhepsel kimlikleri sosyal yaşamda ve dinî ritüellerde şekillen-

miş olur. 

“Ailelerden dolayı Şiilik. Aileden gelen bir durum” (K27, 36, İşçi). 

“Çok güzel bir duygu. Şia olduğum için özeniyorum” (K15, 43, Ev Hanımı). 

K27 Genelde Şiilik inancının özelde Caferilik inancının aileden gelen bir durum olduğunu 

ifade etmektedir. Bir çocuk ailede yetiştirilirken ailenin dininden eğitiminden, kültüründen 

etkilenmektedir. Şiilik gibi mitolojik ve metaforik ögelerin bulunduğu bir mezhebin çocuklar 



 

72 

üzerindeki etkisi kaçınılmaz bir durumdur. Caferi ailelerde doğan çocuklar, çoğunlukla Caferi 

olarak hayatına devam etmektedir. Bu inancı benimseyerek kendi çocuklarına aktarmaktadır-

lar. Mezhebî bakış açısı, muhafazakâr ailelerden edinilen temel dinî eğilimlerin üzerine inşa 

edilir. Örneğin, Aşura anmasına katılan bir çocuk niçin sine vurulduğunu anlamasa da çevre-

sindekilere bakarak taklit eder. Zamanla büyüdükçe ailesinden, vaazlardan ve kitaplardan bu 

davranışların anlam ve önemini anlar ve hayatı boyunca uygulamaya devam eder. Kültürel 

ürünlerle temas etmeyi sağlayan dinî sosyalleşme, bu temel eğilimlerin sınırlarını genişletir. 

Böylece kolektif bir Caferi kimlik hafızası oluşur.  

 

3.2.3. İslam’ın Özü/ İslam’ın Yorumu ve Ritüeller 

Kültür kendi içinde ritüeller taşır. Caferilikte, Müslüman yaşamın ritüellerle dile getirilme 

simgeleri vardır. Caferilikte bazı ritüeller, kültürle birleşmiştir. Bunlar içinde, Aşura, Hz. Ali 

taraftarlığı, Kerbela matemi gibi önemli metaforlar televizyon, radyo ve kitaplar aracılığıyla 

kitleleri, mezhebe bağlı hale getirmektedir. Bu minvalde K19, Şiiliği İslam’ın en eski yorumu 

olarak görmektedir. Katılımcıya göre, Şiilik Hz. Peygamber ve onun Ehl-i Beyt’inden hareket 

ettiği için, İslam’ın orijinaline yöneliktir. Onların yaşam tarzı Şia’yı ifade eder. Bazen İslam’la 

bağdaşmayan şeylerin Şiilik adı altında yapıldığını ifade etmektedir. Burada da Kur’an’a bağlı 

hareket edilmesi gerekir. 

“İslam’ın bir yorumu olarak görüyorum. En eski tarih olarak, İslami kaynak olarak, ana yorumlar-

dan biri olarak görüyorum. Müslüman yaşayışının ana rengi. Zaman zaman Şialık altında İslam’la 

bağdaşmayan şeyler oluyor. Kur’an’la çelişmeyen Şialık çerçevesinde düşünülmesi gerekir” (K19, 57, 

Akademisyen). 

Dinin kültürden bağımsız olması mümkün değildir. Bir din, içinde bulunduğu toplumun 

aile yapısı, ekonomisi, siyaseti, ahlakı ve hukuku gibi toplumun kurumsal yapılarından etki-

lenmektedir. Din ve toplum birbirini etkilemektedir. Dinin bu yönü sosyal boyutunun öne-

mini gösterir (Okumuş, 2010: 98). Şiiliğin sosyal yönünü,  K18 şöyle ifade etmektedir: 

“İslam’ın bir yorumu olarak görüyorum. En eski tarih olarak İslami kaynak olarak ana yorumlar-

dan biri olarak görüyorum. Müslüman yaşayışının ana rengi” (K18, 56, Akademisyen). 

K18’in ifadeleri, Bourdieu’nun alan ve sermaye kavramlarını çağrıştırmaktadır. Sosyal 

alanda dinin kendine has mantığı vardır ve bu mantık Caferilerde Şiiliğe yönelik görülebil-

mektedir. Şii inancının, nesilden nesile aktarılan kültürel ve sosyal sermayesi vardır. Ayrıca 

kendine has sembolleri olan, Şii inancını yansıtan sembolik sermayeye de sahiptir. Şii inancı-

nın sahip olduğu sermaye, en eski İslam kaynağı olarak görülmektedir. Bu sermayenin sahip 

olduğu öğretiler, Ehl-i Beyt kanalı ile aktarılan, fiili davranışları içeren bir alan olarak görülür. 

“Şiilik esas itibarıyla İslami öğretilerin Ehl-i Beyt kanalı ile bize anlatıldığı, yaşamsal olarak fiiliyatı 

kapsayan alan olarak kapsıyor” (K28, 36, Akademisyen). 

Caferilerin, dinî ve kültürel sermayesi Şiilikten beslenmektedir. Şiiliğin Ehl-i Beyt vur-

gusu, K28’e özgü değil. Görüştüğümüz her Caferi, dinî ve kültürel sermayesinden bahsetmek-

tedir. Ehl-i Beyt kanalının önemi, görüştüğümüz herkesin hemfikir olduğu noktalardan biri-

dir. 

  



 

73 

3.2.4. Kurtulmuş Fırka İnancı ve Takiyye 

Takiyye, “Korunmak bir kişiden bir toplumdan malını canını inancını korumak” anlamına 

gelen “vakıy” sözcüğünden gelmektedir. (Gölpınarlı, 2007: 561). Takiyye; bir Müslümanın ha-

yatı, malı, canı, ailesi gibi ciddi bir tehlike ile karşı karşıya kaldığı zaman kâfirlere veya din 

düşmanlarına karşı dinî inancını gizleyebilmesidir. Fakat takiyyenin Müslümanlara güvensiz-

lik vermemesi gerekir. Şii inancına göre takiyye gerekli değilse yapılmamalıdır. Yoksa Müslü-

manlar arasında ikiyüzlülük algısı oluşturulabilmektedir (Mutlu, 1995: 463). Şii kaynaklarında 

takiyye, canla ilgili tehlikeli bir durum söz konusu olduğunda gerçeğin aksine hareket etmek-

tir. Takiyye Şiiliğin korunmasını sağlasa da Şiiler içinde bölünmelere sebep olmuştur. Fakat 

Şiiler tarih boyunca azınlıkta oldukları için takiyye yapmayı varlıklarını korumak için bir kal-

kan olarak görmüşlerdir. Mesela Şiiliğin çok genişlediği ve parlak bir dönem yaşadığı Abba-

siler döneminde Şiiler büyük tehlikelere maruz kalmış ve takiyye aracılığıyla varlıklarını ko-

rumuşlardır. Muharremi’ye göre Şiiler, zorba güçlülerin korkusundan inançlarını gizlemek-

teydiler. Bu durumda, Şiiler ve onların imamları dahi aşırı baskıdan dolayı takiyye yapmak-

taydı (Muharremi, 2013: 110). 

Daftary’e göre takiyye düşüncesi, İmam Muhammed Bakır döneminde şekillenmiştir. Ta-

kiyye, olumsuz koşullarda imamı ve onun yolundakileri korumak amacıyla dinin gizlenmesi-

dir. Bu yaklaşım, On iki imamcı Şiiler ile İsmailî Şiiler tarafından kabul edilmiştir (Daftary, 

2016: 65). 

Şii düşüncesinde takiyye Ali Ümran suresinin 28. Ayetine dayandırılır. Bu ayeti Abdül-

baki Gölpınarlı, mealinde şu şekilde açıklar: “İnananlar, iman edenleri bırakıp da kâfirleri dost 

edinmesinler. Bu işi yapan, Allah’tan bir şey beklemesin fakat onlardan (kâfirlerden) çekinmeniz gere-

kirse o başka. Allah, kendisinden sakınmanızı emretmektedir ve dönüp varılacak yer de Allah tapısıdır” 

Burada “ancak kâfirlerden çekinmeniz müstesna” derken takiyye kast edilmektedir. Takiyye, bir 

kişinin mümin olduğu halde kâfirlerle dost görünerek kendini, malını, toplumunu korumasını 

sağlamasıdır. Bu nedenle kan dökülmesine engel olmak için takiyye caizdir (Gölpınarlı, 2007: 

562). Takiyye İslami bir durum olarak görülür. Takiyyenin gerekli görüldüğü yerde kullanıl-

ması gerekmektedir. Takiyye, dine, imana zarar verecek yerlerde terk edilir yani caiz değildir 

(Gölpınarlı, 2007: 566). 

Hz. Ali’nin şehadetinden sonra Ehl-i Beyt mensupları ve taraftarları baskı ve kıyımlara 

uğramış ve varoluşsal bir mücadelenin içinde kendilerini bulmuşlardır. Bunun en dramatik 

örneği Kerbela vakasıdır. Mütemadiyen vuku bulan bu baskı durumu ve yok edilme korkusu 

yukarda da vurgulandığı gibi Şiilerin kendini koruma refleksini belirginleştirmiş ve bu refleks 

“Takiyye” kavramında ifadesini bulmuştur. Takiyye kavramının, çoğunluğu oluşturan Sünni 

kesimin Şiileri itibarsızlaştırmaya yönelik olarak zaman zaman araçsallaştırıldığını da burada 

ifade etmek gerekir (Büyükkara, 2021: 45-47). Sadece belli tarihsel süreçlerde değil, günü-

müzde de Şiiler azınlıkta kaldıkları toplumlarda fiilî ibadetler, inanç ve itikat noktasında ay-

rımcılığa uğrayabilmektedir. Örneğin günümüz Türkiye’sinde Caferilerin sembol haline gelen 

Kerbela matemi Sünni kesimce yadırganmaktadır. Caferilerin bu tür yadırgamalardan kork-

tuğu, mülakat yaptığım fertlerin ifadesine de yansımıştır. Mesela; K21, bir dönem ailesi ile 

birlikte Iğdır’dan İzmir’e taşındığını, orada yaşarken dedesinin aileden Caferi olduklarını giz-



 

74 

lemelerini istediğini ifade etmiştir. Yadırganmayı bir psikolojik şiddet olarak görürsek, ta-

kiyye bir nevi sosyal baskı ve psikolojik şiddetten kaçma ve gizlenme gereksinimi olarak ken-

dini ortaya koymaktadır. K21 kodlu şahıs bunu şöyle ifade etmektedir:  

“Rahmetli dedem İzmir’de yaşadığımızda “Şii olduğunuzu asla söylemeyin. İnsanlar, sizi yargıla-

yacak; tuttuğumuz matemden” 10 yıldır Iğdır’dayım. Son 10 yıl hariç kendi içinde yaşadığımız bir 

inanç (Caferilik)” (K21, 26, Muhasebeci). 

Buna benzer bir durumu Balamir’in araştırmasında görüştüğü Caferilerden bazıları da 

ifade etmektedirler. Görüştüğü Caferilerden yaşlı bir erkek 1940’lı yıllarda Iğdır’da Aşura an-

malarını yaptıklarını fakat bunu gizli halde icra ettiklerini belirtmiştir. 1950’lerden sonra bu 

durumun zamanla değiştiğini ve Aşura etkinliklerinin daha görünür hale gelmeye başladığını 

anlatmıştır. Bir diğer araştırmaya katılan katılımcı ise İzmir’e 1980’li yıllarda ailesiyle göç et-

miştir. O dönem Aşura anmalarını apartmanın bodrum katında ya da evlerde yaptıklarını 

ifade etmiştir (Balamir, 2022: 179). Zaten çalışmamız kapsamında görüşülen katılımcılardan 

kırk yaş üstü olanlar, eskiye oranla bugün Aşura etkinliklerini daha kolay yerine getirdikle-

rini, mezhebî kimliklerini çekinmeden görünür kıldıklarını ifade etmektedir.  

Hz. Peygamber’in kendisinden sonra ümmetinin yetmiş üç fırkaya ayrılacağı ve bunlar-

dan birinin kurtulup cennete gireceği inancı vardır. Bu inanca konu olan birçok rivayet ol-

makla birlikte en çok bilinen ve kabul gören rivayetlerden biri şudur: Peygamber (s.a.s) Avf 

Bin Malik (r.a.)’den rivayet edilen bir hadislerinde, “Yahudiler yetmiş bir fırkaya ayrıldı. (Bunlar-

dan) biri cennette ve yetmişi ateştedir. Hristiyanlar da yetmiş iki fırkaya ayrıldı. (Onlardan da) yetmiş 

bir fırka ateşte ve biri cennettedir. Muhammed’in canı (kudret) elinde bulunan (Allah) a yemin ederim 

ki, benim ümmetim muhakkak yetmiş üç fırkaya ayrılacaktır. Bir fırka cennette ve yetmiş iki fırka ateş-

tedir. 

Ya Resulallah! Cennette olan fırka kimlerdir? Diye soruldu. O: (Sahabilerin yolunda olan) cemaat 

diye cevap verdi” (İbn Mace, 2012: 209-211). Bu hadisten hareketle olsa gerek K20 görüşme mu-

hatabı, İslam’daki her mezhebin kendisini hak olarak gördüğünü, doğal olarak Caferilerin de 

inançları gereği kendilerinin kurtuluşa erecek olan fırka olduğunu belirtmektedir. İslam dü-

şünce tarihinde her mezhep kendini kurtulan fırka olarak görmektedir. Bu durum, her mez-

hebin diğer mezheplere bakış açısında belirleyici rol oynamaktadır.  

Ehl-i Beyt yolunun kurtuluşa giden yol olduğu düşüncesi Caferilerde kolektif bir bilince 

dönüşmüştür. Kendilerini, Peygamber soyundan gelen bir neslin yani Ehl-i Beyt ve On iki 

imam’ın takipçisi olarak tarif eden bu zümre, Ehl-i Beyt bağlılığını ortak kimliklerinin temel 

unsuru olarak tarif etmektedirler. Mülakata katılan Caferi bir din alimi olan şahıs bu durumu 

şöyle ifade etmektedir:  

“Her mezhep kendisini hak görüyor. Biz de Peygamber Efendimiz’in getirdiği İslam’ın devamı ola-

rak görüyoruz. Peygamber Efendimiz’in kurtarılacağını düşündüğü fırka olarak görüyoruz” (K20, 46, 

Din Adamı). 

K20’nin ifadelerinden anlaşılacağı üzere, o inandığı mezhebi kurtulmuş fırka olarak gör-

mektedir. İnandığı mezhebi, Hz. Peygamber’den sonra devam eden hak mezhep olarak tarif 

etmektedir. Temel inanç öğelerinin hak olduğu düşüncesi, mezhep üyelerinin inancını artır-

maktadır. 



 

75 

3.2.5. Haksızlığa Uğrama ve Mazlum Olma İnancı 

Şiiliğin ortaya çıkışında, Hz. Ali’nin halife olarak seçilmemesinin haksızlık olduğu düşün-

cesi etkili olmuştur. Şii inancında, Hz. Peygamber’den sonra Hz. Ali’nin imamlığının nas yo-

luyla (Kur’an ve Sünnetin emri gereğince) tayin edildiğine inanılır. Hz. Peygamber vefat et-

tikten sonra İmamlığın Hz. Ali yerine Hz. Ebubekir’e verilmesi, Şiiliğe göre haksızlık ve gasp-

tır. Şiiler, Hz. Ali’nin bu duruma sessiz kalmasını takiyye olarak açıklamaktadırlar (Sarıkaya, 

2011: 149).  

Şia inancında, Hz. Ali’nin halife olarak seçilmemesinin sebebi, Hz. Ebubekir ve Hz. 

Ömer’in iktidar hırsıdır. Hz. Ali’nin onların halifeliğini onaylaması, “Takiyye” gereği olmuş-

tur. Yukarıda da etraflıca zikredildiği üzere “Takiyye” caizdir (Kutluay, 2003: 107). Şii düşün-

cesine göre Ehl-i Beyt’in imametinin elinden alınması ve akabinde de fiziki zulme uğratılma-

ları durumu onları mazlum konumuna koymuştur. Bu durumda Şiilik mazlumun yanında ve 

zalimin karşısında olma durumudur. Şiilere göre göre ilk mazlum imam ise Hz. Ali’dir. Aktif 

olarak din adamı olarak görev yapan K23, Şiiliği fıkhi bir mezhep olmanın ötesinde, Hz. 

Ali’nin taraftarı olma, diğer bir deyimle İmamet hakkı elinden alınmış ve gadre uğramış meşru 

bir İmamın (Halifenin) safında durma şeklinde açıklamaktadır: 

“Şiilik benim için fıkhi bir mezhep değil Allah’ın Resulünden sonra siyasi mesele sonucu Ali’nin 

taraftarı olarak bilinen bir topluluk. İmam Ali’nin taraftarları” (K23, 47, Din Adamı). 

Yukardaki ifadeyi destekleyen diğer mülakat katılımcıları da mevcuttur, şöyle ki: 

“Şiiliği düşündüğüm zaman, zamanında yapılmış olan haksızlık olarak görüyorum. Hz. Peygam-

ber’in torunlarına ve ailesine yapılmış olan haksızlık olarak görüyorum. Yoksa mezhep olarak değil. 

Zamanında yapılan bir hatanın olmayan telafisinin devamı olarak görüyorum” (K24, 40, Mühendis).  

“Yani şöyle bir şey. Şimdi öncelikle Müslümanlığın ilk zamanlarındaki siyasal ayrışma olarak gö-

rüyorum” (K25, 46, Mühendis). 

Caferiler, haksızlığa karşı adaleti savunduklarına ve böylelikle bir değerler toplumu ol-

duklarına işaret etmektedirler. Görüşmeye katılan bazı Caferilerin (mesela K23) üst mezhebi 

kimlik olarak Şiiliği bir mezhep olarak kısıtlamak istememeleri, onların kendilerini daha geniş 

anlamda bir İslam düşünce ve yorumu olarak görme arzularına işaret etmektedir.  

Yukarıda görülen Şii kimliğe vurgunun yanında, mezhepler ve dinler üstü bir bakış açı-

sına vurgu yapan ve seküler bir tutum sergileyen Caferi katılımcılara da rastlamak mümkün-

dür. K26 kodlu katılımcının aşağıdaki ifadesini bu anlamda okumak yanlış olmasa gerek:  

“Çok yanlışları var. Sünniliğin de çok yanlışları var Şiiliğin de. O kadar şey türemiş ki kategorize 

etmek istemiyorum. Herkese insan olarak bakıyorum. Ezidi’si var ne bilim Süryani’si var. Ermeni’si 

var. Kürd’ü var Türk’ü var Osmanlı’sı diyoruz işte Rum’u var. İnsandır da bakıyorsun pırıl pırıl in-

sanlar. Ben şimdi bu adama ama şiddete bulaşmış insanların karşısındayız yani kim olursa olsun milli-

yeti. Hem dinî yönden hem ırk yönünden. Buna karşıyız bir defa. İnsan olarak gelsin önemli değil niyeti 

dinî, o şekilde hümanizm şeklinde yaklaşıyorum yani” (K26, 55, Mühendis). 

K26, sadece Şii inancı değil tüm dini ve etnik öğeleri kapsayacak bir şekilde şiddetin kar-

şısında olduğunu belirtmektedir. K26, insanları dini veya etnik olarak kategorize etmek iste-

memektedir. Bu nedenle hem Şiiliğin hem de Sünniliğin yanlışları sonucu farklı kategoriler 

çıktığını düşünmektedir. Tek önemli kriterinin insan olması gerektiğini, hümanist bir düşün-

ceye sahip olduğunu belirtmektedir. 



 

76 

3.3. KOLEKTİF MEZHEBÎ KİMLİĞİN MELEZ KİMLİĞE DÖNDÜĞÜ NOKTALAR 

3.3.1. Şii-Sünni Evliliklerinin Mezhepsel Kimlik Algısına Tesiri 

Şii mezhebi ve buna bağlı Caferiliğin kimlik algısı araştırıldığı zaman bir takım melez gö-

rünümler karşımıza çıkmaktadır. Melezlenme toplumsal aile gibi kurumlarda kendini göster-

mektedir. Bunun örneklerinden biri Şii- Sünni mezhepleri arasındaki evliliklerdir. 

Toplumu bir arada tutan birçok kurum vardır. Her bir kurumun farklı fonksiyonu vardır 

ve bu kurumlar toplumun dinamik yapısını meydana getirir. Din, eğitim, siyaset, aile ve eko-

nomi bu kurumlara örnek verilebilir. Aile kurumunun oluşumu için evlilik önemli bir fonksi-

yon taşır. Farklı etnik ve dinî yapıların bir arada bulunduğu toplumlarda evliliğin sosyal kim-

liklerin oluşumunda etkisi olduğu söylenebilir. Mezhebî kimliğin etkilendiği sosyal olaylar-

dan biri evliliktir. Sünni ve Şii evliliğinin olabilmesi için her iki tarafın dini ve kültür süzge-

cinden geçerek kimliğini ve eylemini bir anlaşma zeminine çekmesi gerekmektedir. Böylece 

iki farklı mezhepten oluşan evliliğin melez görünümü netleşebilecektir. 

Sünnilerle evlilik hususunda Iğdır Caferileri aşağıdaki görüşleri belirtmişlerdir; 

 K1 ile görüştüğümüzde kendisi, Sünni bir kimse ile evlenebileceğini belirtmektedir. Ca-

ferilikte, başka bir mezhebe tabi bir Müslümanla “evlenilmez” diye bir kıstas olmadığını, Müs-

lüman olup kendisini bilen bir insanın Sünni bir kişi ile evlenebileceğini dile getirmektedir: 

“Evleniriz yani bizde öyle kriter yok yani işte Sünni ile evlenilmez diye bir şey yok. İnsan olan 

Müslüman olan kendisini bilen insan ile evlenilir yani öyle bir sıkıntımız yok o konuda. Öyle bir kıstas 

yok yani bizde” (K1, 46, Öğretmen). 

Diğer katılımcıların ifadeleri şu şekildedir: 

“Evlenirim, tabii niye olmasın?” (K8, 55, Esnaf). 

“Niye evlenmeyeyim canım?” (K9, 55, İşçi). 

“Allah’tan korkan olursa evlenirim. Kalbi Allah korkusu ile çarparsa” (K11, 25, Memur). 

“Sünni bir kişi ile evlenir miyim? Evlenirdim. Eşimin de annesi Kürt’tü (Sünni). Hiç yani fark 

edecek bir şey yok. Babası Şia, annesi Kürt’tü (Sünni)” (K2, 60, Ev Hanımı). 

Evlilik gibi önemli bir sosyal kurum da bu ilişkinin temel noktalarından biridir. Aileler, 

kendinden farklı gördüğüne kız vermek ya da onlardan kız almak pek istemese de evlenecek 

kişilerin ısrarına direnmeleri modern zamanda oldukça zordur.  

K4 yakın zamanda Sünni bir kişi ile evlenecektir. Bu evliliğin karşılıklı olarak anlayış içe-

risinde olacağını belirtmektedir. Anlayışın devam ettiği sürece iyi olacağını söylemektedir: 

“Sünni bir kişi ile evleniyorum şu an zaten. Açıkçası bu konuda tabii ki, illaki sohbetlerimiz oldu. Kar-

şılıklı olarak anlayış içerisindeyiz. Anlayış içerisinde devam ettiğimiz sürece de iyi olacaktır” (K4, 30, 

Üniversite Öğrencisi). 

K6 ise Sünni bir kimse ile evlenebileceğini, bu konuda ayrım yapmadığını ifade etmekte-

dir: “Evlenirdim ayırmam men” (K6, 25, Ev Hanımı). K10 ise; “Olursa evlenirim yani, şu an evliyim 

olmaz ama gençken aramızda bir sevgi muhabbet oluşsa evlenirdim. Hatta kardeşim Sünni ile evli şu 

anda. Ha bir sıkıntı olmaz” (K10, 55, Tekniker). K13 severse evleneceğini, kendilerinde ayrım 

olmadığını ifade etmektedir. “Evlenirim. Severemse evlenirim neden evlenmiyim. Valla gönül me-

selesi. Yani bizde ayrımcalık yok” (K13, 61, Köylü).  



 

77 

K14 ise nasip ve kader olduğunu ifade etmektedir. “Nasibe bağlıdır bana bağlı değil kadere 

bağlıdır. Evlenirim” (K14, 48, Ev Hanımı).  

K15 ise eş adayının mezhebine ve dinine uygun olursa evleneceğini belirtmektedir. “Kafa 

dengi olursa, iyi olursa, mezhebime, dinime uyarsa evlenirim. Saygı duyarsa evlenirim” (K15, 43, Ev 

Hanımı).  

K16 da “Tabii evlenirim niye evlenmiyim ki. O da elhamdülillah Müslüman. Ben de Müslü-

man’ım” diyerek Sünni bir kimse ile evlilik hakkındaki düşüncesini olumlu olarak ifade et-

mektedir (K16, 65, İşçi). 

Katılımcılar, Caferi olarak Sünni bir kimse ile evliliği normal ve makul karşılamaktadırlar. 

Aile toplumun temelidir. Kız alıp verme, kültürel kaynaşmanın önemli bir ögesidir.  

K7 konumu itibariyle din adamı olduğu için, düğün, nikâh ve cenaze gibi toplumsal olay-

larda aktif olarak rol almaktadır. İran’da sekiz sene medrese eğitimi aldıktan sonra Caferi 

halka molla olarak hizmet vermeye başlamıştır. Böylece insanların düşüncelerini, toplumsal 

sorunları ve mezhepsel olayları yakinen bilmektedir. Evlilik ve nikâh işlemlerinde genellikle 

molla da hazır bulunur. Halkın, evlilik ile ilgili dinî soruları olduğu zaman mollaya danışıla-

bilmektedir. Mesela bir Caferi erkek, Sünni bir kızla evlenmek istediği zaman bu durumun 

mezheplerine uygun olup olmadığını, mollaya sorabilmektedir. K7 Caferi ve Sünni halk ara-

sında olan evlilikle ilgili yanlış düşünceler olduğunu ifade etmektedir: 

“Bu çok içimizde acayip fanatik bir soru. Dedim ya az önce birileri bizi birbirimizden koparmak 

için; ‘Sünni ile evlenirsen cehenneme gidersin’, Sünni der ki ‘Şia’dan evlenirsen cehenneme gidersin’. 

Böyle bir İslam’da kural ve kaide yoktur. Benim eşim Sünni’dir, Kürt’tür ve ben evlenmişim evet Şia 

olmuş ama Kürtlüğü varken, Sünni iken evlenmişim. Bir genç geldiği zaman ‘evlenme’ deme gücüm 

yoktur, demem de. Ben bir Şia’nın Sünni ile evlenmesin, hatadır şeyine karşıyım gerçekten. Şu ana 

kadar da Allah şahidimdir hiçbir sorularının altında ben; işte ‘Evlenmesen daha iyidir’ kelimesini dahi 

kullanmamışım. He zaman zaman geçmişteki insanlarımız buna dedim ya bazı cahiller bazı bilmezler 

bizi birbirimizden koparmak için bunu dejenere etmişler. Bir Sünni ile evlenmenin hiçbir mahzuru yok-

tur. Belki de iki ümmetin bir araya gelmesi Peygamber’imizi, Ehl-i Beyt’i mutlu edecektir. Bu kesinlikle 

bizi birbirimizden koparmanın bir taktiğidir, yöntemidir, ben kabul etmiyorum” (K7, 55, Din Adamı). 

 K7 Sünni ve Şii evliliğinin engellenmesinin ümmeti birbirinden koparmak amacıyla ola-

bileceğini ifade etmektedir. Katılımcılar Sünni bir kimse ile evlenebileceğini ifade ederken, 

karşı olan kesimin de olduğu K7’nin ifadelerinden anlaşılmaktadır. Sünni bir kimse ile evlen-

mek isteyen Caferi bir genç, K7 veya başka bir din adamına gelip evliliğinin bir mahsuru olup 

olmayacağı noktasında danışabilmektedir. K7 kendisi de Sünni bir kadınla evlenmiştir. Bura-

dan anlaşılıyor ki K7 toplumda Caferi bir din âlimi olarak hem kendisi hem de kendisinden 

sonra evlenmek isteyenler için Sünni-Şii evliliğine olumlu yaklaşmaktadır. Mezhepler arası 

evliliğin engellenmeye çalışılmasını cahilce bir yaklaşım olarak görmektedir. Bazı kimselerin 

“Şia biri ile evlenirsen cehenneme gidersin” benzeri düşünceler ifade edebilme durumu, top-

lumsal tabuları göstermektedir. 

K7, Sünni bir kadın ile evlenmiştir. Fakat başka bir din adamı olan K20, Sünni bir kimse 

ile hoca olduğu için evlenemeyeceğini dile getirmektedir. Bu ifadelerden kişisel tercihlerin 

farklılaşabildiği görülmektedir. Her ikisi de din adamı olmasına rağmen biri Sünni bir kadınla 



 

78 

diğeri ise Şii bir kadınla evlenmiştir. K20 mezhep üyelerine örnek olmamak adına böyle dü-

şünüyor olabilir ama nihayetinde mezhep olarak Sünni bir kimse ile evliliğin haram olmadı-

ğını ve Şii gençlerin nikâhlarını Sünni bireylerle kıydıklarını da eklemektedir: 

“Hoca olduğum için yok evlenmem ama mezhepler olarak haram olduğu anlamına gelmez. Birçok 

Şii kızımızın Sünni erkeklerle nikâhını kıyıyoruz” (K20, 46, Din Adamı). 

Caferilerin Sünni bir kimse ile evliliğine yönelik bu söylemler kültürel normların ve aka-

binde gelen yasaklayıcı düşüncelerin gençler tarafından devam ettirilmediğini göstermekte-

dir. Bunlardan biri de K21’dir.” Evlenirdim. Şu an Şii biriyle evliyim ama evlenirdim” (K21, 26, 

Muhasebeci). K23 ise Ehl-i Beyt’e düşmanlık etmediği sürece Müslüman bir kimseyle evlen-

menin bir mahzuru olmayacağını söyler. “Müslümanla evlenmenin hiçbir mahzuru yoktur. Ehl-i 

Beyt’e düşmanlık etmediği sürece evlenebilirim” (K23, 47, Din Adamı). 

Caferi din adamı olarak sosyal hayatta aktif olan hocaların Sünni bir kimse ile evlilikle 

ilgili düşüncelerinin farklılaştığı görülmektedir. K20, Sünni bir kimse ile evlenmeyeceğini 

ifade ederken K23 Ehl-i Beyt’e düşmanlık etmediği sürece Müslüman biriyle evlenmenin mah-

zuru olmayacağını dile getirmektedir. K7 ise bunun tamamen serbest olduğunu ifade etmek-

tedir. K7 Sünni biri ile evliliğin yasaklanması durumunu ve bu tarz söylemleri art niyetli ola-

rak görmektedir ve bu niyetin ümmet arasına ayrılık sokmak amacıyla yapıldığını düşünmek-

tedir. 

Katılımcılardan bazıları kendisinin Sünni bir kimse ile evlenmeyeceğini söylemektedir. 

Mesela K24 kendisinin evlenmeyeceğini fakat çocuklarının isterlerse karşı gelmeyeceğini be-

lirtmektedir:  

“Valla ben evlenmem de çocuklarım evlenirse yok demem” (K24, 40, Mühendis). 

Kişisel tercihler bireysel olarak değişebilmektedir. Bireyin doğduğu aile, yaşadığı çevre, 

inandığı din ve tabi olduğu mezhep, dünyaya bakış açısını ve bununla beraber evlilik seçimini 

etkileyebilmektedir.  

Görüşme yapılan K3 ve K25 kodlu erkekler farklı dinden bir kimseyle dahi evlenebilece-

ğini belirtiyorlar. Zaten İslam fıkhı Müslüman erkeklerin Ehl-i kitaptan olan kadınlarla evlili-

ğine müsaade eder. 

“Evlenirim. Hristiyan biri ile de evlenirim” (K25, 46, Mühendis). Bu görüşte olan başka katı-

lımcılar da mevcuttur: 

“Evlenirdim. Gayrimüslimle de evlenirim. Yeter ki insan olsun. Evlenmenin şeyi yoktur. Anlaş-

maya, geçime bağlıdır” (K3, 60, Köylü). 

Üniversite okuyan bireylerin, bulunduğu sosyal çevreden uzakta bir şehirde okuması, bi-

reyin düşüncelerini, bakış açısını, evleneceği kişi seçimini etkilemektedir. Caferilerin doğup 

büyüdüğü çevrenin Şii ağırlıklı olması, evlenecekleri kişinin de Şii olarak tercih edilmesine 

neden olabilmektedir. Türkiye’de Caferi nüfusun ağırlıklı yaşadığı Iğdır ve Kars gibi illerde 

büyüyen, orda görev yapan ve yaşamının çoğunluğu bu illerde devam eden Caferilerin evlen-

diği kişiler de Caferi olabilmektedir. Nitekim K26 bu durumu destekleyecek şekilde evliliği 

ifade etmiştir. 



 

79 

“E tabii ki. Bekâr olsaydım, elektrik meselesi. Elektrik aldım mı olur yani. Ama biz burada doğduk, 

büyüdük. O tarafı görmedik. Ama o tarafta yaşasaydım belki bugün gerçi ben sonradan üniversiteyi 

bitirdim de. Mesela gençliğim o taraflarda geçseydi, o taraflarda memurluk yapsaydım ırkı, dini, mez-

hebi ne olursa olsun benim için fark etmez. Yaparım yani” (K26, 46, Mühendis). 

“Evlenirdim. Dinde ayrımcalık olmadığı için evlenirdim” (K27, 36, İşçi). 

Toplumsal bütünleşme için önemli bir bağlayıcı fonksiyonu olan evliliğin, Caferiler ve 

Sünniler arasında yaygın bir şekilde olduğu görülmektedir. Evlilik ile mezhebî kimliğin 

“kâfir” ve “öteki” olarak damgalanılmasından çekinildiği için din adamlarının görüşü alın-

maktadır. Caferilerin Sünni bir kimse ile evlenemeyeceği kuralı yoktur fakat evlilik kurumu 

ile yeni oluşturulan ailenin mezhepsel kimliğinin etkilenmesi gibi bazı çekinceler yaratmakta-

dır. Katılımcıların çoğunluğu, Caferi ve Sünni evliliğine sıcak baktıklarını, kendilerinin de 

Sünni bir kimse ile evlenebileceklerini ifade etmişlerdir. Ancak Iğdır’da çoğunlukla Caferiler, 

kendi gibi Caferi olan bir kişi ile evlenir. Bu durumun sebebi; çoğunlukla mezhebî kimlik al-

gısının yanı sıra kültür algısının da etkili olmasıdır. Mezhebin kültüre dönüşen bazı ögeleri, 

Caferilerin evlenecekleri kişilerin kendileri gibi Caferilerle olmasını kolaylaştırmaktadır. 

Caferilerin ve Sünnilerin Müslüman olmasından dolayı evliliğin olabileceği düşünülmek-

tedir. Fakat mezhebî farklılık, sosyal farklılaşmaya sebep olmaktadır. Bunun yanında mezhebî 

kimliğine zarar vereceğini düşündüğü için bazı katılımcılar, evlenmeyeceğini ifade etmişler-

dir. Bazı Caferiler için Müslüman olmak yeterli değildir. Bunlardan biri de K20 ve K24’tür. 

K20 din adamı olduğu için örnek konumda olduğunu ve Sünni bir kimse ile evlenerek mez-

hebî kimliğe zarar verip Caferi cemaate olumsuz örnek olacağını düşünmektedir. Kendisi 

Sünni bir kişi ile evlenirse bunun diğer Caferileri de etkileyip Sünnilerle evliliği meşrulaştıra-

cağını düşünmektedir. K24, mühendis bir annedir. Kendisi Caferi olmayan bir kimse ile ev-

lenmeyeceğini ancak çocuklarına izin verebileceğini söylemektedir. Caferi ve Sünni evliliği, 

kişiden kişiye mezhebî kimlik algısına göre değişmektedir. 

 

3.4. IĞDIR CAFERİLERİNİN SÜNNİLİĞE VE SÜNNİ MEZHEPSEL KİMLİĞE BAKIŞ 

AÇILARI 

Şeriati’ye göre Sünnilik ve Şiilik arasındaki ihtilaf, bu iki mezhebe ait müçtehidlerin farklı 

hüküm çıkarması sonucu ortaya çıkmıştır. Ona göre Sünni ve Şii arasındaki önemli farklardan 

birisi imamettir ki bu durumun da İslam toplumuyla ilişkisi yoktur. Öteki fark ise halifelerin 

lanetlenmesidir fakat Şiilerin çoğu buna karşıdır. Eğer Müslümanlar bu farklara rağmen birlik 

olsalardı topraklarını kaybetmezlerdi. Bu nedenle İslami farklılıkların ve ihtilafların bir kenara 

bırakılması gerekir (Şeriati, 2017: 75). Şeriati’nin görüşlerinin yanı sıra katılımcılarla yapılan 

görüşmeler de bu doğrultudadır. Caferiler mezhebi kimliklerinin, Sünniler ile dini bir ayrışma 

olmadığı sadece fıkıhtaki farklılıklara dayandığını düşünmektedirler.  

  



 

80 

3.4.1. Otobüs Durağı ve Varılan Ortak Yol Metaforları 

Mezheplerin, her biri kendi gittiği yolun doğru olduğunu, diğerlerinin yanlış yol oldu-

ğunu düşünmektedirler. İslam’da mezhepler, “Ümmetin 73 fırkaya ayrılıp sadece bir tanesi-

nin kurtulacağı” hadis rivayetine dayanarak ihtilafa düşmüşlerdir. Dolayısıyla Caferiler de 

kendilerinin kurtuluşa erecek fırka olduklarını düşünmektedirler. Bazı hadisçiler bu rivayetin 

Hz. Peygamber’e dayandığından şüphe duymaktadırlar. Onlara göre Hz. Peygamber’in fırka-

ların sayılarına kadar mezhepleri belirtmesi mümkün görünmemektedir (Kutluay, 2003: 146). 

Fakat Şii düşüncesinde kendilerinin kurtulmuş fırka oldukları inancının hâkim olduğunu gö-

rüşülenlerin ifadelerinden anlamaktayız.  

 Türkiye’de yaygın Sünni mezheplerinden olan Hanefi ve Şafi mezheplerinin Şii mezhebi 

ile bir arada yaşamalarının sonucu onlarla siyasi ve sosyal bir ilişki içerisine girmişlerdir. Şii 

kaynaklarında İmam Caferi Sadık ile Ebu Hanife’nin ilmî münasebetleri anlatılmaktadır. 

İmam Caferi Sadık, Ebu Hanife’ye iki yıl hocalık yapmıştır. Fakat ikisi arasında görüş ayrılık-

ları vardır. Bunlardan biri de “kıyas” meselesidir. İmam Şafi, Medine’de İbrahim b. Muham-

med B. Ebu Yahya’nın talebesidir. Bu iki hoca da İmam Cafer-i Sadık’ın öğrencisidir. Bu ne-

denle Şii kaynaklarında İmam Cafer-i Sadık’ın görüşlerinin İmam Şafi’ye de intikal ettiği be-

lirtilmektedir (Ekber, 2011: 162). İmam Caferi Sadık’ın Sünni mezheplerin kurucu âlimlerinin 

hocası olma durumu, Caferilerce sıklıkla dile getirmektedirler. 

Iğdır’da yaşayan Caferiler, etnisite olarak Türk kimliğine tabidir. Diğer Türk kökenli va-

tandaşlarla farklı oldukları nokta ise mezhepleridir. Bu noktanın ayrıştırıcı bir unsur olmadığı 

görüşülen Caferilerce sıklıkla dile getirilmektedir. K1 kodlu görüşülen kişi, Müslüman toplum 

içinde yaşayan Sünnilerin ve Şiilerin gittiği yolu, otobüs durağı benzetmesiyle açıklamaktadır. 

Otobüs durağı bir metafordur. Otobüs yolcuları farklı duraklarda alıp ortak bir yere götürür. 

Bu nedenle K1, otobüsün varış noktasını Allah’a varılan noktaya benzetmektedir. Şii ya da 

Sünni olması fark etmeksizin herkesin varacağı yer Allah’tır. 

“Tabii hepimiz Müslüman’ız, Allah’a inanıyoruz, O’nun Peygamber’ine inanıyoruz, onun Ehl-i 

Beyt’ine inanıyoruz, Kur’an’ı Kerim’e inanıyoruz her şeyimiz ortak. Büyük bir ayrımcılık yok yani. 

Tabii içtihatta herkes farklı yoldan gidebilir. Kimi Sünni mezhebi üzerinden veya Sünnicilikten gider 

kimi de Ehl-i Beyt, Peygamber’imiz ve Ehl-i Beyt’inin peşinden gider. Ama hepsinin ulaştığı yer Al-

lah’tır. Örnek veriyorum; bir otobüs durağını düşünün, bütün ilçelerden herkes oraya gelir, otogara 

gelir. Ordan da çıkar herkes kendi memleketine gider. Bizde, her şey Allah’a ulaşılan yoldur. Herkes bir 

yoldan Allah’a ulaşmaya çalışır, ibadetini o şekilde yapar. Ha biz de öyle devam ediyoruz yani. O şekilde 

ortağız yani herhangi bir sorunumuz yok” (K1, 46, Öğretmen). 

K3 ise Sünnilerle bir problemleri olmadığını ifade etmektedir. Sünnilerin Caferilerle aynı 

olduklarını fakat zaman içinde mezheplerin etkisinde kalarak Kur’an ve sünneti kendilerine 

göre yorumladıklarını düşünmektedir. Ancak hem Sünnilerin hem Caferilerin Kur’an’a ve 

Peygamber’in hadislerine (sünnetine) uydukları zaman önemli bir farklarının olmayacağını 

düşünmektedir: 

“Vallahi bizim Sünni ile bir problemimiz yoktur, Sünni ile aynıyız. Tabii zaman içerisinde dini 

kendilerine göre yorumladıkları için bazı değişikliklere uğramıştır. Bana kalırsa Kur’an-ı Kerim’i tam 



 

81 

tatbik ettiğimiz zaman Şii ile Sünni arasında hiçbir fark yoktur. Yeter ki Kur’an’a uysun. Peygamber’in 

hadislerine uysun hiçbir farkımız yoktur” (K3, 60, Köylü). 

K4, matematiksel bir hesapla Sünniler ile ortalama benzerlik oranlarını vermektedir. K4 

de K3 gibi Sünniler ile ortak noktalarının fazla olduğunu düşünmektedir: 

“Yüzde altmış beş hatta yetmiş oranında ortak noktamız var” (K4, 30, Üniversite Öğrencisi). 

K5, mezhepsel farklılıkların İslam’ın ilk dönemindeki siyasi iktidar mücadelelerinin bir 

sonucu olduğunu ve dolayısıyla menfaate dayandığını iddia etmiştir. Tabii ki bu ayrışmanın 

teolojik, bir başka deyimle imani ve sistemsel boyutlarının olduğu da unutulmamalıdır. K5’e 

göre: 

“Birçok ortak noktamız var. Bizi ayıran sebeplerden en büyük birisi sadece gerçekte hiçbir zaman 

İslamiyet’i kendi içine sindirmeyip Peygamber Efendimiz’in zamanında sadece ticaretleri elden gitme-

sin diye veya başka sebeplerden dolayı imanını gizletip Peygamber Efendimiz’in ölümünden sonra 

çünkü Peygamber Efendimiz’in sağlığı zamanında Allah u Teâlâ’nın yardımı çok güçlüydü, hiçbir şey 

yapamıyorlardı. Bunlar gerçek yüzlerini ortaya çıkardılar. Sadece Emame (Emevi) halifelerinden bir 

tanesinin döneminde sade üç yüz bin insan öldürüyor. İslam tarihi dersinde işledik. Annesine topluluk 

önünde işkence ediyor. El-sakkaf diye geçiyor. Çok kanlı birisi olarak geçiyor ama “Allah ondan razı 

olsun.” deniyor. Çünkü ikindi namazlarını hiçbir zaman kaçırmadı. Ama Kur'an’a ve sünnete bakınca 

böyle insanlar Kur’an’da da sünnette de lanetleniyor. Tefrikayı sokan insanlar sadece halifeliği, gücü, 

makamı, valiliği ele geçirmek isteyen insanlar. 1400 senedir İslam âlemi hiçbir zaman huzur görmüyor” 

(K5, 36, Serbest Meslek). 

K7 ise Sünnilerle ortak noktaları olarak Ehl-i Beyt’i ve Hz. Peygamber’i görmektedir. Ker-

bela matemini anmak için yapılan Aşura etkinliklerine Iğdır’da Sünni vatandaşlar da katıl-

maktadır. Diyanet’e bağlı çalışan müftüler, toplanan halka konuşma yaparlar. Bu etkinliklerde 

tüm Caferi din adamları gibi K7 de din âlimi olarak Iğdır’da aktif rol almaktadır.  

“Sünnilerle Peygamber’imiz ortak noktamız, tabii ki birincisi Peygamber ümmetiyiz, Kur'an’ımız 

ortak noktadır. Ehl-i Beyt’imiz ortak noktamız. Bazen diyorlar Sünniler Ehl-i Beyt’i sevmiyor mu? Se-

viyor. Yani biz burada Aşura’yı yaptığımız zaman bütün Sünniler bizle beraber geliyor. Müftü Bey 

orada konuşuyor tarihteki Kerbela vakasını anlatıyor. Bunlar nedir? Demek ki Sünnilikte veya 

Sünni’nin bizimle dostluğu arkadaşlığı kesinlikle vardır. Sünnilerle bir ümmet olmuşuz, hemşeri olmu-

şuz, arkadaş olmuşuz, akraba olmuşuz. Artı her şeyden önemlisi: Sünni ile Peygamber’imiz bir, kitabı-

mız bir. Sünnilerin bütün üstatları Hanefi, Şafi’yi de İmam Caferi Sadık eğitmiştir. Bu nedenle ortak 

noktamız çoktur. Bizim mesela Tuzluca’da Müftü Beylerle yaptığımız programlarımız vardır, karşılıklı, 

onlar program yaptığı zaman bizi davet etmiş, biz yaptığımız zaman onları davet etmişizdir. Mesela 

geçenlerde Iğdır il Müftüsü buradaydı, misafirdi. Onlarla oturup konuştuğumuz zaman yani tartışma 

değil de muhabbet amacıyla, ortak şeylerimiz neler, namazda hemen hemen %99 nerdeyse aynı noktaya 

vardık sadece ayrıldığımız bir nokta, yani fark eden bir noktamız iki noktaydı: Birisi namazda selam 

vermeden önce selam sağa ve sola yüz çevirerek vermekti. Müftü Bey dedi ki bu namazı bozmanın yön-

temi bu olduğu için biz (selam) veriyoruz. Tamam, biz de “Esselamu aleyküm” diyip ellerimizi şöyle 

ediyoruz, (gösteriyor o esnada) bununla namazımızı bitiriyoruz. Bu da hemen hemen neredeyse ortak 

noktada %95 beraber, ayrılıkta da fıkhi meseledir. İkincisi eli bağlı namaz kılmaktır. Eli bağlı namaz 

kılmanın sünnet olduğunu, biz diyoruz eli açık namaz kılmanın da farz olduğu bir fıkıh meselesidir. 



 

82 

Bunu da karşılıklı kabul ediyoruz, yani birimiz vacibe, birimiz de sünnete ne yapıyoruz itaat ediyoruz, 

tabi oluyoruz. Bunun her ikisinin de yolu bir noktaya çıkıyor. Peygamber ümmetliği yani, biz Allah 

dedik, Peygamber dedik, kıyamet dedik, kelime-i şehadet ettik beraber dedik, bir noktada ayrılmışsak da 

bu dördünü batıl edecek değiliz, atacak değiliz. O zaman o dördünün etrafında toplandığımız zaman 

çözümlenmeyecek hiçbir nokta yoktur. Ortak noktamız çoktur yani” (K7, 55, Din Adamı). 

Caferiler, namazlarını kollarını önden bağlamadan kılarlar yani kıyamda ellerini bağla-

mazlar. Hz. Muhammed’in elini bağlamadan namaz kıldığına inanırlar. Caferiler, namazda 

secdeye giderken secdede başlarını koydukları yere Kerbela toprağından yapılmış “mühür” 

koyarlar. Çünkü onlara göre toprağa veya toprağın cinsinden bir şeye secde etmek sünnettir 

ve Hz. Peygamber sadece toprağa secde ederdi derler (Koç, 2010: 75). K7, eli açık namaz kıl-

manın fıkhi bir mesele olduğunu belirtmektedir. Fakat bunun Sünni bir cemaat ile namaz kıl-

maya engel olmayacağı görüşü de kendisinin ifadelerinden anlaşılmaktadır.  

 

K6 gibi bazı Caferiler, Sünnilerle ortak noktalarını etnik kimlik üzerinden açıklamaktadır-

lar. K6 oturduğu mahallede Sünni ya da Caferi olmanın farkı olmadığını belirtmekle birlikte 

çevresindeki insanları Azeri ve Kürt olarak ayırmaktadır. Burada dikkat çekmemiz gereken 

durum ise burada zimmen de olsa Azeriler ile Caferilerin, Kürtler ile ise Sünnilerin kastedil-

mesidir. 



 

83 

“Yani düşünürem. Gerçekten de yani bu mahallede de Azeri (Caferi) imiş Kürt (Sünni) imiş hiç 

fark etmez” (K6, 25, Ev Hanımı). 

“Yok, hayır, heç heç. Ne biz onları ayrımcalık olarak gördük ne de onlar bizi” (K6, 25, Ev Hanımı). 

İbadet, insanlarla ve dinî kurumlarla temas imkânı sunar. Fakat bu konuda ibadetten daha 

etkin olan dinî kurum mezheptir. Muhafazakâr Caferiler, mezheplerinin esaslarına bağlıdır. 

Namazlarında, Sünnilerinkinden farklı bazı ibadet şekillerine dikkat ederler. Fakat yukarıda 

da kısaca bahsedildiği üzere K7 gibi Caferi görüşülenler bu durumu Sünnilerden ayrıştırıcı bir 

durum olarak görmemektedirler. Onlar bu farklılıkları fıkıhtaki küçük ayrılıklar olarak tarif 

etmektedirler. Bu durum, Caferi düşüncesinde Müslüman kimliğin, üst kimlik olarak mez-

hepsel alt kimlikleri birleştirdiğini gösterir.  

 

3.4.2. Sünnilerle Birleştirici Ögeler: Ortak Kıble, Namaz ve Evlilik  

Din, toplumun bütünleştirici bir fenomenidir. İçerdiği semboller toplumsal ilişkileri dü-

zenler. Sembolik işlevi, dinî ayinlerde görülmektedir (Okumuş, 2010: 109). Durkheim dinin 

toplumsal bütünleşmeyi sağladığını, dinde gevşeme olduğu zaman toplumsal bağların çözü-

lüp anomiye neden olduğunu ifade eder (Okumuş, 2010: 111). Müslüman üst kimlik, Caferiler 

ve Sünniler arasında toplumsal bütünleşmeyi sağlamaktadır. Caferilik ve Sünniliğin kimlik 

algısını ayrıştıran ve zaman zaman anomiye neden olan öğeleri olsa bile birleştiren öğeler 

daha fazladır. Birleştiren öğelerin başında ise; namaz kılmak, namaz kılarken aynı kıbleye 

dönmek, Ramazan ayında oruç tutmak ve Sünniler ile evlenebilmek gelir. Aynı kıbleye dön-

mek, Sünnilerle benzer olduklarının somut olaylarından biridir. K8 için Sünnilerle aynı kıb-

leye dönülüyorsa aralarında fark bulunmamaktadır: 

 “Tabii ki. Kıbleye yöneliyorsa aynı demektir. Farkı yoktur” (K8, 55, Esnaf). K9 ise tamamen 

Sünnilerle aynı olduklarını ifade etmektedir: “Ortak noktamız aynıyız, sonuçta hepimiz Allah’a 

inanıyoruz” (K9, 55, İşçi). Benzer ifadeleri K23 de kullanmaktadır. Ancak K23 ek olarak imamet 

konusunu farklılık olarak ifade ediyor: 

“Sünniler ile ortak noktamız saymakla bitmez. Aynı kıbleye dönüyoruz. Ramazan ayında aynıyız. 

Ufak tefek teferruat var, imamlık [imamet] meselesi, onun dışında mutabıkız” (K23, 47, Din Adamı).  

K22 ise Sünnilerle evlenmenin caiz olmasını önemsemekte ve bunun dini aidiyetin bir ni-

şanesi olarak görmektedir: 

“Kızımı vermişim, gelin almışım. [Bu] en büyük bağ” (K22, 63, Esnaf). 

 K20 Sünnilerle ortak noktalarına ibadet şekli üzerinden değinmektedir. Kendileri na-

maz vakitlerini birleştirerek kılsalar dahi namaz kılmanın Sünnilerle ortak noktaları olduğunu 

düşünmektedir: 

“Çok ortak noktamız var. Füru [fıkhi uygulamaya dair] meselemiz de var. Biz namazı birleştiriyo-

ruz. Biz cem ediyoruz ama sonuçta namaz kılıyoruz” (K20, 46, Din Adamı). 

İslam dininde mezhepler, Hz. Peygamber’in vefatından sonra ortaya çıkmıştır. Bu ne-

denle, zaman içinde mezhepler arası ayrışma oluşmuştur. K10 bu minvalde düşüncelerini dile 

getirmiştir. Yani Müslüman olmanın yeterli olduğunu, mezheplerin sonradan ortaya çıktığını 

düşünmektedir. 



 

84 

“Tabii ki düşünüyorum. Onları da bizi de yaratan Allah’tır. Mezhepler daha sonra ortaya çıktı. 

“Müslüman’ız elhamdülillah” dediysen bitmiştir, benim için. Bu Sünni’dir bu Şii’dir bu bilmem nedir 

ben o ayrımı izlemem yani” (K10, 55, Tekniker). 

İbadet anlamında asli ortak noktalara vurgu yapılırken şekli farklılıklar da dillendirilmek-

tedir:  

“Onlar eli bağlı namaz kılıyor, biz açık kılıyoruz. Biz alnımızı şeye koyarak (mühür) kılıyoruz onlar 

koymuyor” (K11, 25, Memur). 

“Her konuda. Yani sadece bir namaz hariç onun dışında Allah aynı, Peygamber aynı sadece içtihat 

konusunda ayrışıyoruz” (K12, 44, Memur). 

Din toplumsal değişimin temel faktörlerinden biridir. Ayrıca toplumun bütünleştirici ro-

lüne de sahiptir (Saatçıoğlu ve Ukray, 2018). İslam dini Caferiler ve Sünnileri toplumsal olarak 

aynı dinin çatısı altında birleştirmektedir. İslam dinindeki temel inanç öğeleri, Caferiler ve 

Sünniler için ortaktır. K28 de bu ortak öğelere dayanarak düşüncelerini ifade etmektedir: 

“Birçok ortak noktamız var. Ayrıldığımız az. Aynı Tanrı, aynı Peygamber, aynı Kitaba inanıyo-

ruz” (K28, 36, Akademisyen). 

Caferiler arasında birçok Sünni gelin alan aileler, ya da Sünniler arasında Caferi ailelere 

kız veren kişiler bulunmaktadır. K13 Caferi bir kaynanadır, K13’ün oğlu Sünni bir kadınla 

evlidir. K13, Sünni gelini ile kızlarından daha iyi anlaştığını ifade etmektedir: 

“Düşünürem, bir gelinim Sünni’dir. Onla eleyem arkadaş gibi. Valla kızımla ele anlaşamıram valla 

onunla öle iyi anlaşıram yemin ederem. Gelinim Gümüşhaneli Sünni. Bizde ayrımcalık yok” (K13, 61, 

Ev Hanımı). 

Geleneksel kadın ve erkek rolleri, Caferi ve Sünni evliliği sonrası devam eder. Geleneksel 

evlilik biçimi olan görücü usulü evlilik, genç kuşaklar arasında devam etmektedir. Sünni 

dünya ile kurulan sosyal ilişki, ailenin aktardığı dinin kültürü ile birleşerek kimlik şekillenir. 

Caferiliğin şartlarına riayet, düzenli ibadet ve önemli ritüeller etrafında biçimlenerek gelenek-

sel Caferiliğin evlilikle sınırları genişletilir. Şii kaynaklara ve müçtehitlere, imamlara refe-

ransla inşa edilen yeni sosyal düzen, kimi zaman Caferilerin evlendiği kişinin mezhep olarak 

Caferiliği tercih etmesi ile sonlanmaktadır.  

 

3.4.3. Sünnilerle Kolektif Bilinç, Homojen Toplum Kimliği ve Sünnileri Taklit 

Caferilik inancında, cemaat/ topluluk sosyolojisi görülür. İnançların geleneksel olarak ai-

leden devredilmesi Tönnies’in Gemeinschaft’ını temsil eder (Slattery, 2020: 59). Caferiler, sos-

yalizasyon sürecinde öğrenilmiş davranışlar ile inançlarını, ibadetlerini devam ettirmektedir-

ler. Üyeleri arasında ayrım olmadan kendi öğrendikleri davranışların aileden gelmesi cemaat 

toplumu özelliğini yansıtır. Bir arada yaşamanın ve kültürel homojenliğin korunduğu yaşam 

ilişkilerinde, sosyal kontrol birimini din ve aile oluşturur. Homojen kültür yapısının olması, 

Caferilerin, kendilerini Sünniler ile bir ayrım gözetmeksizin yakın bulmasını sağlar. Elbette 

bunda etnik kimliğin, Türk olmasının etkisi de vardır. Bunun yanında, ailenin ve hâkim çev-

renin Caferi olması kişinin kendini gruba dahil görmesine neden olmaktadır. K14 Sünnilerle 



 

85 

iş kurma, Kur’an okuma gibi ortak noktalarının olduğunu ve ayrım yapmanın kendisine düş-

meyeceğini ifade etmektedir. Sünnilerle benzer olma, ayrım olmadığı düşüncesi toplumsal 

dayanışmayı göstermektedir. 

“Düşünürem. Bu iş konularında olabiler, ev işi, iş yeri açma konuları olabilir. Sünniler de Allah’a 

dönür. Namaz kılır. Besmele çekip Kur’an okuyur. Bizler de aynısını yapır. Bunun ayrımcılığını yap-

mak mana düşmez. Aynı kıbleye bakırak, aynı namazı kılırak. Sadece bizim bu abdeste yanlışlığımız 

var. O da herkesin örgendiğine bağlıdır. Herkesin dinine saygı göstermek lazım” (K14, 48, Ev Hanımı). 

 K16 da aynı minvalde ayrım olmadığını söylüyor: 

“E tabii tabii. Bizde ayrımcılık yoktu” (K16, 65, İşçi). 

“Tabii ki tabii ki, yaşamda, komşulukta, insanlıkta aynı” (K2, 60, Ev Hanımı). 

Mekanik dayanışmanın olduğu toplumların bir özelliği olarak Iğdır’da yaşayan Caferiler 

ve Sünniler geleneksel toplumun sahip olduğu yüz yüze ve yakın ilişkilerde bulunmaktadır. 

Mekanik toplumların özelliği olan ve Iğdır’da görülen toplumsal farklılık çok azdır ve sosyal-

leşme aracı olarak din ve aile ön plandadır (Slattery, 2020: 115). K18 Sünnilerle ortak noktala-

rının olduğunu, tabi (bağlı) olduğu Caferiliğe aidiyetin aile kanalıyla gerçekleştiğini belirt-

mektedir. Yani burada aidiyet anlamında, mekanik toplumun uyum ve itaat yönünün ağır 

bastığı görülmektedir. Çünkü K18 Caferiliğe aidiyeti, tamamen aileden gelen devamlılık ve 

aileyi taklit olduğunu belirtmektedir: 

“Tabii ki. Aileden gelen yaşadığımız çevreden, hâkim çevreden gruba dahilim. Kendi araştırmam 

değil. Aileden gelen bir devamlılık. Tamamen taklit, geleneksel inanış tarzı” (K18, 56, Akademisyen). 

Diğer katılımcıların da benzer ifadeler kullandığı görülmektedir. K19’a göre kültür ve iba-

det yerleri aynıdır. Bu noktalarda Sünnilerle benzer olup kendilerinin de aileden ve çevreden 

gelen davranışları taklit ettiklerini ifade etmektedir: 

“E tabi. Şu anda Sünnilerle içtihadi nokta hariç her şeyimiz ortak. Kültürümüz camimiz her şeyi-

miz ortak (K19, 57, Akademisyen). 

“Yaşam tarzımız aynı, kültürümüz aynı yani bu demek değil ki farklıyız. Allah inancımız aynı. 

Şekilcilik var. Yoksa her şey aynı” (K24, 40, Mühendis). 

K3 de daha önceki ifadelere benzer olarak Sünnilerle farklılaştıkları noktanın içtihada raci 

konular olduğunu belirtmektedir. K3 inanç öğelerini ortak nokta olarak görmektedir: 

“Sünni’nin içinde yaşıyoruz zaten. Onun için bir problemimiz yoktur. Anadan doğma Sünni’nin 

içinde yaşıyoruz. Herkes kendi dininde kendi inancında, din bütündür de içtihat meselesi. Onlar Sünni 

içtihadı üzerine gidiyor biz Şia içtihadı üzerine gidiyoruz. Sonuçta gelir aynı noktaya çıkır. Önemli 

olan Allah’a inanmaktır. Peygamber’ine inanmaktır. Kitaplarına inanmaktır. Meleklerine inanmaktır. 

Önemli olan bunlardır” (K3, 60, Köylü). 

Aile bağları ile edinilen mezhebî kimlik, Sünniler ile ortak noktalardan etkilenerek sosyal 

yaşamda şekillenir. Sünnilerle etnik ve dinî bakımdan ve ibadet yönünden ortak noktalarının 

olması Caferilerin kimlik algılarını şekillendirmektedir. Aşağıdaki tabloda görüşme katılım-

cısı Caferilerin kimliklerini tanımlar iken Sünniler ile benzer olan noktalarına vurguları görül-

mektedir: 

  



 

86 

 

3.4.4. Geçmişte Kabileler Arasında Olan Ayrışma 

Bazı Caferilerin Sünnilerle olan ilişkilerinde düşüncelerinin arka planında mezhepsel bir 

siyasal ayrışma eğilimi vardır. Görüşmeler sırasında, İslam temelinde oluşan mezheplerin ta-

rihsel süreç içerisinde siyasal ayrışma sonucu oluştuğu, katılımcıların söylemlerinden anlaşıl-

maktadır. K25, siyasal ayrışmanın kabileler arasında olan durumdan kaynaklandığını belirtip 

bu durumu, günümüzdeki iktidar partisi ve muhalefet partisi üzerinden örneklendirmektedir. 

O, günümüzdeki iktidar ve muhalefet partileri arasındaki çekişmelerin İslam tarihinde kabi-

leler arası çekişmelerle bazı benzer niteliklere sahip olduğunu ifade etmektedir: 

“Yani Sünnilerle tabii ortak noktamız var. Yani temeli zaten İslam. O yüzden ortak noktamız var. 

Dedim ya mesela örnek verdim siyasal olarak ayrışma var. Nasıl ayrışma var. Şu an nasıl AK Parti ile 

CHP birbirine zıtsa bu şekilde o dönemde ki süregelen daha önceden süregelen kabileler arasında süre-

gelen ayrışma” (K25, 26, Mühendis). 

K26 ise iki yönlü eleştiride bulunmaktadır. Tamamen olmamakla birlikte Sünnilerle fark-

lılaştıran noktaların aslında dinde olmayan sonradan uydurulan şeylerden kaynakladığını 

söylemektedir. Sünnilerce muteber kabul edilen hadis kaynakları Buhari ve Müslim’de mev-

cut olan bazı zayıf ve uydurma hadislerin bu ayrışmada etkili olduğunu vurgulamaktadır. O, 

sahih (gerçek) olmayan hadislerin takip edilmesiyle “Muaviyecilik” yapıldığı söylemini kul-

lanmıştır. Muaviyecilik bir halk söylemi olarak dinde “tahrifi” (uydurmacılığı ve aslını boz-

mayı) ifade etmektedir. K26’nın ifadesi şöyledir: 

“Bazı noktalar var tabii. Tamamen dışlamıyorum. Çoğu şeyi safsata. Yanlış yani. Bizim Şiilikte de 

öyle Sünnilikte de öyle. Adam Kur'an’ı, Peygamber’i bırakmış Buhari, Müslim ne bilim ne? Uyduruk 

uyduruk hadislerin peşine düşüyorlar. Adamın Kur'an’dan Peygamber’den haberi yok. Yani Muaviye-

cilik yapıyorlar. Öyle şey mi olur ya. Bizim bizde de öyle. Adam Kur'an’dan Peygamber’den habersiz 

düşmüş bir şeyin dalına mezhebim böyle diye. Bir sürü yanlış şey var. Camide de var, ibadette de var. 

Evimizde de var, çarşıda da var. Yüzde yüz yanlış demiyorum ha. Yüzde yüzü yanlış değil. Yarısından 

çoğu yanlış. Hem Şiilikte hem Sünnilikte” (K26, 55, Mühendis). 

K26 ayrıca Caferiliğe de eleştirel bir söylemle yaklaşmaktadır. İfadelerinde Sünni ve Şii 

halk yorumlarına ve mezhep taassubuna yüzeysel de olsa eleştiriler getirmektedir. Kolektif 



 

87 

birliktelikten ziyade bireyselliği yansıtan K26, içinde bulunduğu toplumsal dindarlık yoru-

muna kendince eleştirel bakmakta ama İslam’ı bu eleştiriye dahil etmemeye özen göstermek-

tedir. 

 

3.5. IĞDIRLI CAFERİLERİN MEZHEBÎ OLARAK KENDİLERİNİ DIŞLANMIŞ VE 

ÖTEKİLEŞTİRİLMİŞ HİSSETMESİ  

3.5.1. Caferi Mezhebine Saygı Duyulmaması ve Caferilerin “Diğeri” Olarak Damgalanması 

Goffman, damgayı toplumsal kimliği zedeleyen bir faktör olarak tanımlar. Toplum, bazen 

kişiyi içinde yaşadığı çevresi, ait olduğu din ve ırktan dolayı bireyi damgalar. Bu damgalar, 

doğuştan ya da sonradan olabilir (Slattery, 2020: 189). Katılımcılar, Caferi olmanın getirdiği 

damgalanmaları ifade etmektedirler. K1 toplumun mezhebine saygı göstermesini istemekte-

dir. Türkiye’nin Batı illerinde öğretmen olarak görev yapan K1, çevresi tarafından yadırgan-

dığını belirtir. Bunun eğitim ve bilgi eksikliği kaynaklı olduğunu düşünmektedir. Hatta ken-

dilerine kâfir diyenlerin olduğunu söylemektedir. Caferiler, Şiiliğe mensup olmalarından do-

layı çok nadir de olsa kâfir olarak damgalanabilmektedirler. 

“Tabii toplumun büyük bir kesimi tabii ki okumayan bir kesim. Gönül ister ki herkes birbirinin 

mezhebine saygı göstersin, herkesin birbirinin mezhebi hakkında bilgisi olsun, dolayısıyla kimse kimseyi 

yargılamasın. Ön yargı ile hareket etmesin, e bu şekilde yadırgama olayları var. Ben batıda da çalıştım. 

E işte kâfir diyenler de var. Farklı gözle görür çünkü adam okumamıştır, yani ne diyelim sadece duy-

mayla yani. İşte birisi ne demişse herkes onun yöntemi ile hareket ediyor. Oysa herkes okusa, işte Ha-

nefiliktir, Hanbeliliktir işte Şafiiliktir hepsi Allah’a ibadet etmek için kendisine bir araç olarak seçmiş-

lerdir ve öyle bir yadırgama olayı da var, yok değil yani. Toplumun bir kısmı ön yargı ile hareket ederek 

suçlayabiliyor yani. Fakat günümüzde de Ehl-i Beyt hakkında fazla bilgi yok yani. İşte diyelim Sünni 

kesim daha fazladır, camilerde hutbelerde Ehl-i Beyt’ten fazla bahsetmiyorlar. E ben kendim de öğrenci-

lik yıllarımda hep Sünni camilerine giderdim, yani öyle bir ayrımcılığımız yok. Ama maalesef Peygam-

ber’imiz ve Ehl-i Beyt hakkında fazla bilgi vermiyorlar yani. Kendileri de itiraf ediyor zaten, keşke gönül 

isterdi ki dediğim gibi herkes herkesin mezhebi hakkında bilgili olsa ön yargılı olmasın, kimse kimseyi 

de kırmasın” (K1, 46, Öğretmen). 

K1 İslam’daki tüm mezheplerin, Allah’a ibadet etmek için bir araç olduklarını belirtir. 

Toplumun bir kısmının, Caferileri yadırgadığını, bunun var olduğunu ifade etmektedir. Sünni 

camilerinde, Peygamber ve Ehl-i Beyt hakkında yeteri kadar bilgi verilmediğini de eklemek-

tedir. Buradan K1’in ifadelerinden; Şiilerin, Sünnilerce mezheplerinin yeteri kadar bilinmeme-

sinden dolayı, Şiilerin (örneğin Caferi ve Alevilerin) yaşadığı yadırganma ve dışlanma şek-

linde tezahür eden damgalanma ile karşılaştıkları anlaşılmaktadır. 

Şeriati, Sünnilerin gözünde Şiileri tarif ederken “Aliallahi” kavramını kullanır. Sünniler 

gözünde Şiilerin tümü Aliallahi’dir (Ali’ye tapan), müşriktir. Onlar taşa (mühre) taparlar, Fi-

listin düşmanıdırlar, mevcut Kur’an’a inanmazlar. Buna karşılık Mefatih-ul Canan’a inanırlar. 

Kâbe yerine kabirleri tavaf ederler (Şeriati, 2009: 88). Türkiye’de açık olarak Sünnilerin gö-

zünde Şiileri, Caferileri anlamak için detaylı bir çalışma yapmak gerekir. Fakat katılımcıların 

ifadeleri hâkim mezhep olan Sünniliğe mensup kişilerin sıklıkla Caferiliğe karşı ötekileştirici 

düşünce ve davranışlarının bulunduğunu göstermektedir. 



 

88 

K4, üniversite okurken yaşadığı zorlukları ön yargı üzerinden ifade etmiştir. Kendilerini 

tanıyan, haklarında bilgileri olan Sünni kişilerin zaman içinde ön yargılarının kaybolduğunu, 

hatta bu kişilerin, kendilerini diğer ön yargılı insanlara karşı savunduklarını ifade etmektedir. 

Ayrıca kendilerinin karalama politikalarına maruz kaldıklarını da eklemektedir. Ön yargılar, 

Caferilerle iletişim kurularak, bir araya gelinip sosyal faaliyetlerde bulunularak kaybolmakta-

dır. 

“Mesela ben de Erzurum’da okudum. Bunun şeyini hep yaşadım ama bilenle bilmeyen arasında 

fark var. Ya da işte yine diyorum, kulaktan dolma olan şeylerle insanların ön yargılarıyla ama tanıdık-

ları zaman özellikle İlahiyat Fakültesinden falan çok arkadaş edindim üniversitede. Sonrasında hepsinin 

o aşırı ön yargısı kırıldı. “Ne kadar da yanlış öğrenmişiz” ya da işte bizim burada kendi arkadaşlarımız-

dan Sünni arkadaşlarımızdan, bizimle beraber iç içe yaşayan arkadaşlarımızdan aslında Batıdaki ön 

yargının ne kadar yanlış olduğunu, yeri geldiği zaman onların bizi savunduğuna bile tanık oldum. 

Bizimle ilgili bir karalama politikası olduğu zaman bilinmeyen kulaktan dolma sözlerle işte çeşitli kötü 

atıflarda bulunduğu zaman biz hiç sesimizi çıkarmadığımız halde Sünni arkadaşlarımız “Hayır onlar 

öyle değil.” ya da işte “Bu tarz şeyler yanlış.” vs. böyle samimi şeyler duyduk. Bence insanlar konuşarak 

bir araya gelerek yani bu bir dernekler vasıtasıyla da olabilir yani ortak bir kültürel noktada buluşabile-

rek ön yargısız konuştukları zaman birçok şeyin zaten aynı olduğunu anlayacaklardır. Hakk’a hizmet 

olduğunu anlayacaklardır” (K4, 30, Üniversite Öğrencisi). 

K5 ise normalde yadırganma yaşamadığını ancak öğretmen olarak çalıştığı köydeki Sünni 

köy imamı ile zekât konusunda yaşadığı zıtlaşmanın, imamın kendisine karşı tavır almasına 

neden olduğunu belirtmektedir: 

“Normal insanlar tarafından yadırganmadım ama birkaç âlim tarafından tuzak kuruldu. O da zekât 

konusunda Şafi içtihadının görüşlerini koydum önüne. Halktan dedim ki sen zekât alamazsın bu yüzden 

köy imamı bana karşı büyük bir cephe aldı” (K5, 36, Serbest Meslek). 

Caferi katılımcıların ifadelerinden çıkarılacağı üzere, her Caferi yaşadığı dışlanmayı farklı 

deneyimler üzerinden aktarmaktadır. Bu durum Caferilere karşı Sünni çoğunluk içinde bazı 

damgalanmalara maruz kaldıklarına işaret etmektedir. Bu damgalanmalarından biri de onla-

rın batıl bir mezhebe sahip oldukları ve Takiyye yaparak hakiki maksatlarını gizledikleri yö-

nündedir.  

 

3.5.2. İbadetlerin İfasındaki Farklılıkların Yadırganma ve Ötekileştirme Sebebi Olması 

Şiilik, öğle namazının ilk vakti ile ikindi namazının son vaktine kadar öğle ve ikindi na-

mazlarının birleştirilerek kılınmasını, akşam namazının ilk vakti ile yatsı namazının son vak-

tine kadar da akşam ve yatsı namazlarını ardı ardına kılmayı caiz görmektedir (Gölpınarlı, 

2007: 574). Beş vakit olan namaz vakitleri birleştirilerek cem edildiği zaman üç vakit olarak 

kılınmış olur. Bu durum Sünniler tarafından sosyal hayatta Caferilerin eksik vakit olarak eksik 

namaz kıldıkları söylemlerini meydana getirebilmektedir. 

Katılımcılar, sosyal hayatta karşılaştıkları yadırganmaları, çeşitli nedenlere bağlamakta-

dırlar. Mesela K7, İslam düşmanlarınca Sünni ve Şii halkları birbirine düşürmek için ayrım 

odaklı müdahalelerin yapıldığını düşünmektedir. Iğdır’da Caferiler arasında din adamı ola-



 

89 

rak hizmet eden K7, “Caferilik diye bir mezhep olmadığı”, “Bu uydurma bir mezheptir” söy-

lemlerinin olduğunu ifade etmektedir. O, Sünni il ve ilçe müftülerinin Caferi imamları ile ile-

tişim ağı güçlendikçe Caferilere karşı yadırganmanın giderek azaldığını da eklemektedir. Gü-

nümüzde yadırganmanın azaldığını, bunda Muharrem ayında Aşura matemi sırasında Sünni 

imamların ve müftülerin halka yaptığı konuşmaların etkili olduğunu söylemektedir:  

“Yani eskilerden düşünüyorduk bazen düşünüyorduk. Eskilerden bazen ya işte “ya bunlar Şia’dır” 

bunlar Caferi’dirler diyip. Ben yine buna bağlıyorum ta eskiden beri İslam düşmanları ne yapabiliriz 

bunları ayırabiliriz. Bizi size kötülediler, sizi bize kötülediler. Yadırgadı yani ya ne Şia’sı kardeşim, 

Caferi diye bir mezhep yoktur. Onun için bu uydurma bir mezheptir sözü olmuştur ama bu vatandaşın 

sözü. Fakat imamlarla, hocalarla oturup konuştuğumuz zaman bunu kesinlikle çözmüşlerdir. Özellikle 

son yirmi yılda müftülerle olan iyi ilişkilerimizde neredeyse mesela Aşura zamanında olaylarında ve 

diğer olaylarında Caferilik, Şialık, Şia’nın varlığı anlatılmıştır. Onlar da insandır, bunlar Caferi’dir 

fıkıhı budur inancı budur demiş. Bu yadırgamaları ve küçümsemeleri ortadan kaldırmışlardır. Onun 

için yadırganmışız ama bu yadırgamadan da biz rahatsız olmamışız, niye bize bu denilmiştir. Belki de 

bizim insanlarımızda bir Sünni’yi yadırgamıştır. “Kardaş Sünni nedir ki? Felan gibi” bu cümleleri 

kullanmış. Ama Sünni vardır. Peygamber efendimiz zamanında sünnet olayı vardır. Bunlar bir mez-

heptir, bir görüştür. Bu bir fıkıhtır. Bunlar olabilir. Mesela bizlerde bir müçtehit diyor ki “Ay görüle-

cektir böyle oruç tutacaksın.”, öbürü diyor ki ‘teleskopla görüldüğü zaman oruç tutacaksın’. Bunlar iki 

Şia müçtehidinin de arasında farklı fıkıhlarda görüşler vardır. Onun için bunlar bu demek değil ki iki 

müçtehit birbiri ile düşmandır. Benim eğer fıkhım farklıysa, Sünni’nin farklı ise bu demek değildir bir-

birimizle düşmanız. Hayır, biz ne kadar özgürüz ne kadar dinimiz özgürdür ve çok iyidir ki bize tartı-

şılır, oturup konuları bir yere varacak, şüphelerimizi giderecek noktalarda bırakmıştır. Bundan dolayı 

yani yadırgandığımız olmuştur. Ama bundan rahatsız olmamışız kesinlikle. Yadırgamalar da yavaş 

yavaş yok olmuştur yani bence. Ortak noktalarımıza varmışız elhamdülillah” (K7, 55, Din Adamı). 

Grup lideri, grubun düşünceleri ve davranışları üzerinde doğrudan etkilidir. Bir grubun 

siyasi, ekonomik, dinî ve kültürel konulardaki davranışları lider tarafından değiştirilebilmek-

tedir. Bu anlamda Sünnilerin müftü ve imamlarının Caferilere karşı yaklaşımı, diğer Sünni 

cemaat üyelerinin üzerinde tesirli olmaktadır. Ötekileştirmeyen, ayrıştırmak yerine bütünleş-

tirici söylem ve davranışlarda bulunmak toplum üyelerini barışçıl ortamda bir arada tutmak-

tadır.  

Caferiler namaz kılarken ayakta durdukları esnada (kıyam) ellerini birleştirmeden iki 

yana salmaları onların Sünni camilerinde namazlarını kıldıklarında dikkat çekmektedir. Bu 

durum onların sanki eksik namaz kılıyorlarmış intibaını Sünnilerde uyandırmaktadır. Bu na-

mazın kılınma şekli, Caferilerin yadırganma, eleştirilme ve sorgulanmaları durumunu ortaya 

çıkarmaktadır. K9 kodlu katılımcı İstanbul’da bir Sünni camisinde namaz kılarken aldığı tep-

kiyi şöyle dile getirmektedir: 

“Yadırganıyoruz. Yaşadığım şey oldu. Örneğin; bekâr iken İstanbul’da camide namazı kol açık kıl-

dık. Kol açık kıldığımız için tepki ile baktılar” (K9, 55, İşçi). 

K10 yadırganma durumuna eleştirel bakmakta yadırgamaların bilgi ve empati eksikliği-

nin yanında mezhebi taassuptan kaynaklandığını düşünmektedir: 



 

90 

“Bana göre düşünmemem gerekiyor yani o da öyle benim gibi bakarsa düşünmemem gerekiyor. 

Çünkü herkes Müslümanı Müslüman olarak görmesi lazım. Irkını veya şeyini aramaması lazım. Bu 

Sünni’dir veya bu Şii’dir. Onda bi sıkıntı olmaz yani herkes benim için aynıdır” (K10, 55, Tekniker). 

K13 de bazen aynı anlamda tepki alabildiğini ifade etmektedir: 

“Bazen bazen. Bazen alıram yani o tepkileri” (K13, 61, Ev Hanımı). 

K18 ve K19 da kendilerine karşı önyargının olduğuna değinmektedirler. K18 bu önyargıyı 

farklı kesimlerin birbirine karşı davranışı olarak tanımlarken K19 özellikle Iğdır dışında bü-

yük şehirlerde olumsuz tutumlarla karşılaştığını belirtmektedir: 

“Böyle bir ön yargı var. Farklı kesimlerin birbirine karşı ön yargısı var” (K18, 56, Akademisyen). 

“Oldu tabi. Birçok dönem olmuştur. Iğdır’da fazla fark etmiyorum. Büyük şehirde camiye gidince 

el açık namaz kılıp mühür koyunca tedirginlik yaşanıyor. Korku ile değil de. Ona cevap vermekten iba-

dete konsantre olamıyorsunuz (K19, 57, Akademisyen). 

Iğdır’da Caferi nüfus fazla olması ve Caferilerin kendi camilerinin bulunması bu ilde on-

lara karşı yadırganma ve yargılamaları azaltmaktadır. Fakat bu durum, Türkiye’nin her ilinde 

aynı değildir.  

 

 

  



 

91 

K23 kodlu katılımcı da Caferilerin yoğun olduğu Iğdır bölgesinde yadırganmanın olma-

dığını ancak Sünnilerin yoğun olduğu bölgelerde yadırgandıklarını ifade etmektedir: 

“Eskiden vardı. 30-40 yıl önce vardı. Bizim bölgede yok. Ehlisünnet’in olduğu yerde yadırganıyo-

ruz. Bugün ki Selefiler ve Vahhabilerin düşmanlığı var. Anadolu’da Ehlisünnet’in genel itibarı var. 

Şia’nın tanınmadığı bölgelerde yadırganma oluyor” (K23, 47, Din Adamı). 

Toplumda Hz. Ali sevgisi, Ehl-i Beyt sevgisi gibi ortak tutumlardan dolayı Aleviler ve 

Caferiler benzer ya da aynı kategoriye konulup toptan yargılanabilmektedirler. Bir Caferi bu 

durumu şöyle dillendirmektedir:  

“Kıldığımız namaz şekli ve Hz. Ali’yi sevdiğimiz için Alevi olarak görülüyoruz” (K21, 26, Muha-

sebeci). 

K20 özellikle bazı cemaatlerden şikâyetçi olmakta ve şöyle demektedir: 

“Büyük bir sorunumuz yok. Ama bazen tarikatlarda bize olumsuz bakış açısı oluyor” (K20, 46, 

Din Adamı). 

Üniversite mezunu olan K24, üniversitede okurken özellikle ilahiyat öğrencileri tarafın-

dan yadırgandığını belirtmektedir. Ön yargı, ötekileştirmenin yoğun olduğu yerde ortaya çık-

maktadır. Ben ve öteki algısına menfi düşünceler yüklenmesi olduğunda ön yargıyı artırmak-

tadır. Caferi bir şahıs bu anlama gelebilecek şu ifadelerde bulunmuştur: 

“Özellikle üniversitede (Atatürk Üniversitesi’nde okudum). Bir şeyi öğrenmeden yani böyle ön 

yargılı olmaları çok fazlaydı. Oradaki öğrenciler. Sanki ben kelime-i şahadeti bile bilmiyormuşum gibi 

davranıyorlardı. Bir şeyin özünü bilmeden ön yargı fazlaydı. Özellikle bu dinî ilahiyat milahiyat bö-

lümleri falan. Kantinde, yurtta bayağı karşılaştım. Ön yargılı olanlar bu işi irdeleyenler de ırkçı yani 

dinî kesimden ırkçı, mezhep olarak tutucu olanlar da vardı bu. Yoksa benim gibi bir ailede yetişen birisi 

yapmıyordu. Benim arkadaşlarımda böyle bir sıkıntı yoktu, diğerlerinde vardı” (K24, 40, Mühendis). 

Diğer bir katılımcı olan K25 de K24’e benzer olarak üniversite okurken Caferi olduğu için 

kendisine farklı gözle bakıldığını düşünmektedir. Ayrıca Sünni öğrencilerin, kendisini Sünni-

liğe çekmek için uğraştıklarını da eklemektedir: 

“Yer yer dışlandığımız, yadırgandığımız olmuştur. Ben mesela üniversiteyi Elâzığ’da okudum. 

Malatya, Elâzığ falan o çevreler Batı’ya göre biraz daha tutucu. Aşırı dışlamasalar bile sonuçta Şii 

olduğunu öğrendiğinde farklı gözle davranabiliyor. Yani derin sorular sorabiliyor seni kendi tarafına 

çekmek için çok uğraşıyor. Anlatabiliyor muyum?” (K25, 46, Mühendis). 

K26 gibi şahıslar yadırganmanın dinsizlikle veya İslam dışı bir inanca sahip olmak gibi bir 

durumla suçlanma seviyesine kadar ulaşabildiğini ifade etmektedirler: 

“Be be be yadırganıyoruz. Toplum olarak yadırganıyoruz. Yani zaten bize Müslüman gözüyle bak-

mıyorlar. Yani radikaller öyle ama ılımlıları öyle düşünmüyor tabii ki. Ama genelde bir yargılanma var 

hem siyasi anlamda hem şey. Ama yeni yeni önceden daha kötüydü. Mesela bir yirmi, otuz yıl önce 

hatırlıyorum da Şii dediğin zaman böyle herkes afallıyordu. Ama şimdi bu medya, sosyal medya, tele-

vizyonlar falan herkesin elinde ya araştırıyor, eğitim düzeyi yükseldi. Yavaş yavaş kırılmaya başlandı 

ama tamamen değil. Yadırgama var yani. Bazı ailelerde var tabii ki” (K26, 55, Mühendis). 

K25 ve K27’in ifadelerine bakıldığı zaman Sünni kişiler içinde farklı kesimlerin yadırgama 

derecelerinin değiştiği anlaşılmaktadır. Bir Caferi şöyle demektedir: 



 

92 

“Düşünüyorum, kişiden kişiye fark eder. Zaman zaman oluyor. Evet, gençliğimde yaşamışımdır. 

Ama şimdi değil, insanların hepsi okumuş, cahil değil, zaman zaman oluyor yani, O bağnaz olanlar var 

ya, kurallılar, bilmem “O öyle olacak bu böyle olacak, kızımı vermem oğlunu almam.” valla oğlanı da 

kızı da öyle alırsın yana yana alırsın, yalan mı deyirem. Hhaahhahaha, baka baka kalirsen” (K27, 36, 

İşçi). 

Yadırgamaların en çok meydana geldiği mekanlar, mezhebi kimliğin görünür kılındığı 

cami, mescit vb. gibi ibadet alanları olduğu görüşmelerden anlaşılmaktadır. 

“İnanç bağlamında değil de kültürel bağlamda düşünüyorum. Amerika’nın Irak’ı işgali ile Caferilik 

dünyada tanındı. Mesela üniversitede namaz kılarken [Ege Üniversitesi’nde] yadırganıyordum” (K28, 

36, Akademisyen). 

Türkiye’de yaygın kültürel yapı, Sünnilik üzerine kurulmuştur ve hâkim mezhep çok bü-

yük oranda diğer mezhep ve inançları öteki olarak varsaymaktadır. Küreselleşme, teknoloji-

nin etkisi ve bilgiye hızlı ve rahat ulaşma insanların farklı kimliklere bakış açısını bir nebze 

değiştirmiştir. Ayrıca farklı kimlikler hakkında eksik veya yanlış bilgiler, teknoloji aracılığıyla 

kolay bir şekilde doğru bilgiye dönüşebilmektedir. Caferiler, otuz yıl öncesine oranla bugün 

kimliklerini daha rahat bir şekilde ortaya koyabilmektedirler. Caferiler bugün mevcut durum-

dan kısmen memnun görünüyor, bununla beraber hala dışlanma ve ötekileştirmelerle karşı-

laştıklarını da vurguluyorlar. Caferiler tarafından eğitim oranının artmasıyla da yadırganma-

nın azalacağı düşünülmektedir. Caferilerin toplumsal kabulü Sünnilerle Müslüman çatısı al-

tında daha fazla birleşmeleri sonucunu doğuracaktır. 

 

3.5.3. Dinsel ve Mezhepsel Aidiyetlerin Görünür Olduğu Mekânlar Olarak Camiler  

Caferiler ibadetlerini yerine getirebilmek için kendi bütçeleri ile camilerini inşa etmişler-

dir. Camilerdeki din hizmetini “molla” olarak adlandırdıkları din adamları vermektedir. Ay-

rıca mollalar sadece dinî ibadet sahasındaki hizmetleri vermekle kalmayıp, evlendirme, aile 

sorunları, miras konuları vs., insan ilişkileri sahasındaki meselelerin halli hususunda hizmet 

sunmaktadırlar (Kara, 2019: 52). 

Caferi camileri, Caferi inancının öğretildiği dinî mekânlardır. Türkiye’deki camilerin kahir 

ekseriyetinde Sünniliğe göre ibadet yapıldığı için Caferiler kendi camilerini inşa etmişlerdir. 

Camilerin yapımı, masrafları devlet tarafından karşılanmamaktadır. Her caminin kendine ait 

vakfı bulunup bu vakıf halktan toplanan yardımlarla caminin giderlerini karşılamaktadır. Va-

kıf gelirleri ile mollaların maaşları da ödenir. Caferiler camilerinin Diyanet’e bağlanmasına 

sıcak bakmaz çünkü bu durumda dinin özgürlüğünün zedelendiğini düşünmektedirler. Bu 

nedenle dinin özgürlüğü için humusu, önemli bir kaynak olarak görürler (Kara, 2019: 52) 

  



 

93 

 

 

Humus, Caferiler tarafından zekât dışında verilen bir vergi türüdür. Caferilerden topla-

nan humus, altı parçaya bölünür. Üç parça Allah, Peygamber ve İmam için ayrılır. Bu üç par-

çanın gaip İmam’a ait olduğuna inanılır. Kalan üç parça da yetimlere ve düşkünlere verilir. 

Allah, Peygamber ve İmamlar için ayrılan humuslar maddi durumu kötü olan seyitlere ve 

okul yapımı gibi sosyal faaliyetlerde kullanılır. Iğdır Caferilerinde humus, Allah’ın koyduğu 

bir vergi sistemi olarak görülür. Humustan mollalara da ayrılmaktadır çünkü Caferiler, ken-

dilerine dinî konularda rehberlik eden mollaların ihtiyaçlarını gidermeyi, kendi vazifeleri ola-

rak görürler (Kara, 2019: 50). 

Iğdır’da yaklaşık olarak 55 Şii camisi bulunmaktadır. Burada çalışan mollalar Diyanet’e 

bağlı değildir ve çoğunlukla İran’da, Şii medrese geleneğinde eğitim almıştır. Şii ve Sünni ca-

mileri ayrıdır. Çoğunlukla cami isimleri On İki İmam ve Ehl-i Beyt’in isimlerini taşır. Görüşü-

lenlerin bir kısmı Sünni camilerinde ibadet ederken bir kısmı bu camilerde ibadet edememek-

tedir veya ibadet etmekten çekinmektedir. Bunun nedenini bazı Caferiler, ibadet şekillerinin 

yadırganması olarak açıklamaktadırlar. K1 gibi bazı Caferiler de Sünni bir camide ibadet et-

mekten çekinmediklerini ve rahatlıkla namaz kılabildiklerini ifade etmektedir: 

“Ediyoruz onda bir sıkıntı yok. Bizde topluma uyma var bizim içtihadımızda. Onlar da bizim ca-

mimizde namaz kılabilir biz de onların camisinde namaz kılabiliriz. Yani onda herhangi bir sıkıntı yok. 

Allah’ın ibadet yeridir onda ayrımcılık yapmamak gerekir. Kıldık da namaz kılıyoruz da. Sıkıntı yok 

yani” (K1, 46, Öğretmen). 



 

94 



 

95 

Caferiler kendi camilerinin olmadığı veya onlara o an ulaşılması zor zamanlarda Sünni 

camilerin de ibadet etmekte bir beis görmemektedirler: Örneğin K3 caminin Allah’ın evi oldu-

ğunu, bu nedenle kimsenin tekelinde olmadığını ifade etmektedir. Bu bakımdan her camide 

ibadet edebileceğini söylemektedir. 

“Edebiliriz hem de istediğimiz gibi mesela ben şeye gitmiştim. Tekirdağ Çorlu’da Sünni camisinde 

gidip ibadet ettim yani. Cami Allah’ın evidir, kimsenin tekelinde değil. Toplumun malıdır. O yüzden 

her yerde ibadet edebilirsin” (K3, 60, Köylü). 

K4, Sünni camisinde ibadet etmelerinde bir sorun yaşamadıklarını fakat belli bir muhafa-

zakâr kesimden çekindiklerini ifade etmektedir. K4’e göre eskiye nazaran mezheplerinin ya-

dırganmaları azalmıştır ancak kendi mezhepleri hakkında yeterli bilgisi olmayan insanların 

yadırgamalarını normal karşıladığını belirtmektedir: 

“Bir Sünni camisinde tabii ki ilk gördüklerinde bazen yadırganabiliyor ama çekinmeden ibadet ede-

biliyoruz. Çok aşırı mutaassıp kesimler hariç. Oralarda tabii ki, yani bugün şunu söyleyemem. Bi otuz 

kırk yıl öncesinde can güvenliği problemi bile varken bugün kesinlikle böyle bir durum söz konusu değil. 

Ancak tanımayan bir insan açısından tabii bunu normal görüyorum. Bilmediği için, farklı geldiği için. 

İnsanın gördüğünden ötesini hayal etmesi çok güç olur. İllaki bize karşı bir ön yargılı oluyorlar ancak 

çekinmeden ibadetimizi edebiliyoruz” (K4, 30, Üniversite Öğrencisi). 

 



 

96 

K9 da Sünni camisinde ibadet etmekten çekindiğini ifade etmektedir: 

“Edemiyorum, yok çekiniyorum” (K9, 55, İşçi). 

Aslında Caferilerin Sünni camilerinde ibadet etme problemi bulunmamaktadır. Fakat na-

maz kılarken ayakta durdukları esnada (kıyam) ellerini birleştirmeden iki yana saldıkları için 

bu durum namaz kılmak için camiye gelen Sünnilerin dikkatini çekebilmektedir. Sünnilerde 

oluşan namazın yanlış ya da bozularak kılındığı düşüncesi, Caferilerin yadırganmasına sebep 

olabilmektedir. Caferi camilerinin bulunmadığı veya Caferi camisine ulaşma imkânı zor olan 

şehirlerde, Caferiler Sünni camisini kullanmak durumunda kalabilmektedir. Bu da stresle bir-

likte “Acaba bana farklı bakarlar mı?” düşüncesini getirmektedir. Bu durumda K10 gibi bazı 

Caferiler namazda Sünniler ile aynı safa girmeme çözümünü bulabilmektedir. Çünkü aynı 

safta herkes eli bağlı namaz kılarken safta bir kişinin eli açık namaz kılması dikkatlerini çeke-

bilmektedir: 

“Ediyorum. Çok sefer de etmişim ama tabii ki onlarla aynı safa girmiyorum çünkü onlar eli bağlı 

kıldığı için biz eli açık kıldığımız için. Ama çok girip kılmışım. Defalarca olmuş. Merkez camide kılmı-

şım, Aralık’ta kılmışım, Karakoyun ’da kılmışım. O an için ezan okunduğu an orda eğer yakınsam orada 

kılarım. Benim için fark etmiyor” (K10, 55, Tekniker). 

 K5 ise diğer katılımcılar gibi problem yaşamadığını, defalarca Sünni camisine gidip 

rahatlıkla ibadet edebildiğini belirtmektedir: 

“Yüzlerce defa gittim, hiçbir zaman çekinmedim. Hiçbir tepkiyle de karşılaşmadım” (K5, 36, Ser-

best Meslek). 

Küçük şehirlerde kadınların erkekler kadar camiye gitme geleneği yoktur. Taşrada kadın 

genellikle evinde namazlarını kılar. Erkekler kadınlara oranla hem Caferi hem Sünni camisine 

daha fazla gitmektedir. Bu nedenle ya da başka nedenle olduğunu belirtmemekle birlikte ev 

hanımı olan K6 namaz kılmak için hiçbir zaman Sünni camisine gitmediğini söylüyor: 

“Yo ben hiç yapmamışam. Hiç gitmemişem ama Kur'an okumaya giderem” (K6, 25, Ev Hanımı). 

K7 din adamı olarak bu konuda zorluk yaşamadığını ifade etmektedir. Din adamı olmanın 

getirdiği bir gereklilik olarak toplumda diğer Caferilerin de Sünni camisine gitme konusunda 

kafa karışıklığını giderme görevini üstlenmektedir: 

“Tabii, özellikle Tuzluca’da camiye gitmişiz ve inanın bunu harbi olarak diyorum. Gelip bize soru-

yorlar “Ya ben şu camide namaz kılsam bir şey derler mi, el açık kılsam bir şey derler mi?”. dedim “Yo, 

yüzlerce defa gitmişim insanlar binlerce defa gitmiştir”. Allah’ın mescididir. Ha cemaat olduğu zaman 

mesela geçen gün bizim evde Müftü Bey kılınca ben ona iktida ettim. Ama ben el açık kıldım o eli bağlı 

kıldı. O benim imamım oldu, Allah’ın mescididir. Mescidin Sünniliği yoktur, fıkıhın Sünniliği, Şialığı 

vardır. Kesinlikle gidip kılabiliriz, kılmamız da elzemdir. Dostluğun, birlik ve beraberliğin de görüntüsü 

budur. Ya beraber ya cemaatle ya da camide namaz kılmanın hiçbir mahzuru yoktur. Şunu da ben son 

olarak vurgulayayım. Biz Müftü Beylerle İran’a gittiğimiz zaman Müftü Bey öne geçti biz de arkasında 

durduk. İran’da gittiğimiz mezhep birliği kuruluşu, dünya mezhep birliği anlamında. Oradan birkaç 

kişi vardı geldiler Müftü Bey’e el açık iktida ettiler. Cemaat namazını onunla beraber kıldılar. Hatta 

Müftü Bey de dedi “Bu adamlar yanımızda kılmaz.” Ama iktida ettiler. Sünnilerle, Sünni camisinde 

veya içimize Sünni gelip namaz kılmakta hiçbir mahzur yoktur. Allah'a ibadet eden herkese saygı duy-



 

97 

mak lazım. Birimiz mühür koyarız, birimiz koymayız ama beraber ortak noktamız Allahu Ekber ile baş-

larız ve kıbleye de yöneliriz. Onun için yadırganacak hiçbir şey yoktur. Onu yadırgayalım, namaz kıl-

mayan bugün bir Hristiyan’ı, bugün bir Yahudi’si bugün bir İngiliz’i ve dine mensup olmayan kişile-

rin, namaz kılmıyor. Kilisede gidip ayakkabılı giriyor, mındar giriyor bunları yadırgayalım. Biz eğer 

temiz bir mescitte bir ümmet olarak giriyorsak onu yadırgayacak hiçbir şeyimiz yoktur. Onur duyacak 

bir noktamızdır” (K7, 55, Din Adamı). 

K7 Müslüman olanların camide birlikte ibadet etmeleri gerektiğini düşünmektedir. Bü-

tünleştiren bir yaklaşım sergilediği ifadelerinden anlaşılmaktadır. Iğdır’daki Caferiler, Sünni 

camilerinde ibadet edebildiklerini fakat zaman zaman bir takım ön yargılar ile karşılaşabildik-

lerini görüşmelerde ifade etmişlerdir. Bu görüşmelerden anlaşılacağı üzere Sünni camilerinde 

Caferilerin ibadetini yasaklayan bir durum yoktur ancak ibadet etmek için giden Caferiler, 

zaman zaman bir takım kişisel önyargılarla karşılaşabilmektedirler. K13 gibi bazı Caferiler ise 

Sünni camisi olup olmamasının kendisi için fark yaratmadığını, camiyi Allah’ın evi olan dini 

mekanlar olarak gördüğünü ifade etmektedir: 

“Tabii ki. Benim için cami Sünni’dir, Azeri (Şii)’dir fark etmez Allah’ın evidir” (K13, 61, Ev Ha-

nımı). Caferilerin yoğun olarak bulunduğu bölgelerde yaşayan kişilerin (Caferilerin) genel-

likle çok fazla zorluk yaşamadığı katılımcıların cevaplarından anlaşılmaktadır. 

“Edebiliyorum, hiç çekinmeden edebiliyorum” (K15, 43, Ev Hanımı). 

“Tabii edirem, ibadet edirem ben kaç defa gittim. O da bizim camimizdir” (K16, 65, İşçi). 

K18 Sünni camisine gitmekten çekinmediğini, camileri Allah’ın evi olarak gördüğünü be-

lirtmektedir: 

“Ben her iki camide de ibadet edebiliyorum. Benim kişisel çekincem yok. Orayı Allah’ın evi olarak 

görüyorum” (K18, 56, Akademisyen). 

K19 da camileri Allah’ın evi olarak gördüğünü bu nedenle Sünni camisinde ibadet etmek-

ten çekinmediğini ifade etmektedir: 

“Evet, hiç olmuyor. Allah’ın evi olarak görüyorum. Ama eşit şartlarda olursa önemsiyorum” (K19, 

57, Akademisyen). 

“Elbette camiler tamamen bizimdir. Nasıl ki Şia camisinde yoksa Sünni camisinde de yok” (K23, 

47, Din Adamı). 

Sünni camisine gitmekten çekinme sorunu, yukarıda değinilen dinî ve kültürel ögelerin 

birleşmesinin ortaya çıkardığı sorunların bir çıktısı olarak görülür. Caferiler ve Sünniler çok 

uzun yıllardır bir arada yaşamaktadır. K12’ye göre Caferiler ve Sünniler ayrıştırılmaya çalış-

tırıldığı için Sünni camilerinde Caferiler, özgürce ibadetlerini yapamamaktadır. Bazı Caferiler 

de hiç Sünni camisine gitmemiştir. Bunlardan biri olan K24, hiç Sünni camisine gitmediğini 

ifade etmektedir. Bunun sebebi Caferilerin, bulunduğu bölge itibariyle kendi mezheplerindeki 

kişilerin gittiği camilerin sayılarının fazla olmasından kaynaklanabilir. 

“Gitmedim ki. Gitseydim bildiğim gibi kılardım. Annemler falan gittikleri zaman başka şehire, kı-

larlar. Cami Allah’ın evidir” (K24, 40, Mühendis). 

“Tabii tabii tabii. Ben yaptım zaten göreve giderken. Samsun’da yaşadım. O camilerde gidip otur-

muşum, ibadet etmişim. Sıkıntı yok” (K26, 55, Mühendis). 



 

98 

K26 ise Samsun’da Sünni camisinde namaz kıldığını fakat problem yaşamadığını belirtir. 

Katılımcılarla yapılan görüşmelerden, Sünni camisinde yadırganmaktan çekinip çekinmeme 

kişisel tecrübelerden dolayı değişmektedir. 

“Tabii ki ederim” (K2, 60, Ev Hanımı). 

Yukarıda düşüncelerini belirten Caferilerin geneli, Sünni camilerinde ibadetlerini yapa-

bildiklerini dile getirmişlerdir. Buradan anlaşılmaktadır ki Caferilerin Sünni camisinde ibadet 

etmeleri veya edememeleri kişisel tercih ve kişisel çekincelere dayanmaktadır. Bazı Caferiler 

kendi camileri dışında bir camide ibadet etmediğini belirtmiştir. 

 

3.5.4. Mühür Kullanımına Alaycı Bakma: Taşa mı Tapıyorsunuz? 

Şiiler toprak, taş, kaya ve hasır gibi yerden biten şeylerin üzerine secde ederler. Hz. Mu-

hammed toprakta secde ettiği için Müslümanlara da böyle yapmalarını emrettiğine inanmak-

tadırlar. İbadetlerini toprak üzerinde yapınca daha fazla manevi haz vereceği inancındadırlar. 

Toprağa secde etmek, insanın topraktan gelip toprağa gideceğini hatırlatmaktadır. Bu topra-

ğın temiz olması gerekir. Bu nedenle tercihen bu toprağı, Hz. Hüseyin’in şehit edildiği ve dün-

yanın en temiz toprağı olduğuna inanılan Kerbela topraklarından almaktadırlar (El-Hadi, 

2011: 36). Caferiler namaz kılarken seccadenin üzerine, topraktan yapılan ve “mühür” denilen 

taşı alınlarının secdeye değdiği yere koymaktadırlar. Sünni camisinde ibadet eden ve bu 

mührü kullanan bir Caferi, çeşitli yadırgayıcı yorumlara maruz kalabilmektedir. Caferiler, 

Sünni camilerinde, yere mühür koyup namaz kıldıkları zaman oradaki diğer namaz kılan Sün-

niler tarafından “din dışı iş yapan” olarak etiketlenebilmektedirler. İbadet ederken şekilsel de-

ğişiklikler, Caferileri çeşitli adlandırmalarla ve dinî etiketlerle yaftalanmakla karşı karşıya bı-

rakabilmektedir: 

“Öncelikle mühür konusunda bazen böyle bir yan bakışları, alaycı bakışlarına çok şahit olmuşum. 

Iğdır’da alışkın, toplum biliyor ne olduğunu. Genellikle başka şehirlere gittiğimde çok karşılaşmışım. 

Bazen hatta mühür yerine topraktan yapılmış tespihler var onları kullanmışım ki öyle yan baksa rahatsız 

olmayayım diye. Maalesef o konuda bir şeyimiz var. Sormuyor, alaycı bakıyor, insan böyle sanki din 

dışı gibi” (K12, 44, Memur). 

 



 

99 

Mühür yerine topraktan yapılmış tespih kullanmak zorunda kalınması, olası bir etiketle-

meye karşı mezhebi kimliğin gizlenmeye çalışılmasıdır. Diğer Sünni inananların benzeri ola-

rak namaz kılmama veya namazda şekil değişiklikleri olması Caferileri, sapkın, kâfir gibi eti-

ketlenmelere maruz bırakabilmektedir. Toplumun genelinin yaptığının dışında farklı davra-

nışlarla ibadet etmek aynı zamanda etiketlenmeleri de beraberinde getirebilmektedir. Caferi 

grubu tanımlayan işaretler ve kalıplaşmış damgalar görülmektedir. Mesela Sünnilerin ve Şii-

lerin günlük namazlarını kılarken kollarını tutma tarzları arasındaki farklar örnek verilebilir 

(Paden, 2012: 93). 

 K12, namaz kılarken uyguladıkları farklılıkların Sünniler tarafından damgalanmasını an-

latmaktadır. Türkiye’de Caferiler Iğdır’da yoğun olarak yaşadıkları için Iğdır’daki Sünniler, 

Caferilerin ibadet şekillerine alışıktır. Fakat K12, diğer illerde kimliğinden dolayı toplumda 

kabul görmediğini belirtmektedir. Bu durumdan çekindiği için Sünni camilerinde kimliğini 

gizlemek için mühür yerine topraktan yapılmış tespihler kullandığını söylüyor. Sünniler tara-

fından yadırganan Caferilerin takiyye yaptığı görülmektedir fakat bu duruma da yine Sünni-

lerin alaycı bakışları sebep olmaktadır. K12 mühür konusunda sözlerine şöyle devam etmiştir: 

“Çok. Yani insanlara başta dediğim gibi mühür konusunda şey yapamıyorsun onu bir taş olarak 

görüyorlar. Hâlbuki bizim içtihadımızda toprağa secde edilmesine inandığımız için bir toprak parçası. 

Topraklar içerisinde en üstün olanı Kerbela toprağıdır. O toprak normal bir toprak değil. Kerbela’da 

yapılmış, sadece kalıp basıyorlar. Halının üzerine secde etmek namazı bozar. Namazın olmazsa olmaz-

larından biri toprağa secde etmek olduğuna inandığımız için ona ederiz. Onu kullandığımızda dediğim 

gibi diğer şehirlerde bu şeylerden çok karşılaşıyoruz. İşte taşa tapıyorlar, bu ne, işte eli açık niye namaz 

kılıyor. Bunların şeyini, başka şehirlerde rahatsızlığını çok duyuyoruz. Bu bizim inancımızı değiştirmez 

ama ülkede insanlar istediği gibi özgür ibadetlerini yapabilmeli. Hristiyan olunca geliyor bakıyorsun 

boynunda haç, hepimiz onunla resim çektiriyoruz. Mesela aynı şey şeyde de var. Birisi Kürtçe konuş-

tuğu zaman şey yapıyoruz rahatsız oluyoruz. İngilizce konuştuğu zaman “aaa ne güzel lisanı var. Li-

sanı ne güzel” bilmem ne. Ayrıştırıyorlar. Maalesef toplumu ayrıştırıyorlar, Kürtleri de ayrıştırıyorlar, 

Caferileri de ayrıştırıyorlar. Bunun eksikliklerini yaşıyoruz yani” (K12, 44, Memur). 

Iğdır bölgesinde Caferilerin kendilerine ait camileri bulunmaktadır. Orada yaşayan Sün-

niler, mührün kullanımına yabancı değillerdir. Caferiler, mühürü inançlarının gereği olarak 

kullanmaktadırlar. Çünkü K12’nin ifade ettiği gibi Caferilikte, toprağa secde etmek gerekti-

ğine inanılır. Bu toprak da Kerbela toprağından yapılan mühür aracılığıyla gerçekleştirilir. 

  



 

100 

 

 

K12 ideolojik bariyerlerden dolayı endişeli söylemlerde bulunmaktadır. Çünkü K12’ye 

göre toplum etnik ve dinî kimlikler bağlamında ayrıştırılmaktadır. İnsanların onlara karşı yar-

gılayıcı tavır ve tutum sergilemesine rağmen kendi inançlarının değişmeyeceğini belirtmekte 

ve ülkede ibadetlerin özgürce yapılması gerektiğini de eklemektedir. K11 de benzer olarak 

mühür konusunda hor görüldüklerini ifade etmektedir. 

Yukarıdaki bölümde ayrıntılı değinildiği gibi vakit namazlarının birleştirilmesi, ezanda 

Hz. Ali’nin ismin anılması, namaz kılarken kıyamda elleri yana salma ve secde edilen yere 

Kerbela toprağından yapılan mühür koyma gibi Caferiliğe özgü durumlar bu camilerde görü-

nür olmaktadır.  

Mühür kullanılması bazen Sünnilerce “taşa tapıcılık” gibi basit ve sığ yaftalanmalara ne-

den olmaktadır. Caferi bir katılımcı mühür kullanmalarından dolayı Sünnilerin kendilerini 

yadırgadığını ifade etmektedir: 

“Düşünüyorum. Biz alnımızı şeye koyarak (mühür) kılıyoruz onlar (Sünniler) mesela bunu hor 

görüyorlar” (K11, 25, Memur).  

Caferi camileri, Caferilerin dinsel eğitim aldıkları, ibadetlerini kendi mezheplerinin gerek-

lerine göre ifa ettikleri dini anlamda sosyalleşip mezhebi kimliklerini geliştirip yaşadıkları 



 

101 

mekânlar olarak büyük öneme haizdirler. Bu camiiler bir yandan bu mezhebin farklılığı görü-

nür kılarak mezhebi kimliğin pekişmesini sağlarken, diğer yandan da ortak kıbleye yönelme, 

namaz kılma ve Kur’an okuma ibadetlerinin icra edildikleri mekânlar olarak Caferilerin İslam 

ümmetiyle ortaklığını bariz şekilde ortaya koymaktadırlar. 

 

3.6. TÜRKİYE’DE CAFERİ OLMANIN ZORLUĞU 

Türkiye’de yaşayan Caferiler, ağırlıklı olarak Iğdır ve Kars bölgesinde yaşamaktadırlar. 

Bazı Caferi katılımcılar, mezheplerinden dolayı geçmişte birtakım baskılar ve dışlanmalar ya-

şadıklarını ifade etmektedirler. Katılımcılar ile yapılan görüşmelerde bazıları geçmişte baskı-

ların fazla olduğunu, günümüzde ise azaldığını ifade ederken bazı katılımcılar kendilerinin 

yadırganmalarının bugün de devam ettiğini belirtmektedirler. K1’e göre genel olarak mezhep-

ler konusunda ayrımcılık durumu yaşanmaktadır. Osmanlı’dan beri hâkim mezhep Hanefilik 

olduğu için sadece Caferilik değil Şafi ve Hanbeli gibi mezhepler de istenilen ölçüde kabul 

görmemektedir: 

“Tabii ki Türkiye’de şimdi özellikle mezhepçilik diye bir olay yok. Özellikle Şii veya Şia’yım diyen 

zaten dediğim gibi Şia taraftar demektir. Bizde Ehl-i Beyt mektebi var, Peygamber’imiz ve Ehl-i Beyt’ine 

inanmak ve onun yolundan hareket etmek, yani öyle mezhepçilik bize göre yok. Ama o dönem, Harun 

Reşit döneminde mezhepler ortaya çıkarılmış, Abbasi devleti döneminde ve bu mezhepler de günümüze 

kadar devam edip gelmiştir. Bu mezhepler konusunda tabii çok ayrımcılık yaşanıyor, yaşanmıyor desek 

yalan olur. Yani o da insanlar birbirlerine saygı gösterecek ve mezhepler evet bir araç olarak kullanılır 

ama kimse kimsenin yoluna çıkmaması lazım yani engellememesi gerekir. Özellikle Türkiye’de Os-

manlı’dan bu tarafa genellikle Hanefi mezhebi üzerine inşa edilmiş. Şafiler işte Hanbeli bunlar da fazla 

kabul görmüyor gibi çünkü en yaygın şu an da Hanefi mezhebidir. İşte Alevilerdir, Caferilerdir bunlar 

sıkıntı yaşıyor yani, yaşamıyor desek yalan olur. Benim bir hocam vardı, Ağrılıydı. Kendisi Şafi idi. Bir 

Hanefi mezhebine tabii hocamızla tartışmışlardı o zaman münakaşa yani. O gittikten sonra dedi ki; yeter 

ki ibadet edelim, ben de dedi Şafi mezhebindenim dedi. Hepimiz neye hizmet etmeye çalışıyoruz, Allah’a 

ulaşmak için ibadetimizi yapıyoruz, yani herkes farklı farklı ibadetleri yapabilir yani. Onun için bu ön 

yargı var yani. Tüm mezheplere karşı, Hanefi mezhebi olarak daha yaygın daha güçlü olduğu için, hâkim 

tabii yani çünkü tarafı fazla. Tarafı da fazla olunca diğer mezhepleri ön yargılı olarak yargılayabiliyorlar 

yani işin doğrusu” (K1, 46, Öğretmen). 

K1’in mezheplerin ayrımcılık durumunu, Sünni çoğunluğun hakimiyetine dayandırdığı 

görülmektedir. Caferilerin sayı olarak az olması kendilerini azınlık durumuna getirmekte ve 

bundan dolayı onlar kendilerine karşı önyargı ile yadırgamanın olabildiğini belirtmektedir. 

K3, tarihsel olarak geçmişe oranla günümüzde yadırganmanın az olduğunu belirtmektedir. 

Mezhebi kimliklerini görünür kılan Aşura etkinlikleri ve camide ibadet etmek gibi faaliyetleri 

daha rahat yerine getirebildiklerini söylemektedir: 

“Daha önceleri vardı ama son zamanlarda hiçbir zorluğu yoktur. İstediği gibi mesela ibadetini ya-

pabiliyor, camisine gidebiliyor. Daha önceden cumhuriyetin ilk yıllarında devrim yasaları uygulandığı 

zaman mecliste çıkarılan bir kanun vardır: Tekke ve zaviyelerin kapatılması. Bu kanun kapsamında 

Caferilerde diyelim ki Muharremlikte matem, yas tuttukları zaman onlara da yasak getirdiler. Zaman 



 

102 

içinde ne tekke kaldı ne zaviye kaldı. Herkes kendi yolunu buldu, cemaatler var. Şia’da da şu anda hiçbir 

sıkıntı yoktur. Çok şükür” (K3, 60, Köylü). 

K7 din adamı olmasının etkisiyle Caferi mezhebi faaliyetlerinde aktif rol almaktadır. Mez-

hebi inancından dolayı 12 Eylül döneminde yaşadığı sorunları dile getirmektedir. Ancak son 

yirmi yılda yaşadıkları sorunların oldukça azaldığını ve şu an mezheplerini daha özgür bir 

ortamda yaşattıklarını düşünmektedir. Ayrıca dernek faaliyetleri ve yurt dışı seyahatlerini 

hiçbir kısıtlama olmadan yerine getirebildiklerini eklemektedir: 

“Eskiden vardı eskiden vardı. Bizde derler yiğidi öldür hakkını yeme. Eskiden geçmiş hükümetlerde 

vardı. Mescitlerimizde camilerde sıkıntı vardı. Ondan sonra İran’a gittiğimiz zaman mesela 12 Eylül’de 

bizi tuttular. Niçin İran’a okumaya gittiniz, siz İran rejimini buraya getireceksiniz. Bir sürü bize iş-

kence çektirdiler içeride tuttular, hapis verdiler bizi olumsuz şeyle, pasaport vermediler, kimlik verme-

diler, dairelere (kamu kurumları) gittiğimiz zaman işlerimizi görmediler. Bizim sicilimize bunu işledi-

ler. Hep böyle şeylerle bizi tahkir etmeye çalıştılar. Ama bu son yirmi yılda dedim ya yiğidi öldür hakkını 

yeme bu yirmi yılda ben demokrasinin özellikle mezheplerde özgür olup daha iyi davranmada daha iyi 

hakkını savunma noktasında daha iyi hakkını savunma, daha iyi tebliğ etme, İran’a gitme gibi... Ben bir 

müftüyü alıp İran’a götürecek kadar özgür hissettim. Onun için zorluklarımız önceden vardı artık yavaş 

yavaş zorluklarımız eski zorluklarımız yoktur. Ben bugün dernek açabiliyorum, eğitim verebiliyorum. 

Ben bugün bir fıkhımla ilgili öğrenci yetiştirebiliyorum. Bunun eğitimini İran’a gönderebiliyorum. 

İran’da götürüp gezdirebiliyorum. Oradaki her türlü siyasi veya ibadi şeyleri ziyaret edip görüp göste-

rebiliyorum. Dönüp geldiğim zaman sıkıntı olmuyor. Bugün devletin belki diyorum Sünni’ye verme-

diği izni bana veriyor. Ben Aşura’mı yapıyorum. Geçenlerde mitingim vardı. Filistin’i destekleme mi-

tingi idi. Biz adımıza yapmıştık, Müftü Beygil de vardı. Bu izinleri veriyorlar. Kaymakam Bey olsun 

bugüne kadar hiçbir dirençle veya aksi bir şeyle karşılaşmamışız. Gayet güler yüz gayet destekle gayet 

iyi niyetle karşılaşmışız. Yani bu son zamanda harbi olarak diyorum. Son 18-20 yıl içerisinde o zorluk-

ları, eski zorlukları göremiyorum. Ha illa siyasi olarak bazı zorlukları vardır. Herkesin yani bugün 

Sünni’nin de vardır. Bugün muhalif partilerin de vardır. Bu da normaldir, olabilir. Ama buna teşekkür 

etmek lazım. Türkiye’de mezhebimizi yaşamakta son derece özgürüz. Bunu gerçekten harbiden diyelim 

yani. Diyeceksin acaba yani bir şey olarak mı yağcılık olarak mı veyahut da bir mesele mi? Hayır. Ben 

yağcılık yapmam yani, yapmanın da anlamı yoktur. Doğrusu budur yani biz hissettiğimizi diyoruz. 

Onun için ben şu anda mezhebimi hem yaşıyorum hem yaşatıyorum hem de yaşatmaya da çalışıyorum. 

Bundan dolayı siyasilerimizin bize desteğine de teşekkür ediyorum. Zorluğu yok yani. Bu kadar olur 

başka da Şia hükümeti kuracak değilim burada. Bu kadar yani yetkimiz bu kadar” (K7, 55, Din Adamı). 

“Dünyada diyebilirim ki en rahat ülkedeyiz” (K5, 36, Serbest Meslek). 

K14 ve K15 ise mezheplerinden dolayı bir zorluk yaşamadıklarını söylemişlerdir. K15 öz-

gür olduklarını, herhangi bir problem yaşamadıklarını ifade etmektedir. Mezhebî kimliğin gö-

rünür olması ve buna bağlı problemlerin yaşanması kişiden kişiye değişebilmektedir: 

“Vallahi benim için yok da ama olsa da başkaları için olabilir de olmayabilir de” (K14, 48, Ev Ha-

nımı). 

“Hayır, hiçbir zorluğu yok. Özgürüz” (K15, 43, Ev Hanımı).  



 

103 

Türkiye’de Caferilerin Cumhuriyet’ten sonra kimliklerinden dolayı problem yaşadıkları 

ve dışlandıkları dönemler olduğu katılımcıların ifadelerinden anlaşılmaktadır. Caferi mezhe-

binin kurumsal olarak ötekileştirilmesi ve dışlanması, siyasi erk aracılığıyla gerçekleştirilmiş-

tir. Yapılan görüşmelerde katılımcılar, bugün eskisi gibi mezhebî kimliklerinden dolayı yoğun 

problem yaşamadıklarını ifade etmektedirler. Daha önce yukarıda ele alındığı gibi ibadetlerde 

yadırganma durumunun bazı Sünni vatandaşların Caferilik hakkındaki bilgi azlığından veya 

bireysel mezhebi taassubundan dolayı da olduğu belirtilmiştir. K7’nin değindiği; matem et-

kinliklerinin yapılabilmesi ve İran’a seyahatin kolaylaşması devlet nezdinde baskıların kaldı-

rılması sonucu kolaylaşmıştır.  

K28 ise siyasi kariyerde kendi kimliklerinin, Aleviler’de de yaşanıldığı gibi ayrımcılığa 

uğradığını kendi tecrübelerine dayanarak dile getirmektedir: 

“Yani şöyle ben mesela siyasi cepheden örnek verebilirim. Bu bakış açısı siyasi statüde engel olabilir. 

Aleviler gibi. Çok açık olamasa da var. Ben bir dönem siyasi partide yaşadım. Caferilikten dolayı” (K28, 

36, Akademisyen). 

K28’in ifadelerinden hareketle denilebilir ki hâkim mezhep olan Sünni kimlik, siyasette 

diğerinin kimliğini devlet kademelerinin üst  basamaklarında görmek istemiyor olabilir. He-

men hemen bütün katılımcıların ortak düşüncesi, bugün için mezhebî kimliklerinin devlet dü-

zeyinde sistematik bir sorun teşkil etmediğidir. 

 

3.6.1. “Zincirle Kendini Dövme” İfadesinden Rahatsız Olunması 

Her ferdin kendisini, sevdiği ve önemsediği bir kişi veya durumla özdeşleştirme eğilimi 

mevcuttur (Batson vd., 2017: 62). Caferiler de duygusal olarak Kerbela olayını anlamak ve Ker-

bela matemini anmak için Hz. Hüseyin ile kendilerini özdeşleştirmektedirler. Oradaki katlia-

mın acısını hissetmeye çalışmaktadırlar. Her yıl muharrem ayında Caferi camilerinde ve mey-

danlarda anma etkinlikleri düzenlenmektedir. 

Durkheim’in din analizinde her ibadetin iki yönü vardır: Negatif ve pozitif. Negatif yön, 

insanın acı çekip ve fedakarlık yaparak kendini olgunlaştırma sürecini ifade eder (Durkheim, 

2005: 63-65). Durkheim negatif ibadeti şöyle açıklar: 

“Negatif ibadet, pozitif ibadet için giriş hazırlığındadır. Bazen yasaklar sistemini bütün varlığı 

kapsayacak kadar abarttığı olur. Saf asketik, kendisini sıradan insanların üstüne yükselten ve oruçlarla, 

iradi uykusuzluklarla, inziva ve sessizlikle ya da kısacası pozitif dindarlık eylemlerinden daha çok sıkın-

tılarla hususi bir kutsallık elde eden kimsedir. Kaçınmalar ve sıkıntılar ızdırapsız olmaz. Tabiatımızı 

zorlamaksızın ve doğal eğilimlerimizle acı verecek bir şekilde çatışmaksızın kendimizi bu dünyadan kur-

taramayız. Başka bir ifadeyle, negatif ibadet acıya sebep olmaksızın gelişemez. Acı onun zorunlu şart-

larından biridir. Böylece insanlar, bizatihi acıyı bir tür ayin olarak kabul etmeye başladılar” (Durk-

heim, 2005: 66). 

Zincir dövmenin Hz. Hüseyin’in acısını anlamak için pozitif ibadete evrilen, acı vererek 

gerçekleşen negatif ibadetin bir adımı olarak sayılabilme durumunun içerisine peşinen sokul-

ması bir hata olur. Burada Hristiyan asket yaşamının ötesinde bir durum mevcuttur. Kerbela 

mateminde siyasi bir kıyam, bağlılık bildirme ve bilinç devşirme durumu vardır. Ayin görü-

nümünü andıran bu eylemde aynı anda siyah giyinen erkeklerin sırtına zincirle vurması, bunu 



 

104 

tempolu bir şekilde zikirlerle gerçekleştirmesi, zulmün reddi ve acının hatırlanmasını görünür 

kılmaktır. Muharrem ayında Kerbela matemini anma amacıyla Iğdır’da da birtakım anma tö-

renleri düzenlenmektedir. Hz. Hüseyin’in çektiği acıyı anmak amacıyla, erkeklerden oluşan 

“deste” denilen grup sırtlarına zincirle vurmaktadırlar.  

Kendisi de Şii olan Gölpınarlı’ya göre; göğüs dövmek, sırtını zincirlerle yaralamak, kefen-

ler giyip baş yararak kan dökmek, Hz. Hüseyin’i ve diğer şehitleri, düşmanları, katilleri, Ehl-i 

Beyt esirlerini temsil ederek canlandırarak dinî bir tiyatro sahnesi meydana getirmek akla uy-

mayan şeylerdir. Çünkü Hz. Hüseyin bizzat kız kardeşine başını ve yüzünü dövmemesini, 

ağlarken sesini yükselterek düşmanları sevindirmemesini emretmiştir (Gölpınarlı, 2005: 11). 

Elbette yürekleri yananların ağlaması tabiidir. Bu nedenle Caferiler Hz. Hüseyin’e olan sevgi-

lerinden dolayı matemlerinde ağlamaktadırlar. Aşura olarak adlandırılan bu matem ayininde 

Caferiler gözyaşı dökerek üzüntülerini bedensel tepkiye dönüştürmektedirler.  

Caferiler, Aşura günü (Muharrem ayının 10. Günü) yaptıkları yürüyüş sırasında kendile-

rine eşlik eden büyük hoparlörlerle dolu arabalar ile matemle ilgili mersiyeler okuyarak ve 

matem müziği çalarak yürüyüşe ritim vermektedir. Okunan mersiyeler ile baş dövme (ellerin 

başa vurulması), sine dövme (ellerin göğüse vurulması) ve deste çekme (zincirlerle sırta vu-

rulması) hareketleriyle bu durum, mezhepsel bir ayine dönüşmektedir. Sine vurmak, kadın-

ların okunan ritimlere eşlik olarak sağ elleriyle göğüs kafeslerine hafif bir şekilde vurması, 

erkeklerin ise ayakta durarak daha sert bir şekilde iki elinin ritmik hareketleriyle göğüs kafes-

lerine vurmasıdır (Bakırlı, 2019: 53). Bu matem ayininde kılıçla baş bölgesi yaralanıp kan akı-

tılması gibi çok nadiren de olsa bazı hareketler de görülür. Bu durum dışarıdan son derece 

şaşkınlık ve korku verebilir. Fakat matem ayinini gerçekleştirenler için duygusal ve cesaret 

vericidir. Dışarıdan gelen ve ilk defa bu durumla karşılaşan Şii olmayan insanlar bu görün-

tüyü yadırgayabilmektedir. K11, bu yadırgamaya karşı olan rahatsızlığını dile getirmektedir: 

“Caferi olmanın zorluğu var. Mesela bir yabancı geliyor, biz burda deste dövüyoruz. Onu aşağılı-

yor. Zincir dövmeyi hor gördüklerinde ben rahatsız oluyorum” (K11, 25, Memur). 

Şeriati’ye göre dövünme, zincir vurma büyük Mesih’in şehadetinin yıl dönümünde yapı-

lan “Lourdes” da gerçekleştirilir. Bu yüzden İslam alimleri buna karşı gelmiş ve bunu şeriata 

aykırı bulmuşlardır. Fakat bu törenler Caferiler tarafından Hz. Ali ve Hz. Hüseyin aşkının 

sarhoşluğu olarak görülmektedir. Şeriati’ye göre bu törenler, Safevi devleti döneminde tasav-

vufun dili olarak dervişlerin, hatiplerin geliştirdiği şeyler olabilir. Toplu ağıtlar tam olarak 

kilise korolarını anımsatır. İslam dininde mekruh olan ancak Caferiler tarafından imamların 

suretlerinin yapılışı ve Kerbela olaylarının resmedilmesi, Hristiyanlıktaki portre yapımından 

esinlenerek ortaya konulan şeylerdir. Bu gelenekler, Safeviler tarafından değiştirilmeden 

İran’a getirilmişlerdir. Hristiyanlığın dini karnavalları, tarihi trajedileri kopyalanmış ve günü-

müze kadar devam etmiştir. Tüm bu durumlar, Müslüman halkın Şii ekolünü ve Kerbela fel-

sefesinin hedeflerini düşünmesini engellemektedir (Şeriati, 2017: 165).  

Gölpınarlı ve Şeriati gibi matemi eleştiren K29 kodlu katılımcı bu törenlere katılmadığını 

belirtmektedir. Aşura merasimlerini çok ağır bulan K29’un ailesi Caferi’dir ancak K29, kendi-

sini hiçbir mezhebe ait olarak görmediğini ifade etmektedir. Uzun yıllar İstanbul’da yaşamış 



 

105 

olan K29, bu matem ayinleri ile ilk kez öğretmen olarak atandığı Iğdır’da karşılaşmıştır. Ma-

tem törenleriyle ilk kez karşılaştığı sırada yaşadığı şaşkınlığı anlatan ve çocukların başını yar-

masını istismar olarak gören K29, düşüncelerini şöyle ifade etmektedir: 

“Aşura törenlerine katılmıyorum. Matem merasimini çok ağır buluyorum. Ben dört sene Aralık’ta 

(Iğdır’ın ilçesi) görev yaptım. Çocukların baş yarmasını (başlarına tören sırasında kılıç vb. aletlerle 

vurarak kan akıtmalarını) gurur verici olarak görüyorlar bence bu çocuk istismarı. Ben ilk atandığımda 

denk geldim. Aşura falan nedir bilmiyordum. Sokakta bir baktım ki tabut taşıyorlar şok oldum. Sesler, 

uğultular falan...” (K29, 32, Öğretmen). 

Iğdır Caferileri Muharrem ayı boyunca koyu renkli kıyafetler giyerler. Deste denilen grup-

ların ise kıyafetleri özel olarak terzide dikilir. Destecilerin kıyafetleri siyah renklidir. Zincir 

vurulacağı için kıyafetlerin sırtının açık olması gerekir. Soğuk havalarda bu kıyafetlerin üze-

rine kazak ya da mont giyilir. Aşura günü Caferiler, cenazeye gidiyormuş gibi giyinir (Kara, 

2019: 64). Hatice Bakırlı’nın Iğdır’daki Caferilerle yaptığı çalışmada, desteye katılan kişiler ile 

eğitim seviyeleri arasında bir ilişki olduğu ortaya çıkmıştır. Deste çekmek, Hz. Hüseyin’in acı-

larını anlamanın bir yolu olarak görülürken eğitim seviyesi artıkça deste çekmenin azaldığı 

görülmektedir. Mesela lise ve üniversite mezunu olan katılımcılar, deste çekmeyi yanlış anla-

şılan bir konu olarak görmektedir ve yine bu katılımcılara göre deste çekilmese de Hz. Hüse-

yin’in acıları anlaşılabilecektir (Bakırlı, 2019: 189). K10, yaşadığı bölgeden pek uzaklaşmadığı 

için Aşura günü deste çekerse diğer insanların onu yadırgayıp yadırgamayacağını bilmediğini 

belirtmektedir. Ancak Iğdır’da herhangi bir rahatsızlık durumu ile karşılaşmadığını da ekle-

mektedir: 

“Ben hiç zorluğa rastlamadım. Ya fazla dışarı çıkmıram ondan da kaynaklanabilir onu bilmiyorum. 

Dışarıya (şehir dışı kastediliyor) o kadar gidip gelmem lazım ki orda karşılaştığım sorunlar olsaydı söy-

lerdim. Iğdır’da hiçbir şeyle karşılaşmadım” (K10, 55, Tekniker). 

Caferiler, Muharrem ayının birinci gününden onuncu gününe kadar camide her akşam 

toplanırlar. Camide Kur’an okunur ve dualar edilir. Siyah giyinen Caferi erkekler halka şek-

linde sıra olup Hz. Hüseyin’in ölümü için ağıtlar yakarlar. İçlerinde “Deste” olarak isimlendi-

rilen grup, başlarına vururlar ve sırtlarını zincirle döverler. Desteyi yöneten bir kişi vardır ve 

belli bir uyum ile zincir dövme işini yaptırır. Grubu yöneten kişi onay verdiğinde, diğer deste 

grubundakiler hep birlikte ellerini havaya kaldırılarak sırtlarına zincir ile vurmaya başlarlar. 

Bu hareketler devam ederken ağıtlar yakılır ve “Ey bi-kefen, susuz ölen, Hüseyin vay!”, “Ebül-

fez, Ali vay” denir. Destelerin kadınlar için olanları da vardır. Kadınlar siyah çarşaf giyinir ve 

çarşaflarının üzerinde “Ya Zeynep” veya “Ya Rugayye” yazan bandajlar takarlar. Aşura günü 

normal zamanda tesettürlü olmayan Caferi kadınlar da örtünmektedir (Koç, 2010: 91).  

K11 de, matemlerinin hor görülmesinden rahatsızlık duymaktadır. Fakat K11’e göre dışa-

rıdan Iğdır’a ilk defa gelen (K29 gibi) ve bu matem töreni ile ilk kez karşılaşan birinin bunu 

normalleştirmesi biraz zordur. Çünkü daha önce hiç karşılaşmadığı için tedirginlik ve şaşkın-

lık yaşaması ihtimaller dahilindedir. Caferiler kendileri dışında Iğdır’da yaşayan Sünnilerin 

de Aşura matemine katılmasını istemektedir. Caferilere göre Sünnilerle aynı Peygamber’e 

inanmış Müslüman olmanın gereği olarak, birlikte Hz. Hüseyin’in ve yakınlarının şehit edil-



 

106 

mesinin yasını tutmaları gerekir. Aşura mateminde, kılıçla baş yarma gibi kan dökülen ve Ca-

ferilere karşı olumsuz intiba oluşturan davranışlara engel olmak için Caferi liderler tarafından 

Aşura günü Caferiler, Kızılay’a kan bağışına yönlendirilmektedirler. 

Caferiler, Muharrem ayında içki ve kumar gibi kötü alışkanlıklardan uzak durmaktadır-

lar. Kadınlar daha az makyaj yapar ve kuaföre gitmez. Aşura günü Caferi nüfusun yoğun ol-

duğu okullarda, Caferi öğrenciler okula gitmediği için ders yapılmaz. Bu matem gününde Ca-

ferilerin iş yerleri de kapalı olur (Koç, 2010: 93). Caferi mollaların ve liderlerin de yasakladığı 

kan dökülen matem törenleri, mezhebî kimliğin görünür kılınmasında ve canlı tutulmasında 

önemli rol oynamaktadır.  

 

3.6.2. Aşura Mateminde Hz. Hüseyin’i Öldürdükleri İçin Ağıt Yakıyorlar 

Aşura matemleri, Şii tarihinde Büveyhiler döneminde Bağdat’ta yaygınlaştırılmıştır. Şii 

taraftarlığı ile bilinen Büveyhiler, Muharrem ayının onuncu gününde Hz. Hüseyin için ağıt 

yakıp herkesin siyah giyinmesini zorunlu kılmıştır (Bulut, 2013: 29). Zaman içinde devam 

eden Aşura matemi, bugün İran’da devletin de desteklediği toplumsal bir eylem alanı haline 

gelmiştir.  

Şeriati’ye göre, Kerbela büyük bir devrimsel eylemin görünür kılınması olarak değerlen-

dirilebilir. Kerbela ile bir yandan İslam’ın ruhu, diğer yandan da gerçek bir Şii’nin ve Müslü-

man’ın nasıl olması gerektiği olgusu ortaya çıkar (Şeriati, 2009: 135). Caferilere göre Kerbela, 

sembolik anlamlar içeren ideolojik bir simgedir. Hz. Hüseyin’in şehit olması aynı zamanda 

haksızlığa direnmenin sembolüdür.  

 Hz. Hüseyin, Kufelilerin davet mektubu neticesinde Kerbela’ya doğru yola çıkmış ve 

Kerbela’da şehit edilmişti. Kufeliler bu mektuplarında Hz. Hüseyine biat ve destek sözü ver-

mişlerdi. Kufelilerin Hz. Hüseyin’e destek vermemeleri sonucunda  onun şehadeti onların 

gönlünde bir yara olarak kalmış ve Kerbela yasının tutulması önemsenmiştir (Algül, 2009).  

K13, kendisine Caferilerin Hz. Hüseyin’in şehit olmasından sorumlu olduklarına dair söy-

lemlerde bulunan kişilerden rahatsızlığını dile getirmektedir. Burada Hz. Hüseyin’i şehit 

edenlerle onu sevip yasını tutanların birbirine karıştırıldığı bir durum vardır. K13, bu durumu 

yadırgamakta ve bu matemin öneminin yeteri kadar anlaşılmadığını vurgulamaktadır: 

“Yaptığımız ibadetleri yani saçma bulmaları. Mesela İmam Hüseyin’in matemine karıştığımızda 

kendiniz öldürürsünüz kendiniz de ağlıyırsınız, matem yapırsınız. Tabii ki var. Yani zorlukları da var” 

(K13, 61, Ev Hanımı). 

 

3.6.3. Türkiye’de Caferiliğin Tanıtılmasındaki Yetersizlik 

Türkiye’de Diyanet, Ehlisünnet’i merkeze alarak kurulmuştur. Bu yönüyle Caferi ve Ale-

viler kendilerini dışlanmış hissetmektedirler. Caferilerden bazı katılımcılar, Türkiye’de Caferi 

olmanın zorluğunu Diyanet’in toplumsal rolüne vurgu yaparak açıklamaktadır. K18 kodlu 

katılımcı, Caferilerin Türkiye’de topluma yeteri kadar tanıtılmadığını düşünmektedir. K18’e 

göre, Türkiye’deki Caferilerin etnik olarak Türk olmaları, nispeten Sünni Türklerin onlara 

karşı olan ön yargılarını azaltmaktadır: 



 

107 

“Temelde tanınırlığın düşük olduğunu düşünüyorum. Caferiliğin yeteri kadar tanıtılmadığını dü-

şünüyorum. Caferiliğe mensup vatandaşların topluma tanıtılmasıyla o yönde ön yargının kırıldığını 

biliyorum. Etnik olarak Caferilerin Türk olmaları bu ön yargıyı kırıyor. Zorluk olan tanınır olmamaları. 

Diyanet ve İlahiyat’ın, Şiiliği yanlı ve yanlış tanıtmalarının bu durumu kuvvetlendirdiğini düşünüyo-

rum” (K18, 56, Akademisyen). 

K19’a göre Caferilik hakkında hakiki ve doğru bilgi verildiği zaman ön yargı kırılmaktadır 

ancak Caferilere karşı empati eksikliği devam edebilmektedir:  

“Tabii son yıllarda bu [ön yargı] biraz kırıldı. Yayınlar kitaplar kullanılarak. Caferiliğin orijinalliği 

anlatılmaya çalışılınca ön yargı kırıldı ama zorluğu var entegrasyon ve empati noktasında” (K19, 57, 

Akademisyen). 

K19, son dönemlerde Caferiliğin Türkiye’de yayınlar yoluyla nispeten tanıtıldığını düşün-

mektedir. Böylece toplum, bilmediğini öğrenmekte ve ön yargı da azalabilmektedir. K23, son 

otuz yıldır farklı mezheplere yönelik siyasi baskının azalması nedeniyle ibadetlerini oldukça 

rahat yapabildiklerini belirtmektedir: 

“Çok şükür galiba sistemden kaynaklansa gerek rahatça ibadetimizi yapıyoruz. Biraz daha geriye 

gidince son otuz yıldır zorluk yok” (K23, 47, Din Adamı). 

Caferilerin zorluk yaşadığı dönemler olduğu katılımcıların söylemlerinden anlaşılmakta-

dır. Günümüzde farklı etnik ve dinî kimliklere karşı hoşgörünün gelişmesi toplumsal birlik-

teliği kuvvetlendirmektedir. Türkiye’de bunun yansımalarını görebilmekteyiz.  

 

3.6.4. Gözle Görülmeyen Dışlanma ve Ayrıştırma 

Erving Goffman, sosyal etkiyi anlatmak için sosyal hayat ile sahne oyunu arasında ben-

zetme yapmıştır. Bu benzetme ile sosyal etkiyi ifade etmeye çalışmıştır (Batson vd., 2017). 

Goffman sosyal etkiyi, sahnenin görünen yüzü ve görünmeyen kulis kısmı üzerinden ben-

zetme yaparak açıklamıştır. Caferilerin aynı sosyal etkiyi yaşadığı yapılan görüşmelerden an-

laşılmaktadır. Çünkü toplumda Caferilere karşı sahnenin önünde olan görünen ve kuliste olan 

görünmeyen dışlama olduğu, katılımcılarla yapılan görüşmelerden anlaşılmaktadır. 

Bu dışlanmalardan biri de K25’in ifadelerine göre kamudaki atamalar konusundadır. O, 

atama yapılırken kendisine mezhebi kimliğini anlamaya yönelik sorular sorulduğunu ve böy-

lece mezhebi kimlikten dolayı damgalanma yaşayabildiğini ifade etmektedir. Hukuki ve sis-

tematik olarak Caferilere karşı bir ayrımcılık olmamasına rağmen örtülü olan ve önyargılar-

dan beslenen bir dışlamacılığın olduğu Caferi katılımcılarca ifade edilmiştir. Bu ifadelerden, 

toplumsal alanda sahnenin arkasında kalan dışlanmanın bazen ortaya çıktığı görülmektedir:  

“Valla Caferi olmasının zorluğu yine başta hani dedim ya İslam’ın başı siyasetle devam etti. Siyaset 

olarak gittiği için bu şekilde mezheplere bölündü. Bu şekilde ayrışmalar oldu. Mesela şu an ülkemizde 

de çok hissetmesek de diğer ülkelere göre çok çok iyi. Gözle görülen bir şey olmasa da derinlemesine bir 

şey var. Hissettirilmese de bu tür şeyler var. Mesela ‘senin köken ne?’, ‘Muharrem ayına katılıyor mu-

sunuz?’, Ankara’da sordular, ‘Muharrem ayını tasvip ediyor musunuz?’, Sizin görüşünüz ne?’ diye 

sordular. Ama Orta Doğu ile kıyaslarsanız çok açık bariz baskı yok. Güncel hayatta sosyal hayatta ol-

masa da bu tür şeyler de var (mülakat tarzı yerlerde var)” (K25, 46, Mühendis). 



 

108 

“Türkiye’de Caferi olmanın hiçbir zorluğu yok bana göre. Sadece şey bakımından söyleyemem. 

Resmî kurum ve kuruluşlara girmek konusunda tabii o gerçi artık belli zümrelere hitap ediyor, belli 

cemaatlere falan. Sadece bizimle alakalı da değil. Yani kısmi olarak o noktada oluyor” (K4, 30, Üniver-

site Öğrencisi). 

“Var da zorluğu vardır tabii. Caferi diye Şii diye mezhep yokmuş, beşinci mezhep çıkardılar o ya-

landır. Sünniler arasında diyorlar” (K16, 65, İşçi). 

Caferiler kendilerini Ehl-i Beyt yolu mensubu olarak görüyorlar. Bu nedenle “beşinci mez-

hep” olarak tasvir edildiklerini vurgulayıp bundan da rahatsızlıklarını ifade ediyorlar. As-

lında İslam bilimleri literatüründe mezhepler için fırka terimi kullanılır ve herhangi bir sıra-

lama verilmez. Caferileri Ehlisünnet içindeki dört mezhebin dışında bir yere konumlandırmak 

için kasıtlı olarak “beşinci mezhep” tabiri kullanılmaktadır. K16 Sünnilerin, Caferiliği beşinci 

mezhep olarak tanımlamalarından rahatsızlık duymaktadır. Ancak diğer Ortadoğu ülkelerine 

oranla Caferilerin Türkiye’de kendilerini daha özgür hissettiklerini de K25 dillendirmektedir. 

 

3.6.5. Büyük Kentlerde Kendi Gettosunu Kurma Mecburiyeti 

Modernleşme ile ortaya çıkan kent homojen bir yapıya sahip olmamıştı. Kentin daimî sa-

kinlerinin dışında, kenti ziyaret edecek veya kentin içinden geçecek yabancıların tipine göre 

tanımlanan farklı nitelikteki bölgelerin toplamı kenti oluşturmaktaydı. Kenti oluşturan bölge-

lerin sınırları bazen net bir şekilde çizilmekte, bazen bu sınırlar birbirine karışmaktaydı. Çağ-

daş kentlerde, yaşanabilir alanlar çevrelenip gettolaştırılarak kent sakinleri de bu çevrenin dı-

şında tutulmaktadır. Bu gettolar, içinde yaşayan kişiler tarafından sahiplenip damgalanmakta 

ve “giriş yasaktır” işareti asılmaktadır. Yasak bölgelerde yabancılar yaşarken, kent sakinleri 

buradan uzak durmaktadır (Bauman, 2018b: 182). Farklı dinlere, etnik kökene ve mezhebe sa-

hip insanlar ya da kırsal alanda yaşayan insanlar, metropol şehirlere göç ettiği zaman çoğun-

lukla homojen yapılarını korumaya devam ederler. Bunun yanı sıra belli bölgelerde kendileri 

ile aynı dine ve etnik aidiyete sahip olan insanlarla bir arada yaşamaktadırlar. Bu durum Ca-

feriler için de geçerlidir. Iğdır bölgesinden farklı illere taşınan Caferiler, mezhebi aidiyetten 

dolayı gittikleri şehirde birbirlerine yakın bölgelerde yaşamaktadırlar. Zaman içinde kendi ca-

milerini yaşadıkları bölgeye inşa etmektedirler:  

“Var. İstanbul’da, İzmir’de, Ankara’da, Turgutlu’da, Iğdır’da, Kars’ta yani Caferilerin yoğun ya-

şadığı yerlerden bahsediyorum. İşte Bursa, buralarda yoğunluk var. Diğer yerlerde az ama. En çok yo-

ğunluklu olduğu yerler buralar. Tabii ezanı garipsiyorlar, eli açık namaz kılmayı garipsiyorlar. Dar bir 

alanda mesela Halkalı’ da oturuyorlar Tuzlucalılar. Arkadaşım dedi ki; ‘Ya şu insanları tanıyor mu-

sun?’, dedim ‘Tuzluca’ya benziyor’. Hepsi Tuzlucalı. Yani adam mecburiyetten oraya gidip başka yerde 

sosyal statü bulamıyorlar. Dışlıyorlar. İzmir’de, İstanbul’da mecburen gidip Halkalı’da Güngören’de 

Bağcılar’da mahalle mahalle birikiyorlar. Camilerini yaptırıyorlar, derneklerini yaptırıyorlar, düğünleri 

var, sünnetleri var. Adamlar orada bir sosyal şey bulmuşlar. Diğer sosyal şeyleri dinî yönden kabul 

etmiyorlar yoksa ırk yönünden sıkıntı yok. Mezhep yönünden kabul etmiyorlar. Diyorlar bunlar İrancı 

falan. İşte bunlar İran’a yakın falan filan. Öyle diyorlar yani” (K26, 55, Mühendis). 

  



 

109 

 

Türkiye’de göçler, kırsal kesimlerden kentlere doğru çeşitli sebeplerle yapılmaktadır. Met-

ropol şehirlere yapılan bu göçler çoğunlukla, göç eden kişilerin kendilerinden önce giden ak-

rabalarının, tanıdıklarının yanına yerleşerek gerçekleşmektedir. Göç edilen bölgeler, şehir 

merkezine yakın, iş sahası elde edilebildiği ve konutun ucuz olduğu yerlerdir (Duman ve Ala-

cahan, 2012: 59). Caferilerin göçlerinin din temelli olabildiği K26’nın ifadelerinden anlaşılmak-

tadır. K26’ya göre büyük şehirlere göç eden Caferilerin Bağcılar, Güngören ve Halkalı gibi 

semtlerde mahalle mahalle birikmelerinin sebebi mezhebi kimlikten dolayı diğer bölgelerde 

dışlanmalarıdır. 

Caferilerin yoğun olarak göç ettiği iller arasında başta İstanbul, İzmir, Ankara ve Manisa 

gelmektedir. Caferilerin hem dinî hem de etnik kimliğine dayanan ortak aidiyet duygusu, 

mekânsal olarak da göçlere tesir etmektedir. İstanbul’da Caferiler, Halkalı semtinde bir arada 

yaşamaktadır. K26’ya göre birlikte yaşamak, zorunluluktan kaynaklanmaktadır. Çünkü ken-

dileri gibi Caferilerin olmadığı bölgelerde sosyal statü bulamamaktadırlar. Caferilerin, Sünni-

ler gibi namaz kılmamaları ve mezhebî kimliklerinin farklı olmasından dolayı etnik kimlikleri 

Sünnilerle ortak olsa da mezhebi kimlik bu durumun önüne geçmektedir. Kendi gettolarını 

kurmak zorunda kalan Caferiler, göç ettikleri illerde kümeler halinde yaşamaktadırlar. Yaşa-

dıkları semtlerde camilerini inşa etmektedirler ve bu camilerin etrafında yerleşim alanı sağla-

maktadırlar.  

  



 

110 

3.7. MEZHEBÎ KİMLİĞİN SOSYAL VE SİYASAL DAVRANIŞLARA ETKİSİ 

3.7.1. Caferi Olmak Siyasal Bir Seçim Kriteri Midir? 

Şii düşüncesi temelde siyasi ihtilaflarla başlayıp imamet konusu, Şia tarafından dini bir 

inanca dönüştürülmüştür. Şii düşüncesinde imamlar, peygamberlerin mirasçısı kabul edilmiş-

tir. Şiilikte nübüvvet makamını imamların sürdüreceği düşüncesi devam etmektedir (Ağır-

kaya, 2020: 1453). Şii düşüncesinde siyaset önemlidir. Görüşmeleri yaptığımız Iğdır ilinde nü-

fusun yarısının Şii olduğu tahmin edilmektedir. Nüfus seçimlerinde mezhebi aidiyet belirtil-

mediği için net rakam verilememektedir. Zaman zaman Şii zaman zaman Sünni kişiler, seçim-

lerde il düzeyinde görevlere gelebilmektedir. Burada Şii ve Sünni düşüncesinin siyasi seçim-

lerde ön planda olmadığı, topluma, millete yaptığı hizmet noktasında Şiiler tarafından oy alın-

dığı K1 kodlu katılımcının düşüncelerinden anlaşılmaktadır. 

Mezhepsel aidiyetin sosyal ve siyasal hayattaki kararların üzerinde ne derece etkili oldu-

ğunun sorgulandığı görüşmelerde, bir kısım katılımcı Caferilerin kararlarında mezhepsel ai-

diyetin etkili olduğu görülürken bir kısım katılımcıların kararlarında etkili olmadığı görül-

mektedir. K1 kodlu katılımcı Caferiliğin siyasal kararlarda ve seçimlerde bir kriter olmayaca-

ğını belirtmektedir. Oy kullanırken, hizmetin öncelik olduğunu belirtmektedir: 

“Öyle bir durum yok yani yeter ki vatandaşa millete hizmet eden kim varsa ona oy veririz. Yani 

özellikle bu Caferi’dir, iyi iş yapar diye bir mantık yok yani. İster Yahudi olsun ister Hristiyan olsun 

eğer topluma iyi hizmet ediyorsa ona oy vermek lazım yani benim görüşüm o yani. Yoksa bu Müslü-

man’dır ama her türlü dalavereliği varsa ona oy vermem bir kere. Oy verme olayı farklı yani gerçekten 

yeter ki topluma hizmet etsin, insanlara hizmet etsin. Hangi görüşten hangi dünya görüşüne sahipse 

veya hangi inanca sahipse önemli değil. Önemli olan halkı memnun etmek ve hizmet etmek. Evet, bugün 

Müslümanım diyor ama her türlü sıkıntı yaşatıyor topluma mesela. Onun için bizim için fark etmiyor, 

önemli olan iş yapmak hizmet etmek” (K1, 46, Öğretmen). 

“Yok, ben, İslami bir kimliği olup olmaması önemli” (K28, 36, Akademisyen). 

K3 kodlu katılımcı siyasal seçimlerde oy kullanırken Caferi olması şartı koymanın ayrım-

cılık olacağını ve kendilerinde böyle bir ayrımcılık olmadığını belirtmektedir. Siyasi seçim-

lerde, mezhebin belirleyici olmadığını söylüyor: 

“Hayır, yeter ki insan olsun, çalışkan olsun, toplum nezdinde sevilen kişi olsun farketmır (farket-

miyor) yani illa Caferi olacak, Sünni veya Şii olacak diye bir kural yoktur. Toplum nezdinde iyi insanlar 

her zaman ön plana çıkar. Bizde öyle ayrımcılık yok” (K3, 60, Köylü). 

K4 de benzer olarak siyasi seçimlerde Caferiliğin kriter olmadığını belirtmektedir. Kendisi 

için liyakatin ve iş yapabilirliğin kriter olduğunu söylemektedir: 

“Hayır, kesinlikle bu konuda duygusal yaklaşmış oluruz. Bence insanlar kimin iş yapabilirliğine, 

liyakate göre seçim yapmalı. Ben de kendim okumuş bir insan olarak tabir ediyorsam eğer buna göre 

seçim yapıyorum. Kesinlikle ayırt etmiyorum” (K4, 30, Üniversite Öğrencisi). K6 ve K2 ise kendi-

leri için siyasi aday seçerken dikkat ettikleri kriterlerin vatana ve millete hizmet etmesi oldu-

ğunu belirtmektedirler:  

“Yok, önemsemirem fark etmiyir. İnsan olsun doğru düzgün, devletine, vatanına hizmet etsin ye-

terli” (K6, 25, Ev Hanımı). 



 

111 

“Hayır, insan olsun iyi olsun. Vatanımıza yararı olsun. Yeterli” (K2, 60, Ev Hanımı). 

Katılımcıların ifadelerinden, kendileri için siyasi seçimlerde mezhebî kimliğin öncelik ol-

madığı anlaşılmaktadır. Siyasi seçimlerde kendileri için öncelik olan, seçilecek adayın iyi bir 

insan olması, yönetim kabiliyetine sahip olması ve toplum içinde iyi bir konumda olmasıdır. 

Bu açıklamalardan farklı olarak K5, ABD ve İsrail karşıtlığına dayalı düşüncelerini dile getir-

mektedir. K5 mezhepsel aidiyet yerine, siyasi adayın İsrail ve Amerikan karşıtlığını önemse-

diğini belirtmektedir: 

“Hayır kesinlikle. Ha sadece İsrail’e ve Amerika’ya karşıtlığını göz önünde bulunduruyorum” (K5, 

36, Serbest Meslek). 

Caferiler, Türkiye’de belirli bölgelerde yaşamaktadır ve belirli bir nüfus oranına sahiptir. 

Bu nedenle, Türkiye’nin genel seçimlerinde genellikle Caferi aday olmamaktadır. Fakat yerel 

seçimlerde ve milletvekili seçimlerinde Caferi adaylar olabilmektedir. Iğdır’da Caferi belediye 

başkanları ve Caferi milletvekilleri olmuştur. Genellikle Caferi milletvekillileri etnik kimliğin 

Türk olmasından kaynaklı olacak ki MHP gibi milliyetçi partilerden aday olmaktadırlar.  

 

3.7.2. Azeri’ye Oy Verelim  

İran, Türkiye’deki ve diğer ülkelerdeki Şii nüfus üzerinde etkili olmaktadır. İran için Şii 

mezhebi varoluş durumudur. Rakipleri ile farklı ülkelerin topraklarında güç mücadelesi ve-

rerek, kendi topraklarında savaşın çıkmasını önlemektedir. Yaşadıkları ülkede kendilerini dış-

lanmış hisseden Şiiler, İran’a mezhepten dolayı yakınlık hissedebilmektedir. Bu durumda 

İran, Şii nüfusu rakip ülkeyi istikrarsızlaştırmak için destekleyebilmektedir. Irak gibi Şii nüfu-

sunun çoğunlukta olduğu durumlarda, iktidarı ele geçirmeyi hedefleyebilmektedir. Fakat Su-

riye gibi Şiilerin azınlıkta kaldığı durumlarda ise onları korumayı ve etki alanlarını genişlet-

meyi hedeflemektedir (Güneş, 2014: 81). Türkiye ve İran arasındaki mezhepsel bir gerilim ol-

ması durumunda dünyadaki Müslüman nüfusun %9-11’ini (160-180 milyon) oluşturan Şiile-

rin (Dağ, 2019) ve diğer Müslümanların etkileneceği yüksek ihtimal dahilindedir. Bu nedenle 

Türkiye’de yaşayan Şii nüfus üzerinde İran hâkimiyeti olsa da siyasi arenada İran’ın etkili 

olup olmadığı kesin olarak bilinmemektedir.  

Görüşmede K7, mezhepsel aidiyetin önemli olduğunu ifade etmektedir. Azerbaycan 

Türkleri veya çoğunlukla Azeriler olarak tanımlanan kesim, Iğdır’daki Caferilerdir. K7, seçim 

ve siyaset söz konusu olduğu zaman, halkın kendilerinden olanını önemsediğini ve bunun da 

yanlış olduğunu belirtmektedir. K7, Caferi din adamı olduğu için toplumdaki nabzı iyi bil-

mektedir. Bu nedenle bazen siyasi seçimler için Caferilerin, mezhebî kimliği önemsediğini 

söylemektedir. Oy kullanırken, siyasi tercihlerde kendisinin eğitimi ve ilmi önemsediğini, bu-

nun en önemli kriter olması gerektiğini düşünmektedir. 

“Yani bu en büyük şeyde Tuzluca’mıza ve bu bölgemizde özellikle biraz kanayan bir yara haline 

gelmiştir. Siyasi seçimler olduğu zaman işte burada genelde ağırlık ya işte Azeri olsun, Azeri’ye verelim. 

Azeri’ye niye vermeyesin ki? O Azeri’dir, özümüzün ki olsun deyir. Bu tür ortaya siyasi ayrılığı atanlar 

vardır. Ama biz makul olarak yani genelde mesela ben bunu açıkça söyleyeyim. Kaç defa ben Kürt ada-

yına Sünni adayına oy vermişim. Ahmet Sait örneğin (Tuzluca ilçesinin belediye başkanı). O benim 

oğlumu işe almıştır. O benim Şia oğlumu işe almakta çekinmiyorsa ben de ona oy vermekten çekinmem. 



 

112 

Tarihte Emin Türkan’ a belediye başkanı olarak oy vermişiz. Ondan sonra şeylerde milletvekili seçimle-

rinde yüzlerce Sünni gelmiş geçmiş Azeri adayı olmaksızın oy vermişiz. Ha genelde toplumumuza edi-

len telkinlerde ya işte kazanım başarı elde etmek için siyasi oylarla bu tür şeyleri demişlerdir. İşte şeyden 

sonra da dostuz, seçimlerden sonra dostuz. Oturup yemek içmek ama seçim geldiği zaman bu noktada 

ya “Özümüzünkine verelim, buna vermeyelim.” ayrılığını ortaya atar. Bizi bir dahaki seçime kadar 

birbirimizden ayırmaya, düşmanlık ortaya atırlar. Kesinlikle vermişiz. Sünni’ye veya bir Kürt adayına 

oyumuzu vermişiz ve çok iyi bildiğimiz, tahsilli bildiğimiz bir aday da kesinlikle tercih etmişiz. Uyumsal 

bir aday tercih etmişiz. Uyumsal bir milletvekili adayını tercih etmişiz ve ben bazı ilimli üniversite 

bitirmiş başkanların, burda ismini anmak istemiyorum veya Ahmet Sait’e mesela (Iğdır’ın Tuzluca il-

çesi belediye başkanı), kazandıktan sonra dedim. Ahmet Sait başkanım bizim sizden beklediğimiz sen bir 

ilim adamısın yani üniversite okumuşsun. Şimdiye kadar filancı geldi ortaokul, lise mezunu veya ilkokul 

mezunu, filancı geldi. Bize bir türlü tahsilli belediye başkanı gelmedi. Ama senden beklentimiz tahsilli-

dir ve bu tahsile göre davranmanı istiyoruz. Ben şahsen bir hoca olarak seni ilim adamı olaraktan her 

türlü farklı bir davranış olacağından bilimine, ilimine tam layık uyumsal olacak bir belediye başkanlığı 

yönetimi bekliyoruz. “Her zaman da arkandayız” demişiz ve oy da vermişiz. Ama zaman zaman belki 

kendi adayımızı da tercih etmişiz. O da olabilir yani. Birileri ya işte bizim hatırımız yok mu hala oğlu, 

dost değil miyiz? Ha bunu da tercih etmişiz. Bu da olabilir. Yani gayet normaldir. Ama biz Sünni’ye 

illa da yüzde yüz Şii’yi tercih edeceğiz. Sünni’nin karşısında onu yapmamışız ve tavsiye de etmemişiz. 

E verdik kazanmadı. Yani Azeri’ye verdik kazanmadı. Sünni var karşımızda düşman mı olacağız? Düş-

man tutması lazım o zaman bizi. Olmaması lazım. Ne yapıyor, vermemiz lazım. Eğer güçlü gördüysek 

özellikle faaliyet edici hizmet getirecekse biz ondan tarafız, ona teşvik ediyoruz. Kesinlikle çalışan birine 

verelim. Bu da Tuzluca’mızı veya şehrimize bir hizmet getirsin. Yani ben de o özellikle o yoktur, tercih 

edelim. İlla da Azeri olsun, Sünni olmasın vermeyin. Bazen de Sünniler “Ya kardeşim dinimiz, mezhe-

bimiz elimizden gidecek veya namusumuz elden gidecek.” Bu tür cahil sözler atıyorlar ortaya. Ha ona 

biz uyuyor muyuz? Görüyorum ki karşı dinde onu atan kişinin siyasi bi anlayışı yoktur sadece çıkarın-

dan dolayı bunu atıyor. Öyle bir gerçek var mıdır? Yoktur. Ama ortaya atıyor, niye? Sırf (kazanım) 

kazanayım diye, bir oy (alım) alayım diye o şeyi ortaya atıyor. Doğru değildir yani. Sünni’ye de oy 

vermişiz, verebiliriz. Doğru bildiğimiz doğru noktadan şaşmayız” (K7, 55, Din Adamı). 

K7 Iğdır’da önemli bir Caferi din adamıdır ve Caferilerin dinî ve toplumsal meselelerde 

danıştığı bir kişidir. Fakat katılımcıların çoğunluğu siyasi bir seçimde mezhebî kimliğin, mez-

hebî aidiyetin önemli olmadığını ifade etse de K7’in görüşleri tersi bir açıklama getirmektedir. 

Burada sebep olarak iki ihtimal söz konusu olabilir. Birincisi, çalışmamızın belli bir katılımcı 

ile sınırlı olması ve bu katılımcıların tevafuken görüşlerinin bu yönde ağırlıklı olmasıdır. İkin-

cisi ise mülakat yapılan Caferilerin siyasi seçimlerde önceliği; adayların liyakatli ve yetenekli 

olmalarıdır. Bu seçimlerde aynı mezhebî kimlikte kültürel ve mezhebî aidiyeti olan adaylar 

olmasına rağmen Caferi seçmenlerin çoğunluğunun bunu baz almadığı, bu faktör yerine liya-

kat sahibi ve yetenekli adayları önemsediği görüşme bulgularından elde edilmiştir. Mesela K8 

de bu yönde bir ifade vermektedir. Kendisi için siyasi seçimlerde kişisel başarının mezhebî 

kimliğin önüne geçtiği anlaşılmaktadır: 

“Yok, önemli değil benim için hangisi başarılı ise o önemlidir” (K8, 55, Esnaf). 

K10, siyasi tercihlerde yerel düzeyde mezhepsel kimliği önemsemektedir. Fakat Türkiye 

genelinde siyasi tercihlerde azınlıkta kaldıkları için bu durumun önem ifade etmediğini be-

lirtmektedir: 



 

113 

“Valla şu ana kadar hiç önemsemedik, çünkü biz burda azınlığız. Önemsesek bile bir faydası olmaz 

bizim için. Iğdır’ı demiyorum. Türkiye geneli için söylüyorum. Iğdır’da elbette anımsıyorum. Şöyle 

anımsıyorum, iyi insan olsun, bir şeyler verebilsin Iğdır’ımıza. Ona dikkat ederim. Kim olursa olsun 

Iğdır’a bir şeyler bıraksın, getirsin yani” (K10, 55, Tekniker). 

K11 ise kendisi için topluma hizmet etmesinin yeterli bir kriter olduğunu belirtmektedir: 

“Hayır, toplumun yararına iş yapsın nasıl desem yollar çukur, kuyu olmasın biri gidip düşmesin 

toplumun yararına iş yapsın yeter” (K11, 25, Memur). 

K12, siyasi tercihlerde kazanacak partinin önemli olduğunu belirtmektedir. Kendisinin 

yerel düzeyde kişiyi, ulusal düzeyde partiyi baz aldığını ifade etmektedir: 

“Yok, genellikle toplumun kazanacak adayın peşinde oluruz. Yani Parti seçeriz. HDP dışındaki 

bütün partilerden kim kazanacaksa. Ama Türkiye bazında partiye bakarım” (K12, 44, Memur). 

K13 ise siyasi seçimlerde mezhebî kimliğin önemini vurgulayan bir açıklamada bulun-

maktadır. Çünkü siyasi seçimlerde seçtiği adayın Caferi olmasını herkes gibi önemsediğini 

ifade etmektedir: 

“Eh yani. Herkes nasıl önemsiyirse. Yalan konuşamam, tabii ki” (K13, 61, Ev Hanımı). 

K13 bu konuda yalan söyleyemeyeceğini ifade ediyor. Toplumda siyasi tercihlere yönelik 

açıklamalar yapmak beraberinde bazı çekinceleri getirebilir. K13 herkesin mezhebî aidiyeti 

önemsediği gibi kendisinin de önemsediğini söylemektedir. Bu da gösteriyor ki K13, siyasi 

seçimlerde oy kullanırken seçtiği adayın Caferi olmasını önemsemektedir. 

 

3.7.3. Kültürün Yaşatılması İçin Caferi Siyasi Adaylarını Seçme  

K18, siyasi tercihlerin mezhepten yana kullanılmasını kültürel devamlılığın gerekliliğine 

bağlamaktadır. K18, toplumdaki kültürün yaşatılmasının toplumdaki önderler sayesinde ol-

duğunu düşünmektedir. Bu nedenle Şii kültürünün devamlılığı için sosyal ve siyasal tercihle-

rin önemli olduğunu vurgulamaktadır: 

“Yani yaşadığım bölge itibarıyla önemsiyorum. Aksi halde Şiilik zayıflar. Bir kültürün yaşatılması 

toplumsal önderler sayesinde olur. Bir Sünni mi bir Şii mi derseniz Şii tercih etmeyi doğru buluyorum” 

(K18, 56, Akademisyen). 

Şii inancı sadece dinî bir inanç olmayıp toplumun kültürel ögeleri ile birleşmiştir. K18, 

yaşadığı bölgede Caferi bir liderin, kültürlerinin devamlılığı için önemli olduğunu düşünmek-

tedir. K19 ise Caferi siyasi adayın olmasının şart olmadığını ancak şartlar eşit olunca önemse-

diğini ifade etmektedir: 

“Yani şart olmamakla birlikte önemsiyorum. Ama eşit şartlarda olursa önemsiyorum” (K19, 57, 

Akademisyen). 

K20 ülke düzeyinde siyasal tercihlerin öneminin olmadığını, çünkü çoğunluğun Sünni ol-

duğunu söylemektedir: 

“Yoo, öyle bir şey yok. Yeter ki tarafsız olsun hak ve hukuklarımızı çiğnemedikten sonra. Bu ülke 

çoğunluk Sünni olduğu için öyle bir beklentimiz yok. Caferi olsa ne olacak?” (K20, 46, Din Adamı). 

K23’e göre siyasi seçimlerde Caferi aday olmasından ziyade hizmet etmesi ve adaletli ol-

ması gerekir: 



 

114 

“Yok, bana göre hizmet inancın ve milletin önünde gelir. Yeter ki insanlara adaletli davransın” 

(K23, 47, Din Adamı). 

 K24 ise siyasi seçimlerde eğitime baktığını ifade etmektedir: 

“Ben eğitimine bakarım. Siyasi seçimlerde eğitimine bakarım. Beni yönetecek insanlar benim üs-

tümde mi altımda mı (eğitim olarak kastediyor), kalifiye olup olmadığına bakarım” (K24, 40, Mühen-

dis). 

“Yo, hiçbir zaman önemsemedim. Şeyin olmasına bakarım faydalı mı yararlı mı? Şehrimize, mem-

leketimize faydalı olacak mı diye” (K25, 46, Mühendis). 

“Yok yok. Fark etmez. Aday kaliteli ise, liyakatli ise kim olursa olsun” (K26, 55, Mühendis). 

K27 Caferiliğin siyasi tercihlerde etkili olduğunu bunun da bölgesel olarak kişiye oy ve-

rilmesinden kaynaklandığını belirtmektedir: 

“Önemserim. Önemserim, nasıl önemserim? Bizim burada (Iğdır) şahsi verdiğimiz için, A partisi 

B partisi değil. Tabii ki kendi istediğim şeye vermeyi düşünürüm. Ama Türkiye genelinde fark etmez” 

(K27, 36, İşçi). 

Katılımcıların büyük bir çoğunluğu, siyasi seçimlerde mezhebî kimlik aidiyetinden ziyade 

adayların bireysel yetkinliğine önem verdiklerini ifade etmektedirler. Adayın kalitesi, liyakati, 

yönetim için yeterliliği katılımcılar için önemli faktörlerdir. Ancak bu katılımcılar yerel düzey-

deki seçimlerde kendilerinden olan bir adayı (mezhebi aidiyet) seçebildiklerini belirtmekte-

dirler. Mezhebi aidiyet, siyasette birlik sağlayabilmektedir. Bu durum yerel düzeydeki seçim-

lerde Caferi adayların başarı şansını artırabilir. 

 

3.7.4. Caferiler Arası Sosyal Dayanışma 

3.7.4.1. Caferilerin Sivil Toplum Örgütleri 

Türkiye’de net sayı bilinmemekle birlikte 700 bin ile 3 milyon arasında Caferi nüfus sayısı 

verilmektedir. 2006 yılından itibaren Caferilerin dernek sayıları artmıştır. Caferilere ait sivil 

toplum örgütlerinin sayısı 20’den fazladır (www.al-monitor.com). 

 

3.7.4.1.1. Caferilerin Vakıfları 

Türkiye’de bulunan Caferilere ait vakıflar farklı illerde bulunmaktadır. Bu vakıflar, eği-

tim, sağlık alanları ile sosyal ve dinî alanlarda hizmet etmektedirler. Caferilerin Türkiye’de 

bulunan belli başlı vakıflarından bazıları şunlardır: 

 

http://www.al-monitor.com/


 

115 

Bu vakıflar içinde en büyük ve en aktif olanı Türkiye Caferileri Vakfı’dır. Bu vakıf 2006 

yılında Caferi ve Ehl-i Beyt Derneği adıyla kurulmuştur. 2013 yılında “Türkiye Caferileri 

Vakfı” ismini alarak vakıf olarak çalışmalarına devam etmiştir. Bu vakıf bünyesinde ilk kez 

Caferi Kur’an kursu olan, “İmam Muhammed Mehdi Kuran Kursu” açılmıştır 

(www.sahipkıran.org). Vakıf bünyesinde bulunan “Yardım Eli” kuruluşu her ay standart ola-

rak belirlenen yardıma muhtaç ailelere ayni ve nakdî yardımlar yapmaktadır. Her sene des-

teğe ihtiyacı olan üniversite öğrencilerine burs yardımı yapmaktadır. Bu yardım ve burslarda 

ihtiyaç sahibi olması gerekli kriterdir, şahısların etnik veya dinî kimliğine bakılmamaktadır. 

 

3.7.4.1.2. Caferilerin Dernekleri 

Caferilerin Türkiye genelinde ondan fazla derneği bulunmaktadır. Dernekler, Hz. Ali, Hz. 

Hüseyin ve Ehl-i Beyt’i çağrıştıran isimler taşımaktadır. Bu derneklerden bazıları şunlardır: 

 

http://www.sahipkıran.org/


 

116 

 

3.8. TÜRKİYE’DEKİ CAFERİLERE İRAN VE IRAK’IN SOSYAL, KÜLTÜREL VE DİNÎ ETKİSİ 

3.8.1. İran ve Irak’taki Müçtehitlerin Caferiler İçin Önemi 

Dinde taklit, bilinçli bir bilgi edinme işidir. Öğrenmenin başka bir şeklidir. Taklit sadece 

bilimsel ve fıkhi konularda mümkündür. Taklit, görüş ve mantık bağımsızlığına ve düşünce 

özgürlüğüne zarar vermez. Çünkü taklit akli değil teknik ve uzmanlıkla ilgilidir (Şeriati, 2017: 

241). Şii inancında Hz. Muhammed’in vefatından sonra dinî ve dünyevî işleri yönetecek bir 

imam gerekliydi. Şiilerde on iki imam’ın sonuncusunun ölmediği ve geri döneceği düşüncesi 

hâkimdir. Çünkü hiçbir zaman diliminde imamsız toplum düşünülemez. Bu nedenle İmam’ın 

gizliliği süresince İmam’a vekillik edecek müçtehidlerin varlığı gereklidir (Özarslan, 2005: 56). 

Şii düşüncesinde yaşamayan müçtehidi taklit etmek caiz değildir. Fakat herhangi bir konuda 

taklit ettiği müçtehit ölmüşse bu konuda taklid devam ettirilebilir. Yeni bir konu olduğu za-

manda ölen müçtehidin taklit edilmemesi gerekir. Şii düşüncesine göre, müçtehite uyma 

Şia’nın fıkıh bilgisinin yeni ve dinamik bir yapıda olmasını sağlar. Şiilikte fıkhi meselelerde 

çalışmalar yaparak içtihat derecesine ulaşmak farzı kifayedir. Şia, Ehlisünnet’in tersine ölmüş 

bir müçtehide uymanın uygun olmadığı düşüncesindedir. Ehlisünnet’te ölen bir müçtehide 

taklid caiz olduğundan onlar fıkhi yenilenme yönünden zayıf kalmıştır (Tabatabai, 2005: 104). 

Türkiye’de yaşayan Şii müçtehit bulunmamaktadır.  

Şiilerin, On İki İmam’ın masum olduklarına inanmaları, onlara ait kabir ve yatırlara yöne-

lik ziyaretlere büyük önem atfetmeleri ve On İki İmam’ın hadislerine önem vermeleri Ehlisün-

net’in eleştirisine maruz kalmıştır (Sallabi, 2016: 716). 

Caferi Şiilerin “ahkâmda taklit” olarak adlandırdıkları durum, Şii âlim ve müçtehitlerle 

aktif ilişkide bulunmaktır. Onlar hayatın her alanındaki fıkhi konularda müçtehitlere başvur-

maktadırlar. Çünkü müçtehitleri, On İki İmam’ın temsilcileri olarak görmektedirler (El-Hadi, 

2011: 58). K1, müçtehitlerin kendileri için önemli olduğunu dile getirmektedir. Yaşayan müç-

tehitler genelde, bugün İran ve Irak’tadırlar. Onların Şii mezhebine yönelik fetvalarının Cafe-

riler için bağlayıcı olduğu görüşmecilerin ifadelerinden anlaşılmaktadır: 

“E tabii ki biz önemsiyoruz onların görüşlerini, özellikle müçtehitlerimiz falan canlı, yaşayan müç-

tehitler. Müçtehit kavramı, yani seyit dediğimiz Peygamber’in soyundan gelen insanların kendilerini 

yetiştirip günümüzde fetva verebilecek seviyeye gelmeleri işte. Onların fetva vermeleri, tabii ki biz on-

lara uyuyoruz işin doğrusu yani. Kanal On4 izliyoruz, bir de Kanal 12 açtılar; bizim içtihadımızla ilgili 

bilgiler veriliyor, genellikle onlar seyredilir. Onlar bizim içtihadımız, yöremiz, geleneklerimizle ilgili 

yaşlılarımızı konuşturuyorlar. Ben bazen Kanal 12’ye bakıyorum. Kasım Alcan bizim akrabadır İstan-

bul’da. Kanal 12’nin yönetmeni odur. Kanal 12’yi İstanbul’da, Kanal On4’ü de Ankara’da kurmuşlar. 

Türkiye’deki Caferilerle ilgili, mezheple ilgili. Ramazan ayında dualarla ilgili işte Şaban ayı, Recep 

ayında falan program yapıyorlar, sunuyorlar. Bir de yöremize ait işte yöresel, köylerde falan çekim ya-

pıyorlar yayınlıyorlar. Fazla da takip etmiyoruz, arada sırada Aşura, Tasura ayında bakıyoruz, öyle 

denk geldikçe. Diğer normal televizyonları daha çok seyrediyoruz” (K1, 46, Öğretmen). 

Şiilikte müçtehit mahalli anlamda dinî lider görünümündedir. Dinî ve sosyal alanda bu 

liderin görüş ve önerileri yol gösterici olmaktadır. Müçtehit olmak, uzun yıllar zorlu bir eği-

timi gerektirir. Bu husus görüşmecilerin ifadelerine de yansımaktadır: 



 

117 

“E tabi ilim adamlarıdır bunlar [müctehidler]. Orada [ilim havzalarında] okuyan binlerce ve yüz-

lerce âlim hoca var. Vermiş oldukları kararda İslam’ı anlatmaları önemli” (K19, 57, Akademisyen). 

K20’ye göre müçtehitler, Caferilikte dinî anlamda uzman statüsünde görülmektedir. On-

lar, Kur’an’dan ve Sünnet’ten İmamiye inancına göre hüküm çıkarma gücüne ulaşmış din 

adamlarıdır. Müçtehitler tarafından özellikle fıkhi konularda verilen fetvalar Türkiye’deki Ca-

feri  vatandaşlar için de bağlayıcı olabilmektedir. Bu hususta bir katılımcı şöyle demektedir:  

“Müçtehitleri benimsiyoruz. İçtihatta onlara bağlıyız. Onlar işin uzmanı, profesörü. Biz teknisye-

niz. Biz kendi başımıza hareket etmiyoruz. Fetvaya göre hareket ediyoruz. Fıkhi konulara uyuyoruz” 

(K20, 46, Din Adamı). 

Talebe, müçtehit vasfının sahibi olabilmek için zorlu ve uzun bir yol kat eder. Müçtehidin 

eğitimi takriben yirmi sene kadar sürer. Onlar Arapça, mantık, belagat ile başlayan bu eğitim 

sürecinde İslami ilimler ve Caferi fıkhı üzerine tahsil yaparlar. Öğretim hayatı geleneksel sis-

temle devam eder. Yani talebe Necef ve Kum gibi eğitim merkezlerinde kendisini kabul ede-

cek bir hoca bulur. On yıllık eğitimden sonra daha az başarılı olan öğrenciler molla konu-

munda köy, kasaba ve vilayetlerde camilerde imam olarak görev yaparlar (Fığlalı, 2008: 198). 

Zeki ve parlak olan talebeler yirmi yıl sürecek eğitime devam edip sonunda müçtehit vasfına 

ulaşırlar. Müçtehit başarısına göre Hüccetül-İslam (İslam’ın delili), Ayetullah (Allah’ın işareti) 

ve sonunda Ayetullahi’l- Uzma (Büyük Ayetullah) unvanlarını alır. Bu unvanlar, müçtehitler 

arasında ilmî derecelendirmelerdir. Müçtehitler şeriatı açıklama gücüne sahiptirler (Fığlalı, 

2008: 198). Müçtehitlerin otoritesi, tüm dünyadaki Şiiler üzerinde etkilidir. 

Katılımcılardan K21, son bir yıldır İran ve Irak’taki Şii din adamlarının görüşlerini önem-

sediğini ifade etmektedir. Bunun sebebi ise Türkiye’de Caferi mezhebine göre ictihad eden 

taklid merciinin bulunmamasıdır: 

“Son bir yıldır önemsiyorum. Çünkü Türkiye’de yaşadığımız inanç şekli uymadığı için son bir 

yıldır daha çok İran’dakini önemsiyoruz” (K21, 26, Muhasebeci). 

 

3.8.2. Müçtehitlerin Milliyeti Yoktur  

Şia alimlerin ekseriyeti yukarıda da belirtildiği gibi devletten maaş cinsinden maddi bir 

gelir sahibi değillerdir (Şeriati, 2009: 172). Müçtehitler, Şii düşüncesinde önemli bir makamı 

olan “Merci-i Taklid” konumundadırlar. Caferilerin taklit etmesi gereken en üst “ruhani 

merci” konumundadırlar (Özarslan, 2005: 57). Caferilikte müçtehit, fetva verme yetkisi bulu-

nan İran ve Irak’taki ilim havzalarında yaşayan, önder olan kişilerdir. Bu nedenle milliyeti 

fark etmeksizin, dünyanın hangi ülkesinde olurlarsa olsunlar, müçtehitlere tabi olduklarını 

ifade etmektedirler. 

Katılımcılardan K7 müçtehitlerin görüşlerini önemsediğini belirtmekle birlikte müçtehit 

kavramını evrensel bir olgu olarak ele almaktadır. Dünyanın neresinde olursa olsun müçte-

hitlere milliyet yani etnik esasa dayalı bir bağlılık olmadığını, bunun dinî bir bağlılık olduğu 

vurgulamaktadır. K7’nin söylediklerine göre, Türkiye’deki Caferiler, müçtehitlerin fetvalarına 

göre hareket etmektedirler. Caferiler için içtihad kapısı kapanmamıştır, güncel meselelerde 

fıkıh konularında müçtehitler fetva vermektedirler ve tüm Şii dünyası bu fetvalara itaat et-



 

118 

mektedir. Caferiler için önemli olan din lideri olmasıdır. Müçtehidin belli standartları oldu-

ğunu ifade etmektedir. Bunlar; fetva verme, kurtarıcı olma, ders okutma ve fıkıh bilgisidir. 

Hangi milletten ve ülkeden olduğu fark etmeksizin müçtehide tabi oldukları ifade edilmiştir. 

Bugün eğer Türk bir müçtehit çıkarsa, ona da tabi olacaklarını belirtmektedir: 

“Bizim bugün dünyada nerede olursa olsun Şia’nın dinî âlimleri, özellikle müçtehitlerden bahsedi-

yorum. Müçtehitlerimizin milliyeti yoktur. Yani bugün Amerika’da da olsa bizim için fark etmez, yeter 

ki Şia müçtehidi olsun yani. İster Irak’ta olsun ister İran’da olsun, kim olursa olsun, o seviyede olsun. 

Zaten müçtehidin belli bir standardı vardır ki hem ders okuması hem fıkıh olması lazım, fetva vericidir. 

Kurtarıcı olması lazım. Bunları biz tabi ki önemsiyoruz. Biz bunlara mesela namaz hususunda fetva, 

risale dediğimiz fetva noktasında bütün fıkıh meselelerimizde kimini Irak’taki müçtehitlerimiz mesela 

bugün Ayetullah Sistani Irak’tadır. Büyük bir müçtehidimiz. Ona itaat ediyoruz. Diğeri İran’dadır, 

Ayetullah Hamaney’dir veya Horasani’dir, Şirazi’dir. Bunlara itaat ediyoruz. Fıkıh meselede yani fıkıh 

meselede tabi oluyoruz. Nedendir, fark etmez. Biz diyoruz fıkıh meselemizi bugün Irak’ta değil Libya’da 

da olmuş olsa fıkıh fetvayı veriyor, müçtehitse uzmansa bizim için o da geçerlidir. Bugün Türk’ün çok 

iyi bir ders okuyup medreselerde büyük bir üstat, âlim olanlarımız vardır. İçlerinde Ayetullah olanlar 

vardır. Bugün fetva verirse biz ona da Türk olarak uyabiliriz. Yani mezhebimizde bu Türk’tür, Fars’tır, 

Arap’tır, Iraklıdır, İranlıdır ayrımcılığımız yoktur. Bir tek, din liderimiz, müçtehidimiz olsun bizim için 

değişmez şeydir” (K7, 55, Din Adamı). 

Şeriati’ye göre Sünnilik, büyük alimlerin İslami mantığına dayanmaktadır. Abbasiler dö-

neminde devlet Sünniliği dört kişiyi resmi merci ve İslam fıkıh mektebinin ilk ve son halifeleri 

olarak kayıt altına aldı. Böylece bilimsel içtihat yolunu kapattı ve Sünniliği kalıplaşmış bilgi-

lere maruz bıraktı (Şeriati, 2017: 85). 

Görüşmelere katılan bir diğer din adamı olan K23 (47, Din Adamı), Şii düşüncesinde Ehl-

i Beyt’in yaşayan bir üyesi olmadığı zaman bugün ordinaryüs profesör seviyesinde olduğu 

düşünülen müçtehitlerin dinî bilgi verdiğini ifade etmektedir. Din adamları ile görüştüğü-

müzde, Caferiliğin Sünni mezheplerle içtihat konusunu kıyaslayarak açıkladıkları görülmek-

tedir. K23’e göre Ehlisünnet’e bağlı dört mezhep (Hanefi, Şafi, Maliki, Hanbeli) içtihadı ka-

panmıştır. Fakat Caferilerin inancında, Ehl-i Beyt’ten biri olmadığı zaman müçtehitlerin fetva 

verme yetkisi vardır. Bu nedenle kendi içtihatları hiç kapanmamıştır. Bugün Caferilerin içtihat 

konularındaki kararları müçtehitlerden etkilenmektedir. Katılımcılardan K23, coğrafi ve etnik 

olarak müçtehitlerin bulunduğu yerin veya ırkın önemli olmadığını belirtmektedir. Hangi ül-

kede olursa olsun müçtehidin kararlarının kendilerini bağlayıcı olduğunu belirtmektedir: 

“Bizim mezhebimizde içtihat kavramı var. Şia inancında Ehl-i Beyt’ten biri olmadığı zaman hocalar 

hocası, ordinaryüs profesör dinî bilgi verir. Ehlisünnet’te dört imamla bu içtihat kapanmıştır. Şiilikte 

böyle bir kapanma yoktur. Her zaman görüşebileceğimiz bir müçtehit vardır. Her ilim dalında tıp, ma-

tematik böyledir. Müçtehitlerin verdiği fetvalar bizi illaki bağlar. Coğrafi olarak Pakistan, Türkiye, Av-

rupa önemli değil. Fars olabilir, Kürt, Türk, Arap olabilir. Sadece içtihat sahibi olması önemli” (K23, 

47, Din Adamı). 

İfadelerden de anlaşılacağı gibi Caferilerde dinî bilgi günceldir. Mesela, Sünni halk İmam 

Hanefi’nin ya da İmam Şafi’nin görüşlerine göre içtihatlarına devam etmektedirler. Fakat Ca-

feri halk, güncel olarak mezhepsel bilgilerinin müçtehitler sayesinde dinamik bir yapıda oldu-

ğunu düşünmektedir. 



 

119 

Iğdır’da yaşayan Caferi din adamları ile yapılan görüşmelerde mezhebî kimlik algılarında 

müçtehit inancının önemli olduğu göze çarpmaktadır. Caferilerde, Şiiliğin aktif olarak dina-

mik bir yapıda olduğu düşüncesi vardır. Yani bugün güncel meseleler müçtehitlerin fetvaları 

ile şekillendirilir. Müçtehitlerin Caferiler nezdinde son derece önemli bir âlim konumunda ol-

duğu anlaşılmaktadır. Farklı kesimlerde katılımcılarla yaptığımız görüşmelerde, her Ca-

feri’nin bu fetvalara tamamen uymadığı, kararları verirken kendi mantık süzgeçlerinden ge-

çirdikleri ifadelerden anlaşılmaktadır: 

“Elbette tabii. Onlarda din adamıdır. Eğer Allah yolunda verdikleri kararlar doğruysa, toplum ta-

rafından benimsenirse biz de tabii benimsiyoruz. Toplum eğer benimsemirse, toplumun zararına olan 

bir şey varsa hiç kimse onu kabullenmez” (K3, 60, Köylü).  

K10 müçtehitlerin görüşünü, kendine göre yorumlayarak önemsediğini belirtmektedir: 

“Görüşünü şöyle önemsiyorum, bana göre doğruysa önemserim. Yanlışsa önemsemem. Bugün 

derse; ‘Bunu yapacaksınız’ mantığıma uyursa, dine uyursa men (ben) onu yaparım ama uyumuyorsa 

yapmam” (K10, 55, Tekniker). 

Şiilik, Sünnilikten farklı olarak yorum özgürlüğünü ve ekol çoğulculuğunu korumuştur. 

1979 yılında İran’da Humeyni ile başlatılan velayeti fakih sistemi Şii ulema tarafından tartışıl-

maktadır (Corm, 2018: 176). Bugün Şii düşüncesinde yorum özgürlüğü devam etmektedir. Şii 

inancı, müçtehitlerin fetvaları ile güncel meselelere yorumlar getirmektedir. 

Katılımcılarla yapılan görüşmelere dayanılarak Caferilerin bir kısmının tam anlamıyla 

müçtehitlere koşulsuz, şartsız tabi olmadığı anlaşılmaktadır. Bazı katılımcılar müçtehitlerin 

vermiş olduğu fetvaları, mantık süzgeçlerinden geçirerek ve hatta Peygamber ve Kur’an’ı baz 

alarak hareket ettiklerini belirtmektedirler. K10’un ve birçok katılımcının ifadelerinde bu gö-

rüşler yer almaktadır. Müçtehitlerin kararlarının yaşadıkları toplum tarafından benimsenmesi 

de bir diğer faktördür. Böylece, kişi toplumun benimsediği kararlar yönünde hareket etmek-

tedir. Katılımcılardan K9 ise molla olarak din adamlarının dediklerine inanmadığını belirt-

mektedir: 

“Valla işin doğrusu ben hiçbir mollanın dediğine tam inanmıyorum Allah’tan başka. Caferi olsun, 

Sünni olsun” (K9, 55, İşçi). 

Caferilerin bir kısmı müçtehit görüşlerini tamamen önemser iken katılımcıların eğitim 

oranının artmasıyla bu durumun daha seçici ve kişisel mantık çerçevesinde yapıldığı görül-

mektedir. Özellikle üniversite mezunu Caferilerin, müçtehitlerin görüşünü tamamen kabul 

etmedikleri, kendi zihin süzgeçlerinden geçirdikleri görüşmelerimiz sırasında ifade edilmiştir. 

Caferiler için müçtehitler taklit merciidir. Müçtehitlerin eğitim süreci yoğun ve çok kapsamlı 

olmaktadır. Nasıl ki Türkiye’de ordinaryüs bir profesör görüşlerine bakılmaksızın eğitimin-

den dolayı toplum nezdinde kendisine saygı duyuluyorsa müçtehitlere de aynı saygı vardır.  

 K26’nın da ifadelerinden anlaşıldığı üzere katılımcılar müçtehitlere ilim yönünden saygı 

duymaktadırlar. Irak ve İran’daki müçtehitlerin yetkin olduğu ifade edilmektedir. Fakat müç-

tehitlerin görüşlerini önemsemekle birlikte koşulsuz bir bağlılık söz konusu değildir:  

“Ya önemsiyorum ama olmazsa olmaz demiyorum. Adamlar elli sene altmış sene ömürleri boyunca 

okumuşlar. Din konuları dışında diğer ilimlerle de ilgilenmişler. Matematikte, astronomide, felsefede. 

Onun müçtehit olabilmesi için taklit merci diyorlar. Diyelim ki bin tane müçtehit varsa içinden altı- 



 

120 

yedi kişi yetkin oluyor. Fetva verenler bu altı- yedi kişi. Bütün müçtehitler fetva veremiyor, onlara uz-

man diyorlar, Ayetullah uzmanı?. Ne bilim Seyit Sistani. Irak’ta Sistani Hoca doksan küsur yaşında...” 

(K26, 55, Mühendis). 

Yapılan görüşmelerde, eğitim seviyesi azaldıkça İran ve Irak’taki müçtehitlere bağlılığın 

arttığı dikkat çekmiştir. İlkokul mezunu ev hanımı olan K6, İran’ı Kanal On4 aracılığıyla sü-

rekli takip ettiklerini ifade etmektedir; “Tabii, İran’ı önemsiyirek, dinliyirek zaten. Kanal On4’de 

her zaman dinliyirek. Türk kanalıdır, İranlı hocalarımız çıkır” (K6, 25, Ev Hanımı). Ortaokul me-

zunu olup esnaflık yapan K8 müçtehit durumundan dolayı bağlı olduklarını dile getirmekte-

dir; “Bizde müçtehit olayı vardır. Biz onlara bağlıyız. Önemsiyoruz” (K8, 55, Esnaf).  

 

3.8.3. İran ve Irak’taki İlim Havzaları 

İslam’da müçtehitlere hem yaşarken hem de öldükten sonra hürmet edilir. Şii gruplarının 

kendilerine has çeşitli dinî adetleri bulunmaktadır (Yel, 2013: 174). Günümüzde Şii inancında, 

yaşayan ve otorite sahibi olan din liderleri müçtehitlerdir. Max Weber’in otorite kavramı, Ca-

ferilikte müçtehitler olarak görülmektedir. Şiiler, otoriteyi Peygamber soyundan gelenler ile 

açıklar. İmam Mehdi dönene kadar, fetva verme yetkisi müçtehitlere bağlıdır. Şiiler, ruhani 

lider olan imamın (İmam Mehdi) dönüşünü beklemektedir. Sünniler ise otorite olarak halife-

liği kabul etmiştir. Fakat bugün halifelik kaldırılmıştır (Kippenberg, 2012: 156). Tüm Şii dü-

şüncesinde yer alan müçtehit inancı, Caferilerde de vardır. Müçtehitlerin yetiştiği eğitim alan-

ları İran ve Irak’ta bulunmaktadır. 

K5, İran ve Irak’ın kendileri için önemini, ilim havzaları üzerinden örneklemektedir. Sün-

niler için Mısır’da bulunan El-Ezher üniversitesinin önemi nasılsa kendileri için de İran ve 

Irak’taki ilim havzalarının aynı değeri taşıdığını ifade etmektedir. 

 “Önemsiyoruz, zaten şöyle bir inanç var. El-Ezher Üniversitesi Sünni âleminde nasılsa biz de 

orayı o gözle görüyoruz. Kum ilim havzası var, Necef ilim havzası var. Bütün müçtehitler ordan yetişir 

zaten, 2 koldan yetişir. Necef’te Necef ekolü var, İran’da Kum ekolü var. Medreseler var orada, hatta 

Ehlisünnet’in de medreseleri var. 6 milyon civarında Ehlisünnet var. Onlar da kendi medreselerinde ya 

fetva verirler ya da El Ezher Üniversitesi’ni ararlar” (K5, 36, Serbest Meslek). 

Birçok fikir sahasında olduğu gibi, Şii düşüncesinde de farklı ekoller bulunmaktadır. K5 

İran ve Irak’taki müçtehitlerin önemini, Sünniler için Mısır’daki El Ezher Üniversitesi ile kı-

yaslama yaparak anlatmaya çalışmıştır. Sünni dünyasında El Ezher hem akademik hem de 

dini eğitim anlamında önemli olmakla beraber fetva veren bir kurumdur. Bundan dolayı K5, 

kendileri için görüşleri önemli olan fetva makamı olan müçtehitler ile El Ezher Üniversitesini 

konum olarak aynı görmektedir. 

Caferilerin ifadelerinden, kimliklerini inşa ederken İran ve Irak’taki müçtehitlerin görüş-

lerini önemsedikleri anlaşılmaktadır. Bu bağlamda, mezhebî kimliğin inşasında hem ulusal 

hem de uluslararası faktörler rol oynamaktadır. 

 

  



 

121 

3.8.4. Türkiye’de Caferi Din Adamlarına Eğitim Alanı Sağlanamaması 

Türkiye’de Caferilik üzerine eğitim veren bir fakülte ya da bölüm bulunmamaktadır. Eği-

tim almak isteyen kişilerin, İran ve Irak’taki Şii eğitim alanlarına gitmeleri gerekmektedir. Tür-

kiye’de yaşayan Caferilerin çok büyük bir çoğunluğunu oluşturan Azerbaycan Türkleri, 

İran’daki Caferi nüfusun önemli bir kısmını oluşturur. Azerbaycan Türk’ü oldukları için as-

lında millî kimlik ile dinî kimlik arasında kaldıkları görülmektedir. 

Caferi katılımcılarla yapılan görüşmelerde, bazıları Türkiye’de kendi mezheplerine yöne-

lik eğitim sahasının bulunmadığını belirtmektedirler. İlahiyat fakültelerinde doğrudan Caferi 

fıkhı üzerine eğitim verilmemektedir. K12 bu durumun onları dini eğitim için İran ve Irak’a 

mecbur bıraktığını belirtmektedir; 

“Tabii bizim müçtehitlerimiz, Türkiye’de bize eğitim ortamı sağlanmadığı için yani bizde bir ilahi-

yat fakültesi olsa bizim ne işimiz var İran’da ne işimiz var Irak’ta. Türkiye’de eğitim sahası açılmadığı, 

(Caferilere) böyle bir şey imkân sunmadıkları için bizim müçtehitlerimizin hepsi Irak’ta veya oradaki 

medreselerde okudular. İçtihadımız açısından sadece inancımız açısından, yoksa bugün savaş olsa ben 

İran’a karşı da savaşırım, Irak’a karşı da savaşırım. Bu konuda ülkemin asla şeyini yapmam ama inanç 

konusunda, sadece mektep müçtehitlerin yetiştirilme sahası olduğu için öyle bir şeyimiz var” (K12, 44, 

Memur). 

Üniversite eğitimi alan ve bir kamu kurumunda yöneticilik yapan K12, İran ve Irak’taki 

müçtehitlere tabi olma durumlarını eleştirmektedir. Kendisi İran ve Irak’taki Şii din adamla-

rına bağlı olduğunu belirtmekle birlikte bu durumdan rahatsızlık duyduğunu ifade etmekte-

dir. Çünkü Caferilere yönelik Türkiye’de dini eğitim sahası olmadığı için Caferiler İran ve 

Irak’ta medrese eğitimi almaktadırlar. Burada, K12 daha milliyetçi bir yaklaşım ile aslında bu 

durumun zorunlu bir sebepten kaynaklandığını ifade etmektedir. “Yoksa ne işimiz var İran’da 

ne işimiz var Irak’ta” ifadesini kullanmaktadır. K12 mezhebî kimlik ile etnik kimliğin çatıştığı 

bir durumu yaşadığı anlaşılmaktadır. K29 ise Türkiye’de Caferi mezhebine dayalı eğitim ve-

rilmediği ve Caferilik yok sayıldığı için İran ve Irak’taki Şii din adamlarının bu eğitim boşlu-

ğunu doldurduklarını düşünmektedir. Ancak bu faaliyetleri misyonerlik faaliyetleri olarak 

görmektedir: 

“Misyonerlik faaliyeti olduğunu düşünüyorum oradaki din alimlerinin buradaki mezhebi eğitim 

faaliyetlerini. Burada mezhebi eğitim yok ve mezhebi yok saydıkları için onlarda gidip mezhebi başka bir 

yerde yaşatıyorlar” (K29, 32, Öğretmen). 

Bazı Caferilerin zihninde millî (etnik) kimliğinin, mezhebî kimliğinin önüne geçtiği görü-

lebilmektedir. K29’un Türkiye’deki Caferilere yönelik İran ve Irak’taki Şii din adamlarının dini 

eğitim faaliyetlerini, misyonerlik faaliyeti olarak görmesi bundan kaynaklı olabilir. Çünkü ka-

tılımcı Caferilerin Azerbaycan Türk’ü olması, Türkiye’ye aidiyet duygusunu milli kimlik an-

layışı ile güçlendirmektedir. Türkiye’de sadece Sünni kimliği altında ilahiyat eğitimi verilmesi 

Caferileri rahatsız etmektedir. İlim sahasının İran ve Irak olması, müçtehitlerin o bölgelerde 

yetişmesini sağlamaktadır.  

Caferiliğin, dünya genelinde beslendiği havzalar İran ve Irak bölgeleridir. Doğu toplum-

larında mistik gelenekler ve din ön plana çıkmaktadır. Bu nedenle müçtehitlerin yaşadığı ve 

yetiştiği bu havzalar manevi olarak önemli görülmektedir. K18 İran ve Irak’taki Şii dini eğitim 



 

122 

alanlarını, Doğu ve Batı üzerinden karşılaştırarak düşüncelerini açıklamaktadır. Caferiliğin 

İran ve Irak’taki ilim havzalarından beslendiğini ifade etmektedir. Batı, teknoloji olarak ön 

plana çıkmaktadır, Doğu ise sosyal ve kültürel olarak ön plana çıkmaktadır: 

“Önemsiyorum. Çünkü bir ilmin, (gerek) dinî bilimlerin gerek pozitif bilimlerin dünyadaki ağırlık 

merkezleri vardır. Batıda teknoloji ve inovasyonun, Doğuda dinî, sosyal ve kültürel boyutlarının öne 

çıktığını gördüğümüz yerde İran ve Irak’taki Caferi din adamlarının görüşlerinin önemli olduğuna ina-

nıyorum. Caferilik bu havzalardan besleniyor” (K18, 56, Akademisyen). 

K28 ise Caferi âlimleri için eğitim sahası bulunmadığını ve Türkiye’de fıkıhta kendilerin-

den farklılık olduğunu ifade etmektedir. Bu nedenle İran ve Irak’taki Şii din âlimlerinin gö-

rüşlerini önemsediğini belirtmektedir: 

“İran ve Irak’taki Şii din âlimlerinin görüşlerini önemsiyorum. Türkiye’de bizim âlimler için eğitim 

kurumumuz yok. Fıkıhta farklılık var. İmam Caferi Sadık’ın öğretilerini veren yer yok” (K28, 36, Aka-

demisyen). 

Katılımcılar ile yapılan görüşmelerden sonra denilebilir ki Caferi din adamlarının ve müç-

tehitlerinin eğitim alacağı bir kurum veya kuruluş Türkiye’de bulunmamaktadır. Bu nedenle, 

Türkiye’de yaşayan Caferilerden ilim öğrenmek isteyenler İran’a gitmektedir ve belli bir süre 

orada eğitim aldıktan sonra Türkiye’ye dönerek Diyanet’e bağlı olmayan camilerinde görev 

yapmaktadırlar. Caferilerin fıkıh konularında fetvalarını dinledikleri müçtehitler de İran ve 

Irak’ta eğitim almaktadırlar. Türkiye’de Caferilere eğitim alanı sağlanamaması onları İran ve 

Irak’a gitmek zorunda bırakmaktadır. Etnik olarak Türk olan Caferiler, milliyetçi duyguların 

bir serzenişi olarak bu durumdan rahatsızlık duymaktadırlar. Kendi ülkelerinde mezhepleri 

üzerine eğitim sahasının açılmasını istemektedirler. 

 

3.8.5. Dinî Bayramların Farklı Zamanlarda Kutlanılmasında Mezhepsel Etki  

Ramazan ayında Diyanet’in belirlediği bayram günü, Caferiler tarafından uygulanma-

maktadır. Çünkü Caferiler bayramları ve kandilleri ay takvimine göre kutlar. Bu nedenle Ca-

feriler, Sünni halktan bir gün sonra bayram yapmaktadır (Bakırlı, 2019: 50). Ayın, gökyüzünde 

görülme hareketine göre İran ve Irak’taki müçtehitler, ramazanın son gününde ertesi gün bay-

ram olup olmayacağına karar vermektedirler. Böylece, Caferiliğe mensup olan bireyler, müç-

tehitlerin kararını bekleyip karara uyduktan sonra Ramazan Bayramı’nı kutlamaktadırlar. 

Türkiye’de Ramazan Bayramı’nın ikinci günü Caferilerde Ramazan Bayramının ilk günü ola-

rak kabul edilebilmektedir. Ama K25 gibi bazı Caferiler, müçtehitlerin bu kararına karşı çık-

maktadırlar. K25, bunun toplumsal açıdan ayrıştırıcı bir durum olduğunu vurgulamaktadır: 

“Valla önemsediğim de var, yüzde seksen karşı olduğum da var. Çok fazla takip etmirem. Niye 

karşıyım mesela son zamanlarda çok farklı uygulamalar var. Mesela bayram. Ramazanlıkta bir kısmı 

diyor ki ertesi gün mesela. Birlikten yanayım mesela. Ertesi gün ay görüldü görülmedi mesela. Ya bunu 

benden genelde sosyolojik açıdan bütünleşmek birliktelik olarak gördüğüm için mesela diyelim annem 

babam yedi bugün ben tutucuyum (oruç tutmayı kast ediyor) ertesi gün ay görülmedi falan. Buna kar-

şıyım, anlatabiliyor muyum?” (K25, 46, Mühendis). 

Bazı Caferiler, İran’da değil Türkiye’de yaşadıklarını gerekçe göstererek Ramazan Bay-

ramı gibi toplumsal olarak kutlanan dini günlerde Diyanet’e uymaktadırlar. Ayrıca farklı 



 

123 

müçtehitlere bağlı olan Caferiler farklı günlerde bayram yapabilmektedir. Mesela bir Caferi 

kadın Sistani’ye bağlı olduğu için oruç tutarken eşi Ali Hamaney’e bağlı olduğu için oruç tut-

mayarak bayramını yapabilmektedir. Bu durum Iğdır’da oruç tutma ve bayram yapma konu-

sunda birliktelik olmadığını göstermektedir (Balamir, 2022: 174).  

İran’daki müçtehitlerin taklit merci olmasından dolayı, Caferilerin dinî günlerde ve bay-

ramlarda Türkiye’deki uygulanan günlerden farklı hareket ettikleri anlaşılmaktadır. Sosyal 

ilişkilerde mezhepsel aidiyet duygusu kendi bayram ritüellerini oluşturmalarını sağlamıştır. 

Caferiler Türkiye’de Sünni halk ile birlikte yaşamaktadır. Fakat Ramazan Bayramı gibi önemli 

bir günde, bulundukları çevreden farklı olarak İran ve Irak’tan gelen fetvalar doğrultusunda 

bayram gününü oruçlu olarak geçirebilmektedirler. Bu durumdan rahatsız olan K25, sosyolo-

jik anlamda toplumda dinî bayram olan önemli bir sosyal günün, ayrıştırıldığını ifade etmek-

tedir. Bu nedenle İran ve Irak’taki müçtehitlerin görüşlerinin bir kısmına katıldığını ama ço-

ğuna karşı olduğunu söylemiştir. K25’in birlik ve beraberlikten yana olması aynı zamanda 

etnik olarak Türk olduğu için Türkiye’deki geri kalan Sünni Türklerden ayrı bir günde bayram 

kutlanmasından rahatsızdır. K25’in etnik kimliğinin getirdiği aidiyeti, mezhebi kimliğinin ge-

tirdiği aidiyetin önüne geçmektedir. 

Görüştüğümüz Caferiler arasında bu duruma (Ramazan Bayramı’nın farklı günlerde kut-

lanılmaya başlanması durumu) ayak uydurmayan, etnik kimliği mezhebî kimliğine baskın 

duygular hissettiren Caferiler, Diyanet’in Türkiye’de belirlediği günü Ramazan Bayramı’nın 

birinci günü olarak kutlamaktadırlar. Caferiler arasında bu durum ikililik oluşturmaktadır. 

Bayram günü oruçlu olan Caferilerin evine Sünni komşuları ziyarete gitmemektedir. Sünniler, 

Ramazan Bayramı’nın ikinci gününü kutlarken eğer İran’da fetva verildi ise Caferiler bugünü 

bayramın birinci günü olarak kutlamaktadırlar. 

Aşut’un yaptığı çalışmada Iğdır’da meslek, yaş, gelir düzeyi, eğitim düzeyi ve dini gele-

nekler farklılaştıkça din adamlarına bakış açısı değişmektedir. Din adamları mesleki olarak 

yetersiz görülmektedir. Ayrıca din görevlilerinin, kendi meslekleri dışında bir işle uğraşma-

sını görevlerinin bir parçası olarak görmektedirler. Camii dışında yürütülen bu hizmetler; 

mevlit, hatim, taziye vb. faaliyetlerde maddi kazanç sağlamamaları gerektiğini düşünmekte-

dirler. Halk, din görevlilerinin mesleki ve kişilik özelliklerini yetersiz görüyor olsa da dine 

olan bağlılıktan dolayı saygı duymaktadır (Aşut, 2016: 74). 

Mühendis olan K24 de benzer olarak din adamlarına saygı duymakla beraber din adam-

larını eleştirmektedir. Müçtehitlerin Ramazan ayının bitişi için gökyüzünde ayın görünmesi 

gerektiği görüşüne, bilimsel yaklaşmaktadır. Ayın çıplak gözle görülemeyeceğini ve ayın ev-

releri olduğunu ifade etmektedir. Kendisi ve çocukları Sünnilerle aynı zamanda bayramı kut-

larken, eşi ve kaynanası ertesi gün müçtehitlerin belirlediği günü bayram günü olarak kutla-

maktadır. K24 bu durumdan rahatsız olduğunu belirtmiştir. K24’ün dediğine göre Caferi ca-

milerinde ramazan ayı boyunca okunan sela, eğer ramazanın son günü tekrar okunursa ertesi 

gün oruç tutulmaya devam edilir fakat eğer sela okunmazsa o gün Ramazan Bayramı olarak 

kutlanır: 

“Yok. Yani mantığıma uyuyorsa önemserim. Uymuyorsa önemsemem. Ben buradaki Ali Bardakçı 

mı neydi onları önemsemirem. Çünkü ben bunu gördüm dini kendilerine göre yorumlama yapıyorlar. 



 

124 

Mesela geçen faizin helal olduğunu dediler. Bizim Diyanet dedi. Faiz bir kısmını allayıp pullayıp cım-

bızla bir yerini çekmişler. Mesela kadın hakları konusu var. Ben buna çok şiddetle karşıyım. Niye karşı-

yım? Geçmişe dönük madem bunlar sünnet, sünnet, sünnet diyorlar, Hz. Muhammed’in hayatına bak-

tığımız zaman karısı Hz. Hatice şimdiki tabirle iş insanıymış. Malını, mülkünü Hz. Muhammed eşin-

den almış. Zaten yetim bir çocukmuş. Yıllarca onun işlerini yürütmüş. Kızı desen, çocukları desen, 

torunları desen; kız çocuklarından bahsediyorum. Onu alıp peçeye koyup aman evden çıkmasın diye bir 

şey söz konusu değil. Kervanlarla beraber gitmiş. Çocukları ile gitmiş. Madem öyle ileri giden korumalık 

varsa peçeli, kadın dışarı çıkmaması seyahat etmemesi. Yani şimdi erkeklerin kendi istediklerini dinin 

adı altında toplayıp insanların beynine o şekilde yerleştirdiler. Öyle bir şey yok, ben inanmıyorum. 

Çünkü hiçbir yerde yok öyle bir şey. Ben Kur’an’ın Türkçesini okuyorum. Ora olmadı internette oku-

rum. Öyle bir şey yok, neresinde. Göstersinler tamam diyeceğim. Bu şekilde onlara güvenim yok. Bu 

Sünni’siydi, Şii’siydi, Hristiyan’ıydı hiç fark etmez. Ramazan’da bayram oldu olmadı, ay göründü gö-

rünmedi. Yok, işte çıkıp aya bakmışlar ayı görememişler. Ya sen ayı göremezsin ki! Şimdi ayın evreleri 

var. İlmi fenni bilen birine zaten saçma gelir. Ayın evreleri var. Kışın gün kısa olduğu için göremezsin. 

Kutuplarda görmen lazım. Çıplak gözle göremezsin. Ben ve çocuklarım bugün bayramı kutluyorsak 

eşim ve kaynanam yarın kutluyor. Ben Diyanet’e uyuyorum eşim İran’a. Onlar teleskopla bakıp bildi-

riyorlarmış. Ya da ramazan boyunca sabah namazından önce Sela okunuyor. Eğer Sela okunuyorsa 

ertesi gün oruç tutun demek isteniyor. Eğer okunmuyorsa yarın bayram demek. Yaşlılar anlıyor” (K24, 

40, Mühendis). 

Ramazan ayında bayramın hangi gün kutlanacağı, Caferiler arasında görüş ayrılığı yarat-

maktadır. Öyle ki K24’ün aile üyeleri dahi farklı günlerde Ramazan Bayramı’nı kutluyorlar. 

Bayram toplumları birleştirir, sosyalleştirir ve geliştirir. Ramazan ayı bittiği zaman eğer ay 

görüldü ise son orucun tutulduğu günün ertesi günü Ramazan Bayramı olarak kutlanır. 

İran’daki müçtehitler, ayın görülmesi üzerinden bayram olup olmayacağına karar vermekte-

dirler. Bu durum Türkiye’de yaşayan Müslümanların, farklı günlerde bayramı kutlamasına 

neden olmaktadır. Çünkü Caferilerin bir kısmı Diyanet’in takvimine göre bayramını kutlar-

ken, bir kısmı İran’dan gelecek haberi beklemektedirler. Katılımcıların bir kısmı tarafından 

bayramın farklı günlerde kutlanılmasının, sosyolojik olarak aile içinde ve toplum içinde bir-

leştirici olmaya engel olduğu düşünülmektedir. 

Türkiye’de namaz vakitleri, ezan saatleri, Ramazan ayındaki bayram günleri Diyanet İş-

leri Başkanlığı tarafından düzenlenir. Şii vatandaşların bu fıkıh meselelerinde ve önemli dinî 

bayramlarda Türkiye’deki Sünnilerden farklı hareket ettiği görülebilmektedir. Türkiye’de ya-

şayan Şiiler İran ve diğer ülkelerdeki Şii din adamlarının kararlarına tabi olmaktadırlar. Me-

sela bayramın ilk günü, Sünni ve Şii halk arasında değişebilmektedir. Yapılan görüşmeler sı-

rasında, fen bilimleri alanından mezun olan Caferi mühendislerin bu duruma karşı çıkabildiği 

söylemlerinden anlaşılmaktadır. Bireysel akıl ve mantık süzgecinin, Caferi mezhebinin algı-

lanmasında ve müçtehitlerin fetvalarını sorgulamalarında etkili olduğu görülmektedir. 

İran’dan gelen yönlendirmelerin (müçtehit fetvaları) Caferilerin toplumsal yaşamda bütünleş-

tirici toplumsal etkinliklerde farklı uygulamalara neden olduğu katılımcıların ifadelerinden 

anlaşılmaktadır: 

“...Mesela o taklit merci ama her dediğini yapmak zorunda değilim. Eğer bana uymuyorsa, inandı-

ğım Kitaba, Peygamber’e uymuyorsa onun süzgecinden geçiriyorum uyanları alıyorum, uymayanları 



 

125 

almıyorum. O anlamda yoksa onun her dediği kabuldür öyle bir şey yok. Tabii ki Sünni dinî âlimleri de 

önemsiyorum fakat süzgeçten geçiriyorum mantığımla, aklımla. Körü körüne şey yapmıyorum. Uyu-

yorsa alıyorum. Uymuyorsa diyorum ki ya bu da insan buda hata yapabilir anlamında” (K26, 55, Mü-

hendis). 

“Bazen. Her zaman önemsemiyorum. Mantığıma uyan şeyi yaparım” (K27, 36, İşçi). 

Caferiler, müçtehitlerin kararlarına uysa da uymasa da müçtehitlerin ilim yolculuğuna 

saygı duyuyorlar. K26 gibi katılımcılar müçtehitlerin görüşlerini kendi akıl süzgeçlerinden ge-

çirdiklerini ifade etmektedirler. K27 de K26’yı destekleyici şekilde benzer bir söylemde bulun-

maktadır. Müçtehitlerin görüşlerine bilimsel yaklaşan Caferiler, müçtehitlerin aldığı bazı ka-

rarlara uymadıklarını belirtmektedirler. 

 

3.9. Şİİ İMAMLARIN KABİRLERİNİN ZİYARET EDİLMESİNİN MEZHEBÎ 

KİMLİĞİN HAFIZASININ OLUŞUMUNDA ETKİSİ 

Buraya kadar katılımcılarla yapılan görüşme konularından en önemlilerinden biri, Cafe-

rilerin Kerbela ve Meşhed’i ziyaret etmesidir. Çünkü bu ziyaretler; dinî, sosyal ve mistik inanç-

ları içerir. Caferilere göre, Kerbela ve Meşhed bölgesini ziyaret edince hem mezhebin gereği 

olan kutsal olarak görülen imamların türbeleri ziyaret edilmiş olur hem de dualar kabul olu-

nur ve şifa isteyenler şifa bulur. Caferiler için Kerbela ve Meşhed’i ziyaret etmek neredeyse 

hac kadar önemlidir. Fakat Hac’cın maliyetinin Kerbela ve Meşhed’ den daha fazla olması, 

Caferilerin Kerbela ve Meşhed’i daha çok ziyaret etmelerini sağlamıştır (Koç, 2010: 79). Caferi 

bireyler, gruplar halinde başlarında mollaların rehberliğinde bu bölgeleri ziyaret etmektedir-

ler.  

 

3.9.1. Kerbela ve Meşhed’de Şifa Bulmak 

Geleneksel toplumlarda kutsal olana bağlılık önemlidir. Kutsal olan ve kutsal olmayan 

inançlar, toplumsal düzeyde her alanda iç içe olmaktadır. Toplumun değerleri, dini kutsallık-

lardan beslenir. Böylece birey, geleneksel kültürü aldıkça toplumla bütünleşmektedir (Günay, 

2012: 395). Hz. Hüseyin’in yasını tutma ve Kerbela matemi, Şii Büveyhoğulları döneminde 

başlamıştır. Şiiler, Büveyhoğulları döneminde ilk kez kendi İslami akidelerini serbest yazmayı 

ve yaymayı başarabilmişlerdi. Bu dönemde Muharrem ayinleri başlatılmıştır. Bugün hâlâ Hz. 

Hüseyin’in Kerbela’da şehit edilmesinin yası; zincirlerle kendini dövmek, yas tutmak ve ağla-

mak olarak devam etmektedir (Fığlalı, 2008: 188). Kerbela bölgesi, Hz. Hüseyin’in şehit edil-

mesinden dolayı Caferiler için kutsal bir anlam içermektedir.  

Irak’ta Meşhed şehrini ziyaret etmek, mezhebî kimliğin kazanılması ve anlamlandırılması 

bakımından Caferiler için önemlidir. Caferiler için Kerbela ve Meşhed toprakları kutsal kabul 

edilir ve bu topraklara bağlılık söz konusudur. Caferilikte Şii imam türbelerini ziyaret etmenin 

manevi yönü olduğuna inanılmaktadır. İslam dininde hac farz olan bir görev olarak kabul 

edilmektedir. Caferi katılımcılardan bazıları hacca gitmeye imkânı olmayan kişilerin Meşhed 

ve Kerbela topraklarını ziyaret edebileceğini ifade etmektedir: 

“Bizim için kutsal yerlerdir ve o kutsal yerleri Peygamber’imizin torunları veya işte imam dediği-

miz imamların bulunduğu yerlerdir. Buralar kutsal yerler olduğu için oraları tabii ki biz önemsiyoruz. 



 

126 

Oraları da ziyaret etmek istiyoruz tabii ki. Bizim için manevi değeri büyüktür yani işin doğrusu. Tabii 

ki biz hacca da gidiyoruz. Yani şimdi toplumda bazen bazı kesimler var işte, Hacca mı gitmek istersiniz 

Kerbela’ ya mı veya Meşhed’e mi? Tabii öncelik hacca gitmektir. Hacca gitmeye gücü yetemeyenler, 

İran daha yakındır, işte Meşhed’e gidip orada İmam Rıza’nın türbesini ziyaret etmek manevi yönden 

büyük yani. Ama gönül ister tabii ki hacca gitmek. İmkân olsa, ben mesela umreye gittim, tabii bunların 

hepsi maddiyatla ilgilidir. Tabii her vatandaşımız gidemiyor, imkânları kısıtlı. Ama ben Meşhed’e de 

gittim mesela. Mütevazı şehirler, ibadetlerin yapıldığı yerler. Kerbela’ ya da gitmek isterim yani pla-

nımda o var. Kutsal yerleri ziyaret etmek manevi yönden doyuma ulaşmak güzel bir şeydir yani. Hz. 

Ali’nin türbesine gidip ziyaret etmek, İmam Hüseyin’in işte bunları ziyaret etmek manevi olarak insana 

bir haz veriyor yani” (K1, 46, Öğretmen). 

Iğdır’daki Caferiler, Diyanet ile birlikte Hac ibadetini yerine getirmektedir fakat kendile-

riyle birlikte mollaları da eşlik etmektedir. Caferiler; Şam, Meşhed, Kum ve Necef’te bulunan 

imamların ve onların yakınlarının mezarlarını ziyaret ederler. Bu ziyaretler daha çok Muhar-

rem ayında yapılmaktadır (Kara, 2019: 51). Katılımcılardan bazıları, imamların türbelerini zi-

yaret edenlerin şifa bulduğunu ifade etmektedir. Buradaki şifa ile anlatılmak istenen, kişilerin 

sahip olduğu sıkıntılardan kurtulmak için türbeleri ziyaret etmesi ve burada ihtiyacına yöne-

lik dua ederek şifa bulunulduğuna inanılmasıdır: 

“Kerbela mesela şeydir, İmam Hüseyin’in katledildiği bir alandır. Türbesi var orada. Peygamber 

torunudur. Allah’ın sevgili kuludur. Cennet gençlerinin efendisidir. İster istemez Kerbela, Erbain’ e 

giden insan sayısı haccın çok çok üzerindedir. Hacca dört-beş milyon kişi gidiyorsa oraya yirmi milyon 

insan gidiyor. İran’da da İmam Rıza türbesi olduğu için burayı ziyaret edir. Özellikle Şia kesim. Tabii 

oraya gidip şifa bulan insanlarda gelip anlatıyor yani” (K3, 60, Köylü). 

“Peygamber efendimizi, şehit olan peygamberlerimizi onları anmak, unutmamak, ondan sonra 

inancımıza göre, sevdiğimiz için ederik, etmeyi de çok istiyirik” (K2, 60, Ev Hanımı). 

K3, Kerbela ve Erbain bölgesine giden kişi sayısının Hac’ca giden kişi sayısından çok daha 

fazla olduğunu ifade etmektedir. Bu durumun oluşmasında; bölge olarak İran ve Irak’ın, Ara-

bistan’a oranla Türkiye’ye yakın olması ve ulaşım maliyetlerinin düşük olması etkili sebepler-

dir. Bir diğer sebep de Caferilerin bu bölgeleri ziyaret etmeyi çok önemli ve kutsal olarak gör-

meleridir. K6, Kerbela ve Meşhed bölgesinin çok önemli olduğunu kendisinin de ziyaret et-

meyi çok istediğini ifade etmektedir: 

“Gitmeyi çok isterdim gerçekten. Çok önemli bir yerlerdir yani. Peygamberlerimizin ayak bastığı 

yerler, şehit olduğu yerler, kim istemez gitmeyi” (K6, 25, Ev Hanımı). 

K8 ve K11 ise bu bölgelerden kutsallık atfederek bahsetmektedirler. K8, bu bölgeyi ziyaret 

etmenin anlatılamaz ve yaşanılacak bir şey olduğunu, K11 ise bu bölgeleri ziyaret edenlerin 

cennetin kapısını aralayıp girmeye benzettiklerini anlatmaktadır: 

“Bizim için anlatılmıyor ki yaşamak lazım onu” (K8, 55, Esnaf). 

“Benim için ne ifade ediyor... Gitmemişim ama gitmeyi çok isterim. Yani gidenlere soruyorum, 

cennetin kapısını aralayıp içeri girmek gibi bir şey. Sorduğum zaman duygulanıyorlar bende etkileni-

yorum yani” (K11, 25, Memur). 



 

127 

K28 kodlu katılımcı, Meşhed’i ziyaret ettiğini belirtmektedir. Ziyaret ettiği bu yerin ma-

nevi olarak güçlü olduğunu ve bu manevi ortamın kendisini Allah’a yakınlaştırdığını ifade 

etmektedir: 

“Kerbela ’ya gitmedim. Meşhed’e gittim. Allah’a yakın olan bir insanın yansıması var. O manevi-

yat var. Manevi güç, manevi değer var. Maneviyatla Allah’a yaklaşıyorsunuz. Manevi açıdan insanı 

yakınlaştırır” (K28, 36, Akademisyen). 

Kerbela ve Meşhed ’de bulunan Ehl-i Beyt türbeleri Caferiler tarafından ziyaret edilir, du-

alar edilir ve dileklerin kabul olunacağına inanılır. Bu bölgeler, mezhebî kimliğin görünür kı-

lınmasında önemli olmakla birlikte sadece Caferiler tarafından değil tüm Şii dünyası tarafın-

dan her yıl yoğun olarak ziyaret edilmektedir.  

 

3.9.2. Kerbela: Yeryüzünün En Kutsal Yeri, İslam’ın Dirilişi 

Kerbela Caferiler için önemli bir yerdir. Irak’ta bulunan Kerbela bölgesi, Caferi bireyler 

için ziyaret edilmesi gereken, kutsal olan ve Hz. Hüseyin’in şehit edildiği yerdir. Katılımcılar, 

Kerbela’nın kendileri için neden önemli olduğunu, Kerbela’nın zihinlerindeki metaforu üze-

rinden anlatmaktadırlar. K5, Kerbela’nın kendileri için yeryüzünün en kutsal yeri olduğunu 

dile getirmektedir. Yeryüzünün en kutsal yeri benzetmesi, mezhebî kimliğin oluşumunda 

Kerbela’nın ne kadar önemli bir yerde olduğunu gösterir: 

“Kerbela bizim için yeryüzünde yaratılmış en kutsal yerdir. Çünkü Allah’ın dinini ıslah edebilmek 

için orada en büyük mücadele edildi. Hz. Hüseyin aleyhisselamın sadece otuz bin taraftarı cezaevinde 

idi. Onlara dahi nasip olmadı ancak yanında birkaç yaranı gelebildi, onlar da sadece günahsız kullar 

olduğu için. Bizim için yeryüzündeki en kutsal mekândır” (K5, 36, Serbest Meslek). 

K7, Kerbela’nın kendisi için önemini tasvir ederken Kerbela’nın ideali olduğunu ifade et-

mektedir. Hz. Hüseyin’in hem Hz. Peygamber’in torunu hem de mezhep lideri olduğunu 

ifade etmektedir. K7’ye göre, Hz. Hüseyin’in ölümünün normal bir ölüm olmaması ve işkence 

edilerek öldürülmesi, kendileri için Kerbela’nın önemini artırmıştır. Kerbela’yı ziyaret etmek 

ve oranın önemini idrak etmek kendileri için Allah’a olan inançlardan birisidir. K7, Kerbela 

’nın gerek coğrafi alan olarak gerek tarihî olaylar olarak Müslüman biri için önemini vurgula-

maktadır. Hz. Hüseyin, Caferi inancının ve aynı zamanda Caferilik mektebinin en önemli 

isimlerinden biridir. Görüşme yapılan katılımcılar, sekizinci imamın kabrinin ziyaret edilme-

sini bir görev olarak kabul ettiklerini belirtmektedirler: 

“Bizim Kerbela ve Meşhed olayı özellikle Kerbela ki Irak’tadır. Bizim için uzaktır. Vazgeçilmez bi-

zim için bir şeydir, idealımızdır yani. Kerbela Peygamber’in evladı İmam Hüseyin ve 72 şehit Kerbela’da 

şehit edildi. Hakkaten Peygamber’imiz bunları ellerinde, kucağında büyüttü. Dizinin üstünde büyüttü, 

din eğitimini bizzat verdi. Ta belli bir yaşa kadar onları öptü sevdi ve bu insan haksızca Kerbela’ da 

şehit etti. Bu benim bir din liderimdi, bu benim bir mezhep ve mektep liderimdi. Ama maalesef şehit 

ettiler. Ha şahadetinde, ölümünde bir yöntemi vardı belki, belli bir noktası vardı fakat bunlara her türlü 

zulmü ettiler, yani kafalarını kestiler, çocuklarını esir ettiler, susuz bıraktılar, çadırlarını yaktılar, esir 

edip çöllerde, şehirlerde gezdirdiler. Bu çok büyük bir haksızlık oldu ve biz kendimizi bunların önünde 

yani Kerbela şehitlerinin önünde bunları difa etmeyi bir Peygamber ümmeti olarak vazife biliyoruz. Biz 

diyoruz ki Kerbela bizim vazgeçilmez bir imanımızdır, inancımızdır. Hatta biz diyoruz ki Ehl-i Beyt’e 



 

128 

ve İmam Hüseyin aleyhisselam ve Ehl-i Beyt’in tamamına bizim farz olan Allah’a inançlarımızdan bi-

risidir, farz biliyoruz. Kesinlikle olması gereken ve biz Ehl-i Beyt’i bilmemiz lazım. Meşhette sekizinci 

İmam vardır. İmam Rıza aleyhisselam. Bu da yine Peygamber evlatlarından, İmam Hüseyin’in evlatla-

rından. Yani bağları tamamen Peygamber’den Hz. Ali ve Fatıma’dan başlayıp kaynak çeşmesi buradır. 

Buradan; hesep nesepten kaynaklanmış gelmiş. Sekizinci imam, dokuzuncu imam, onuncu imam ve 

bugün dünyada yaşayan Allah zuhurunu tez etsin. İmam Mehdi’nin de aynı hesep ve nesepten oldu-

ğunu bilmekteyiz ve bizim için en azından her Şia’mıza her mektebimize hatta diyorum ya Sünnileri-

mize. Biz Meşhed’e götürdüğümüz insanların yarısı Sünni’dir yarısı Şia’dır. Hepsinin kaydı var bizde. 

Erkek öğrencilerimiz Sünni’dir götürmeyelim dememişiz. Herkes gitsin o imamı ziyaret etsin, herkes 

oranın maneviyatını görsün, ziyarete gitsin. Meşhed’i sekizinci imamı ziyareti bir görev bilsin. Onun 

için biz orayı Şialarımıza, insanlarımıza, namaz kılan insanlarımıza, ibadet eden insanlarımıza özellikle 

telkin ediyoruz. İmkanlarımız dahilinde Kerbela ziyaretine gidelim. Biz diyoruz ki imanımızın bir par-

çasıdır. Kıyamet gününde biz şuna inanıyoruz. Çok iyi şefaatkar bulabileceğimiz ve hakkaten orda Al-

lah’ın huzuruna kalkıp özellikle mezara koyulduğumuz andan ta seraata kadar bize yardımcı olacak 

Peygamber Efendimiz ve onun Ehl-i Beyt’idir. Çünkü elini Peygamber elinden ayırmadılar, kucağında 

büyüdüler, onun eğitimini aldılar. Belli bir yaşa kadar Peygamber yaşadığı döneme kadar. Ondan sonra 

Hz. Ali’nin eğitimini aldılar, Hz. Fatma’nın eğitimini aldılar yani mescitte doğdu mescitte vefat ettiler. 

İmam Hüseyin gözünü açtı mescitte, camide İmam Hasan gözünü açtı, İmam Rıza gözünü açtı camide 

Hz. Ali efendimiz zaten Kâbe’de dünyaya geldi. Vefat ederken de Kâbe’de şehit düştü. Onun için biz 

mahşer gününde bize şefaat edeceklerini tabii ki Allah’ın izniyle. Kur’an’da da buyuruyor ki “Men zel-

lezi yeşfeu indehu illâ bi'iznih” Kimdir ki Allah’ın yanında şefaat edicidir. Allah’ın izni olmadan. Onun 

için Allah onlara bir özellikle vasıf vermiştir. Hürmet vermiştir. Saygı, sevgi vermiştir. Ki biz duaları-

mızda “Ya vecîhen indellah, işfe' lenâ indellah” Ey Allah’ın önünde Allah’ın yanında hürmeti saygı ve 

sevgileri yüksek olan insan, bizler sizlerden istediğimiz budur. Allah’ın yanında bizlere de şefaat dileyin 

diye dualarımızda her zaman deriz. Onun için Kerbela ve Meşhed bizim imanımızın bir parçasıdır. 

Bunlara mutlaka iman etmeliyiz. Bunları mutlaka ziyaret etmeliyiz ve insanlarımıza tavsiyelerimiz bu-

dur ki Meşhed ve Kerbela’yı ve hatta Baki mezarlığına gittiğimiz zaman orda bizim üç tane imamımız 

vardır. Bunların mutlaka ziyaretine gideriz, selam okuruz. On dört masumun5 ziyaretlerini tamamla-

mayı insanlarımıza tavsiye ediyoruz kesinlikle ve tarihte Peygamber’imizin özellikle Kerbela’da şehit 

olan İmam Hüseyin aleyhisselamı ziyaret etmenin hem hayattayken hem şehadetinden sonra onun ha-

remine gitmeyi ve ziyaret etmeyi gerçekten çok üstün bir başarı, üstün bir sevap ve benim şefaatime nail 

olacağının binlerce hadisi ve rivayeti vardır. Hatta ben Ehlisünnet kitaplarında dahi bunu görmüşüm. 

Peygamber’imizin bu sözünü buyurmuştur. Herkes Hüseyin’i sevse beni sever Herkes beni de sevse 

Allah’ı sevmiştir. Dolayısıyla Hüseyin bendendir bende Hüseyin’denim sözleri vardır. Bunu seyyidi 

Buhari’nin kitaplarında görmekteyiz. Cennet gençlerinin efendisi bu ikisidir (Hz. Hasan ve Hz. Hüse-

yin’i kast ediyor). Onun için bu noktadan yola çıkaraktan biz imam Hüseyin ziyaretini Kerbela ziyare-

tini ve Meşhed ziyaretini kendimize bir onur, gurur ve onlara itaat etmeyi, onların isimlerini anmayı 

da kendimize bir imanımızın bir cüzi ve kısmı görüyoruz” (K7, 55, Din Adamı). 

                                                             
5 Hz. Peygamber, Hz. Fâtıma ve On iki imamdan Ali b. Ebû Tâlib, Hasan b. Ali, Hüseyin b. Ali, Ali Zeynelâbidîn, 

Muhammed el-Bâkır, Ca‘fer es-Sâdık, Mûsâ el-Kâzım, Ali er-Rızâ, Muhammed et-Takī, Ali en-Nakī, Hasan el-As-

kerî ve halen gaybette olduğuna inanılan Muhammed el-Mehdî’den meydana gelir (TDV). 



 

129 

Kerbela’nın mezhebî kimlik algısının oluşumunda ve mezhebî kimliğin görünür kılınması 

üzerindeki mekânsal önemi, K7’nin ifadelerinden anlaşılmaktadır. K7, Kerbela’nın kendileri 

için önemini anlatırken aynı zamanda Caferi inancının temel kaidelerini de Kerbela üzerinden 

anlatmıştır. Caferiliğin dinî ve kültürel sermayesi olan Kerbela ve Meşhed bölgesi, yalnızca 

ziyaret edilen bir dinî bölgeden ibaret kalmayıp aynı zamanda mezhebî kimliği oluşturan par-

çaları da içerir. Hz. Hüseyin’in haksız yere şehit edilmesi, ölüm şeklinin işkencelerle olması 

bu bölgeye ziyaret edilmesini görev haline getiriyor. Haksızlığın karşısında ve mazlum olanın 

yanında olma, Caferiliğin ideolojisini şekillendirir. Hz. Hüseyin ve onun Ehl-i Beyt’ine inan-

mak, Caferiler için Allah’a imanın farz bir gereği olduğu, K7’nin ifadelerinden anlaşılıyor. 

Meşhed’de Caferilerin inandığı On iki imam’dan sekizincisi olan İmam Rıza’nın türbesinin 

bulunması, Meşhed ’in ziyaretini önemli hale getirir. Hz. Ali’den başlayan On iki imam ve Hz. 

Peygamber’in Ehl-i Beyt’inin şefaatini alabilmek için Kerbela ve Meşhed, imanlarının bir par-

çası olarak görülmektedir ve imkânı olan Caferiler tarafından ziyaret edilmektedir. 

Althusser, ideolojiyi bireylere kimlik kazandıran bir olgu olarak görür. Caferilikte de Şii-

liğe ideolojik bir bakış vardır. “Şiilik bizim idealimizdir.” söylemi buna örnek verilebilir. El-

bette bu ideali oluşturan tek bir öge bulunmamaktadır. Caferilerin kendi mezhepleri ve dünya 

görüşü ideolojik bakış açısı olmaktadır. İdeolojinin bireyde etki bırakan söylemleri Caferi-

lerde; “kurtulmuş fırka, Ehl-i Beyt, On İki İmam ve Hz. Ali taraftarı olma” gibi söylemlerle 

görülür. 

Katılımcılar arasında, Kerbela’yı ziyaret edenlerle beraber Kerbela’ya hiç gitmeyenler de 

mevcuttur. Fakat gidemeyenlerin hemen hepsi imkân olursa Kerbela’ya gitmeyi çok istedik-

lerini ifade etmektedirler. Irak’ta bulunan Kerbela bölgesine gitmek maddi bir bütçe gerektir-

mektedir. Iğdır’da Caferilerin kutsal gördüğü türbelere ve şehirlere ziyaret için turlar düzen-

lenmektedir. Bunların başında rehberlik eden Caferi din adamları bulunmaktadır. K10, Ker-

bela’da Hz. Hüseyin’in mezarının bulunduğunu, bu nedenle oraya gitmek istediğini ifade et-

mektedir: 

“Bizim için orada İmam Hüseyin Aleyhisselam’a gideriz. Ben gitmedim ama nasip olsa gideceğim. 

Allah katında dini için malını, canını ve evlatlarını kaybeden bir imamımızdır. O yönden severim, gi-

derim de. Bugün nasip olsa giderim, onu ziyarete giderim” (K10, 55, Tekniker). 

Caferiler için Kerbela şehri manevi olarak çok değerlidir. Hz. Hüseyin’in türbesinin Irak’ın 

Kerbela şehrinde olması, bu şehri anlamlı ve özel kılmaktadır. Kerbela’ya gitmek, oradaki tür-

beleri ziyaret etmek kutsal görülmektedir. Caferiler, Kerbela’da hastaların şifa bulduğuna, du-

aların kabul olduğuna ve kıyamette şefaate mazhar olduğuna inanmaktadırlar. Kerbela sadece 

Caferiler için değil bütün Şii dünyası için çok önemlidir. Kerbela sadece Hz. Peygamber’in 

torununun şehit edildiği bir yer olarak görülmez. Orası aynı zamanda bir temsil olmuştur. 

Haksızlığın, mazlumun zaferinin, İslam’ın dirilişinin temsilidir. Oraya giden insanların sevap 

kazanacağına, kıyametten sonra Kerbela topraklarının cennetin bir bahçesi olacağına inanıl-

maktadır. Kerbela’nın mekânsal önemi, Caferiliğin mezhebî kimlik algısını oluşturmaktadır. 

“Hacdan sonra olması gereken müstehap amellerden, yani olmazsa olmaz bir şey değil, farz olan 

bir şey değil ama oralara gitmek en büyük sevaplardan biridir. Oralara gitmenin kıyamette en büyük 

şefaat olacağına inanıyoruz. İnancımızdan dolayı herkes oraya gitmeyi arzu eder. Ben dört defa Ker-

bela’ya gittim. Üç defa Meşhed’e gitmişim. Yani elimde fırsat olsa her yıl giderim. Çünkü orda aldığım 



 

130 

maneviyatı ben dünyanın hiçbir yerinde alamıyorum. Tarihini biliyorum, Kerbela olayını çok iyi bili-

yorum. Orada verilen İslam’ın diriliş noktası olduğunu biliyorum. Yani onun için o toprakların çok 

değerli ve bizim inancımıza göre kıyametten sonra ki cennet bahçelerinden birisi Kerbela olacak. Yani 

oraya gittiğinde cennete girmiş gibi insan bir haz duyuyor. O yüzden Kerbela ve Meşhed bizim için çok 

önemli” (K12, 44, Memur). 

Kerbela’ya giden milyonlarca insan, o bölgeyi dirilişin temsili olarak görmektedir. Çünkü 

Hz. Hüseyin, Yezid’e karşı biat vermediği için haksızlıkla karşılaşmış ve onun şehadeti hak-

sızlığa karşı dirilişin sembolü olmuştur. Hz. Hüseyin’in ölümü engellenememiştir. Bu nedenle 

Kerbela ziyaret edilerek o yas taze tutulmaktadır. Ayrıca Muharrem ayında Aşura etkinlikleri 

ile bu ölüm anılarak yaşanan haksızlık anılmaktadır: 

“Bizim için yani mutluluk, huzur, cennet kapısı diyelim yani, öbür tarafta huzurlu olacağımıza 

yani inanıyoruz. Kerbela sadece bizim için değil Müslümanların şeyidir. Yezid’e biat etmediği için, 

boyun eymediği için şehit oldu. Yetmiş iki yani arkadaşıyla birlikte, tek değildi. Peygamber torunu, 

Yezid’e biat etmedi. Onun için şehit edildi. Tabii ki bizim için önemli yani” (K13, 61, Ev Hanımı). 

K14, Kerbela’da Hz. Hüseyin’in dini ve vatanı için şehit olduğunu belirtmektedir: 

“Ziyaret sevabı, dini ifade ediyor. Din için vatan için şehit olan şehit olduğunu ifade edir” (K14, 

48, Ev Hanımı). 

K15 ise Kerbela ve Meşhed konusunu duygularıyla anlatmaktadır. Oralara hiç gitmediğini 

ancak gitmeyi çok istediğini ifade etmektedir: 

“Ayyyy, çok şeyler ifade ediyor, oralara gidip, görmek, gezmek, yaşamak çok güzel bir duygu. Hiç 

gitmedim. Allah nasip eder inşallah” (K15, 43, Ev Hanımı). 

K19, Kerbela ve Meşhed’i ziyaret etmenin ve o bölgelerdeki türbelerde dua etmenin 

önemli olduğunu düşünmektedir. Ayrıca Kerbela’nın İslam dini için vahşetin ve dirilişin tem-

sili olduğunu da eklemektedir: 

“Kerbela ve Meşhed’te imamların bulunduğu mezarlar var. Ehl-i Beyt, İslam için önemli olması 

hasebiyle buraları ziyaret önemlidir. O türbelerde dua etmek ve orada namaz kılmak ve orada Allah’tan 

bir şey istemek önemlidir. Meşhed Arabistan’dan çıkıp Afganistan’a kadar uzanır. Kerbela İslam’da 

dirilişin, vahşetin temsilidir. İslam âleminin bir sembolü olması lazım. İslam’a saldırıdır” (K19, 57, 

Akademisyen). 

Caferiler için Meşhed’i ziyaret etmek, dua edip manevi haz ve şifa bulma inancını ifade 

ederken K21 için Kerbela; özgürlüğü, zaferi ve direnişi ifade etmektedir: 

“Benim için Meşhed ziyareti benim için şifayı ifade ediyor. Kerbela ziyareti de benim için bir zaferi 

ifade ediyor” (K21, 26, Muhasebeci). 

K20 kodlu katılımcı, geçmişe oranla günümüzde Kerbela ve Meşhed bölgesini ziyaret et-

menin daha kolay olduğunu belirtmektedir. Kervanların güzergahında çeşitli nedenlerden do-

layı bazı yerler ziyaret edilemese dahi Kerbela’nın mutlaka ziyaret edildiğini ifade etmektedir: 

“Birinci derecede Kerbela bizim için daha önemli. Neticede önemli. Saddam döneminde gitmenin 

zorlukları vardı. Şimdi Kerbela’ya gitmek sadece Kerbela’da değil, İmam Ali’nin mezarına da gidiyoruz. 

Sadece Meşhed değil. Meşhed daha çok gidiliyor sadece. Suriye’de durum olmasaydı kervanlar Şam’da 

Hz. Zeynep’i ziyaret ediyorlardı. Bağdat’ta Necef’te var. Tabi Kerbela’nın özel bir yeri var ama imkânı 



 

131 

olan gidiyor. Medine’de İmam Caferi Sadık var. Vahhabiler yaşadıkları için sadece uzaktan bakıyorlar. 

Ama Kerbela’nın özel bir yeri var. Diğer yerlere gidilmese bile bütün zorluklara rağmen Kerbela’ya 

gidiyorlar” (K20, 46, Din Adamı). 

Yukarıdaki katılımcılarla yapılan görüşmeler sonucunda, Caferilerin kimliğinin oluşu-

munda etkili olan durum, Kerbela’nın ideolojik anlamının gerçekliğin bilişsel olarak sembol-

leştirilmesidir. Katılımcıların zihinlerinde Kerbela farklı sembolik anlamlar taşımaktadır. Ker-

bela, huzurun ve cennetin kapısı olup orayı ziyaret etmenin sevabı olduğuna inanılır. Ker-

bela’da yaşanan ölüm hadisesi, vahşetin sembolü olmuştur.  

 

3.9.3. Kerbela’yı Ziyaret: Dileklerin Kabul Olacağı, Sevap Kazanılacağı İnancı 

Caferi inancında, Kerbela’da imamların türbelerini ziyaret sırasında, imamları aracı kıla-

rak dilek dilenirse kabul olunacağına inanılır. Hasta insanlar bu ziyaretler sonrasında şifa bu-

lacaklarına inanırlar. 

“Kerbela şimdi böyle önemlidir yani, ziyaret ettiğim zaman hem sevap kazanıram. Dinimiz için 

herkes içindir. Onu ziyaret edirsen, dileğini diliyirsen, ona yalvarırsan ne bilim yani türlü türlü yani 

yalvaracak bir kısma geçiyorsun öyle” (K16, 65, İşçi). 

K18 Kerbela’yı ziyaret emenin arınma yolculuğu olduğunu ifade etmektedir: 

“Bunlar kutsal yerler ziyarettir. Bizim dinimizde de hac gibi ziyaret, arınma yolculuğudur. Onun 

bir parçası tamamlayıcı bir unsuru olarak görüyorum” (K18, 56, Akademisyen). 

Caferilerin, Kerbela’yı ziyaret edince sevap kazanacağına dair inançlarının dinî kaynağı 

araştırmamızda kesin olarak bilinmemektedir. Fakat bu inancın, Şia görüşüne bağlı Şii mu-

haddislerin aktardıkları konuyla alakalı (Kerbela’yı ziyaret) hadis rivayetlerinden kaynaklı ol-

duğu düşünülmektedir. Fakat bu durumun, Caferiler ile yapılan mülakatlar baz alındığında 

Caferiler için kesin bir inanç olduğu anlaşılmaktadır. Kerbela’yı ziyaret etmek, mezhepleri ge-

reği dini tamamlayıcı bir ibadettir. Mezhebin inanç ögelerinden birini Kerbela ziyareti oluş-

turmaktadır. Kerbela ziyaret edilerek hem mezhebî inanç sorumluluğu yerine getirilmiş olur 

hem de mezhebî kimlik ibadet ve davranışlarla görünür kılınmış olur. 

 

3.9.4. İmam Kabirlerini Ziyaretin Sevabının Hac’dan Daha Çok Olduğu İnancı 

İslam’ın beş şartından biri Hac’ca gitmektir. Caferilerin hem bu bölgeye ziyareti önemse-

mesi hem de Hac’dan daha çok ziyaret etmeleri ikili görüşler yaratmaktadır. Bazı Sünniler 

tarafından Caferilerin Kerbela’yı Hac’dan daha çok önemsediği görüşü öne sürülür. K22, hac-

cın zorunlu bir görev olduğunu ancak Kerbela’nın ziyaret edilmesinin daha çok sevap kazan-

dıracağına inanmaktadır: 

“Kerbela, Meşhed benim için büyük bir anlamı var. Bizim sekizinci imam olan, İmam Rıza var. 

Zaten Kerbela’yı anlatmaya gerek yok. Bence Hac insanın boynundadır ama bunun kadar sevabı yoktur. 

Çünkü Peygamber bunu boğazının altından öpmüş ve sırtından indirmemiş” (K22, 63, Esnaf). 

“Kerbela ve Meşhed’i ziyaret İmam Hüseyin ve İmam Rıza’yı, Peygamber’imizin hadisi ile sevmek, 

mezarını ziyaret etmek, maneviyatımızı artırır. Bazı yanlış anlaşılmalar oluyor medyada. Hacca gitme 



 

132 

ile Kerbela’yı ziyaret etmek ayrıdır. Peygamber’e olan hürmetle onlara olan sevgi ile ziyarete gidiyoruz” 

(K23, 47, Din Adamı). 

“Valla ben hiç gitmedim. Ama gidenler maneviyat açısından o anı yaşamak, oraları görmek durum-

larına iyi gelir. Psikoloji olarak rahatlatmak anlamında düşündüğünde iyidir. Gidip görmek lazım. 

İmkânı olanın gidip görmesi O havayı soluması iyidir” (K24, 40, Mühendis). 

Kerbela ve Meşhed hakkındaki manevi düşüncelere tüm Caferilerin katılmadığı K25 ve 

K26’nın sözlerinden anlaşılmaktadır. K25, bu bölgeleri ziyaret etmediğini ancak fiziksel olarak 

gitmeden gönülden de ziyaret olabileceğini düşünmektedir: 

“Valla ben şu ana kadar hiç ziyaret etmedim. Dediğim gibi yani Aşırı şeylere ben her zaman karşı-

yım. Ziyaret edenlere de bir şey demiyorum ama abartı olanlara karşıyım yani. Ziyaret nasıl edersin, 

ordan da edersin burdan da edersin gönülden de edersin. Abartılı olmayacak şekilde olursa gitsen de 

olur gitmesen de olur” (K25, 46, Mühendis). 

K26, Meşhed ve Kerbela bölgesine turistik gezi olarak ziyaret etmenin makul olduğunu 

ancak oraya gidip imamların türbelerini duaların kabulü için aracı kılmanın yanlış olduğunu 

ifade etmektedir: 

“Hiçbir şey, yanlış. Neden yanlış. Çünkü buradan gitmeden de dua edeceksen Allah seni görüyor. 

Adam oraya gidiyor ‘’tevessül’’ vesile kılmak için. İşte Meşhed’deki, Kerbela’daki imamın yüzü suyu 

hürmetine benim hacetime dualarımı kabul et. Yanlış, şirk. Bana göre şirk. Ben de gitmem hayatta. Ha 

giderim, turistik gezi olarak merak ettiğim için giderim, kalırım. İnsanlarla konuşurum ama o duaları 

o şekilde yapmam. Yani buradaki yatan imamın, masum imam diyorlar masum imamın yüzü suyu 

hürmetine, bunun hürmetine, Ehl-i Beyt’in hürmetine benim dualarımı kabul et. Çocuğum işe girsin, 

ailem güzel olsun. Bunların hepsi hata. Aynı şekilde Sünniler de türbelere gidiyor. Telli Baba türbesi, 

Veysel Karani türbesi onlar da yanlış. Yani Sünnilerde de bu vesile var ‘’tevessül’’ bizde de var. İkisi de 

yanlış, ben şahsen karşıyım yani. Ama ziyaret olarak, turistik olarak gider gezerim, otelde kalırım, gider 

gezerim yani ama duayı o şekilde yapmam. Anlatabiliyor muyum, yani aracı kılmak sıkıntılı yani onu 

demek istiyorum” (K26, 55, Mühendis). 

Katılımcıların söylediklerinden anlaşılıyor ki mezhebî kimliğin en önemli bileşenlerinden 

biri Kerbela ve Meşhed’i ziyaret etmektir. Kerbela’da dua etmek, şifa bulmak kişiden kişiye 

değişmekle birlikte tarihten günümüze aktarılan somut bir mezhebî kimlik algısını oluşturan 

ziyaretlerdir. Katılımcıların bir kısmı Kerbela ve Meşhed’i ziyaret etmeyi mezheplerinin ve 

dinlerinin bir gereği olarak görürken K26 gibi bir kısım katılımcının bu duruma karşı çıktığı 

görülmüştür. K26 Kerbela ve Meşhed’deki türbeleri ziyaret edip dilek dilemenin Allah’a karşı 

şirk yarattığını, buralara sadece gezi amaçlı gidilebileceğini söylemektedir. 

 

3.10. CAFERİLERİN TÜRKİYE’DEKİ ALEVİ VE BEKTAŞİLERLE ORTAK OLAN VE 

AYRIŞAN KİMLİK ALGISI 

Türkler İslamiyet’i kabul ettikten sonra bazı aşiret ve boylar önce Yesevilik, Vefailik gibi 

sufi hareketlerin içerisinde kalmıştır. Türklerin Anadolu’ya göçünden sonra eski kültürden 

etkilenmiş, Hurufilik ve Batınilik akımlarının etkisinde kalmışlardır. Safevilerin etkisiyle de 



 

133 

On iki imam Şiiliği ile tanışmış ve karma bir yapıya dönüşmüşlerdir. Aleviliğin bugünkü ha-

line gelmesinde Safevi devletinin kurulması ve Safevi devletinin Anadolu’daki gruplar üze-

rindeki propagandaları etkili olmuştur (Üçer, 2008: 214). 

Alevilerde bütün çocuklar doğuştan Alevidir. Fakat Bektaşilikte dışarıdan girme, bir der-

neğe katılma gibi sonradan üyelik ile olur. Bektaşi olmak için belli şartları yerine getirdikten 

sonra bir Baba’dan “nasip almak” suretiyle her isteyen Bektaşi olabilir. Aleviler bu iki durumu 

“kökten bitme”, “daldan yetme” deyimleri ile açıklarlar. Anne ve babası Alevi olmayanın 

Alevi-Kızılbaş olması mümkün değildir fakat Bektaşi olması mümkündür. Bektaşiliğe girecek 

kişi mürit olup belli şartları yerine getirdikten sonra törenle “nasip” verilir. Böylece talip “na-

sip” alarak Bektaşi olur. Alevilikten farklı olarak nefsin kurban edildiğini simgelemek için ta-

libin boynuna bir ip bağlanır. Bu törenden sonra kişi hangi dinden veya cemaatten olursa ol-

sun Bektaşi olmuş olur (Eröz, 1990: 67). 

Alevi ocaklarında eğitimleri babadan gelen dedeler yetişir. Bu eğitimler, sözlü kültür ile 

Alevi ocağının iyi yetişen görgü ve sorgu cemlerini öğreten pirlerinden eğitim almaktadır. 

Coşkun’a göre dedeler Aleviliği; Türk’ün İslam’a ters olmayan örfünden, geleneğinden fay-

dalanarak İslam’dan çıkmadan Anadolu’nun köy yaşantısı içinde, Ehl-i Beyt penceresinden 

farklı bir bakış açısı olarak yorumlamaktadırlar. Aleviler Kur’an’ı bildiklerini fakat Peygam-

ber’in hadisinden yola çıkarak biraz daha yüzeysel baktıklarını ifade etmektedirler. Kendile-

rinin katı Sünni kurallarından daha uzak olduklarını, namazı farklı yorumladıklarını, günde 

beş vakit değil de birkaç vakit namaz ya da namazı dua ile kılmakta olduklarını belirtirler 

(Coşkun, 2017: 96). Alevilerde Babaya bağlılık, kendilerinin (Aleviliğin) devamlılığı için ve 

toplumun dışında kalmamak nedeniyle gereklilik olarak görülmektedir. Aleviler, bulunduk-

ları bölgede toplumun dışında kalmamak için babaya bağlılık göstermektedir. Çünkü gele-

neksel Alevi/Bektaşi düşüncesinde bu kimliğe sahip olmak için dedeye/babaya bağlanmak ge-

rekir (Güngör, 2016: 194). Alevilik bir üst kimliktir. Alevilik, Anadolu’daki Bektaşiler, Kızıl-

başlar, Baba Mansurlular gibi grupların üst kimliği olarak kullanılan bir kelimedir. Alevilik, 

soya dayalı tarikatlar için bir üst kimlik halini almıştır. Aleviliğin en temel özelliği, Bektaşilerin 

Babagan kolu hariç soya dayalı kurulan sosyal yapının tasavvufi inancıdır (Üçer, 2008: 207). 

 

3.10.1. Hz. Ali Sevgisi, Ehl-i Beyt Sevgisi ve On İki İmam İnancı 

İdeal tipler, sosyoloğun gerçek dünyaya ilişkin olarak kendi kafasında tasarladığı en akılcı 

“fikir tipler” olarak düşünülebilir. Alman sosyolog Max Weber için ideal tip çıkarmak zordur. 

Weber, ideal tip konusunda Kantçı felsefeden faydalanır. Weber’e göre ideal tipler, bir bakış 

açısının belli bir noktasına odaklanmış birçok farklı fenomenlerden meydana gelen bir sente-

zin toplu bir analitik yapısıdır (Kuyucuoğlu, 2008: 116). İdeal tipler, hipotez oluşturma gerçe-

ğini göstermezler. Hipotez oluşturmaya ve gerçekliği yeniden kurmaya yararlar. İdeal tiplerin 

oluşturulması esasen Weber’e ait bir fikir değildir. İdeal tip kavramı aslında Weber’den önce 

de vardı. Weber’e özgü yönü Protestanlık Ahlakı ile Kapitalizm arasında kurulan paralelliktir. 

Weber Protestan ahlakında ideal tipin ampirik araştırmalarda kullanılmasını ortaya koyarken, 

Protestan ahlakındaki argümanları üç temel tipe dayandırır. Bunlardan ilki münzevi Protes-

tanlık, ikincisi rasyonel kapitalizmin ruhu, üçüncüsü de iktisadi bir sistem olarak kapitalizmi 

belirleyen faktörlerdir (Kuyucuoğlu, 2008: 117). 



 

134 

Hristiyanlıktan esinlenen Weber, sosyal davranışları belirli bir güdüyle ortaya çıkan belli 

tipteki insanlarla gruplandırarak bu tipleri derecelere ayırır. İdeal tiplerin en iyi örnekleri, ka-

dere inanan ve münzevi Protestanlıktan esinlenen din liderleridir. Bu liderlerin, tüm yaşantı-

larında düzenli bir otokontrol mekanizmasının izleri vardır ve onların eylemleri bu dünyada 

kendilerini kurtarmak amacına yönelik değildir. Fakat onların yaşadıkları örnek hayat kendi-

lerinin kurtarılma nedenidir. Weber’e göre Protestanlıktaki ideal tipi tarihteki hiçbir aktör tam 

anlamıyla taşıyamamıştır (Kuyucuoğlu, 2008: 118). 

Tüm Şia düşüncesinde, örneğin Caferi, Alevi ve Bektaşi müktesebatında Hz. Ali ve Ehl-i 

Beyt sevgisi karşımıza çıkmaktadır. Hz. Ali’nin Şia inancında önemi, numune ve imtisal (ör-

nek kişi) olma durumu Weber’in “ideal tip” kavramını çağrıştırsa bile tam olarak bu kalıba 

sığmaz. Çünkü Hz. Ali bu istisnai konumunu sosyal olgular ve algılar neticesinde kazanmaz, 

kendisine itaat ve önder kabulü Şia’ya göre nasla, yani Kur’an ve Sünnet hükmüne göre olan 

dinsel ve bundan meşruiyetini alan hukuksal bir durumdur. 

 Caferi katılımcılar, kendileri ile Alevi ve Bektaşilerin ortak noktasının Hz. Ali ve Ehl-i 

Beyt’e duyulan sevgi olduğunu ifade etmektedirler. Bu durum K10’un ifadelerinden anlaşıl-

maktadır; 

“Ortak noktamız Hz. Ali aleyhisselamdır. İmamımızdır. Bizim de sevgimiz ona sonsuzdur. Onla-

rın da sevgisi sonsuzdur. Ehl-i Beyt sevgisi onlarda da var, bizde de var” (K10, 55, Tekniker). 

K21’de K10 ile benzer şekilde Alevilerle ortak noktalarının Hz. Ali sevgisi olduğunu ifade 

etmektedir: 

“Bektaşileri pek bilmiyorum. Alevilerle Hz. Ali ortak noktamız” (K21, 26, Muhasebeci). 

Aleviler kimliklerini inşa ederken Hz. Ali’ye çok önem verirler. Alevi kimliğinde Hz. Ali 

örnek alınması gereken önemli bir liderdir. Hz. Ali ideal bir tipi oluşturur. Bu nedenle Hz. 

Ali’yi bilmeden, tanımadan Alevi’yim denmez. Hz. Ali’nin sözünün dinlenmesi gerekir, örnek 

alınması gerekir (Güngör, 2016: 212). 

K21’in ifadelerinde de görüldüğü üzere katılımcılarla yapılan görüşmelerde, katılımcıla-

rın bir kısmının Alevilik hakkında kısmen Bektaşilik hakkında ise çok az bilgiye sahip olduk-

ları görülmüştür. Bunun sebeplerinden biri de daha önce Alevilik ve Bektaşilik hakkında bir 

eğitimle karşılaşmamalarıdır. Okullarda Alevi ve Bektaşi kültürüne ait temel dini bilgiler ve-

rilmemektedir. Alevilik, Sünni din derslerinde yer aldığı zaman ortak konuları olacağı gibi 

ayinler noktasında farklılaştığı konular da olacaktır. Yüzyıllardır birlikte yaşayan bireyler, bir-

birlerinin kültürlerini bilmemektedirler. Din derslerinde; Ehl-i Beyt, On iki imam, Ahmet Ye-

sevi, Hacı Bektaşi Veli, Aşura, Hıdırellez, Nevruz, Muharrem, Kerbela, Musahiplik, edep 

(eline, diline ve beline sahip olma), ahlak, ikrar ve bazı “nefes”ler gibi konuların yer alması 

kültürel aşinalığı artıracaktır (Güngör, 2007: 286). Üniversite mezunu olan K29’un verdiği ce-

vap, yukarıda belirttiğimiz Güngör’ün ifadelerini desteklemektedir: 

“Bence ortak noktamız yok, Kerbela olayı sadece bir olay, onun dışında düşünmüyorum” (K29, 32, 

Öğretmen). 



 

135 

Alevilik hakkında kapsamlı araştırma yapmayan bir bireyin Alevilik hakkında ki bilgisi 

çoğunlukla çevreden duyduklarından oluşmaktadır. Bu noktada toplumda akademik bilgi ye-

tersiz kalmaktadır ve Caferi katılımcılar da çoğunlukla bu dini inançlar hakkında bilgileri ol-

madığını ifade etmektedirler. 

Alevilik ve Bektaşilik ile İslam ayrı kimlikler oluşturmaz. Bilakis bu kimlikler İslam üst 

kimliğinin alt kimlikleridir. Alevilerin, Bektaşilerin ve Caferilerin din ve dünya anlayışı kim-

liklerini şekillendirir (Güngör, 2016: 75). Caferilik, Alevilik ve Bektaşilik arasında çok temel 

ortak noktalar vardır. Bu ortak noktalar temelinde her üç yolun da ortak inanç ve değerleri 

bulunmaktadır. Caferilikte bulunan Hz. Ali ve Ehl-i Beyt sevgisi, On iki imam inancı Alevilikte 

de bulunmaktadır. Katılımcılar ifadeleri sırasında kendilerini ibadet ve amel olarak Alevi ve 

Bektaşilerden ayırmaktadırlar. K1 kodlu Caferi katılımcı ile yapılan görüşmede kendilerinin 

Alevilerle benzer olan ve farklılaşan yönlerini anlatmaktadır. Ortak nokta olarak Ehl-i Beyt, 

Velayet (İmamların Peygamber’in vekili olmaları ve nassla atanmaları) ve On iki imam inan-

cının olduğunu belirtmektedir. Bunun dışında ortak noktaları bulunmadığını, mezhebin amel 

ve ibadet olarak uygulamalarının tamamen farklı olduğunu ifade etmektedir: 

“Aleviler, tabii ki ortak noktamız Ehl-i Beyt ve On iki imam’a inanmaktır. Ama tabii ki oruç tut-

makta biz bir ay tutarız onlar on iki gün, farklarımız var, yok değil yani. Uygulama farkımız çok fazla. 

Bizim hacca gitmek, camide namaz kılmak, ibadet yapmak, bizim ibadet yerlerine bizim için önemlidir 

tabii ki. Hem onların da cemevleri var onlara da saygı duymak gerekir. Bizle onlar arasında çok fark var 

yani. Bektaşiler de dediğim gibi onlar da On iki imam’a inanıyor. Hz. Ali’ye saygı ve sevgi gösteriyorlar. 

Biz de saygı gösteriyoruz, biz tabii hepsine saygı gösteriyoruz ayrı konu. Ortak noktamız, Alevilerle 

odur yani. Sadece imamiyet, velayet noktasında ortak yönümüz var ama içtihat yönünden farklılıkları-

mız çok yani. Biz mesela şöyle diyelim İmam Hüseyin’i anma törenlerinde biz mesela Aşura falan yap-

mayız. Aşure de matem ayı olduğu için. Onlar yapar mesela. Tasura ve Aşura’da herhangi hiçbir şey 

yapmayız. Çünkü tam bir matem ayı, acı bir gün. Ama mesela onlar aşure yapıp dağıtabilirler. Nor-

malde aşure yoktur yani aslında öyle bir acı günde aşure pişirilip dağıtılmaz bizim görüşümüz o yani 

öyle bize göre, farklılıklarımız var yani” (K1, 46, Öğretmen). 

Alevilikte Ehl-i Beyt’in isimlerinin bilinmesi istenir. Alevilerin kimliklerini yansıtan en 

önemli ve Caferiliğe en yakın olan gösterge Ehl-i Beyt sevgisidir. Ancak bu sevginin Caferiler-

deki gibi siyasal öneminin altı çizilmektedir (Güngör, 2014: 88). K1 buna ek olarak Alevilerin 

ve Bektaşilerin kendilerinden farklılaştıkları noktaların sadece ibadet olmadığını, mezhebi gö-

rünür kılan Muharrem ayındaki Aşura etkinliklerini eklemektedir. Aşura tatlısı olarak bilinen 

içinde farklı tahılların bulunduğu yemeğin, kendilerinin yapmadığını fakat Alevi ve Bektaşi-

lerin yaptıklarını söylemektedir. Burada, Aşura’nın bir yas hali olarak görülmesinden dolayı, 

tatlı gibi olan Aşura yemeğinin yapılmasını hoş görmemektedir. Çünkü Aşura denilen gün, 

acı bir gündür. Kerbela hadisesinin yaşandığı gündür. 

Güngör’ün Alevilerle yaptığı çalışmada ortaya çıkan verilere göre, Alevilik ve Bektaşilik 

Ehl-i Beyt sevgisi üzerine kuruludur. Aleviler ve Bektaşiler Kerbela’da İmam Hüseyin’in şehit 

edilmesini kimlikleri ile özdeşleştirmektedirler. Kerbela olayı olmasa İslam dininin ortadan 

kalkacağını düşünmektedirler. Tarihte yaşanan acılar, kültürel hafızada kimliğin devamlılığı 

için muhafaza edilir. Örneğin, “Yezid” sembol haline gelmiştir ve Alevilikte “zalimi” temsil 



 

136 

etmektedir. Yezid sadece Hz. Hüseyin’in ölmesine neden olan şahıs değil ülkeyi soyan, hırsız-

lık yapan, merhametsiz ve yetimin malını yiyen herkestir (Güngör, 2016: 160-222). Ehl-i Beyt 

sevgisinin hem Caferiler hem de Aleviler arasında ortak bir metafor olduğu, bu metaforun 

ortak bir kimlik algısı meydana getirdiği çalışma kapsamında yapılan görüşmelerden anlaşıl-

maktadır. K3, kendileri ile Alevilerde Ehl-i Beyt sevgisinin ortak olduğunu düşünmektedir. 

Fakat ibadet noktasında Aleviler ile kendilerinin farklılaştığını açıklamaktadır. Alevilerin iba-

detlerini semah yolu ile yaptıklarını, camiye gitmediklerini söylemektedir: 

“Aleviler, onlar da Ehl-i Beyt’i sevirler. Biz mesela camide ibadet ediyoruz. Onlar camiye girmi-

yorlar. Onlar herkes kendine göre bir yol seçipti. Onlar biraz daha işin kolay tarafını seçip. Ama doğru-

luğa, dürüstlüğe kalırsa Aleviler daha doğru daha dürüst şeyine bağlıdır, inancına, itikadına, doğrulu-

ğuna. Onlarda yanlış olmaz. Onlar da Ehl-i Beyt’e inanır biz de inanırık. Ama aradaki fark onlar camide 

namaz kılmır sadece. Onlar da ibadetini semah yoluyla yapırlar. Biz camide namaz kılarak ibadetimizi 

yapırak, onlar semah yoluyla yapırlar. Aradaki fark o” (K3, 60, Köylü). 

“Ortak noktalarımız aşağı yukarı mezheplerimiz aynı. Öyle düşünüyorum ben” (K8, 55, Esnaf). 

K9, K27 ve K2 Ehl-i Beyt’i Aleviler ve kendi mezhepleri için ortak nokta olarak görmekte-

dirler:  

“Tabii mesela onlarla Peygamberlerin torunları ortak nokta” (K9, 55, İşçi). 

“Ortak noktamız var ama Hz. Ali ile ilgili ortak noktamız var. Peygamber’imizle ortak noktamız 

var. O kadar” (K27, 36, İşçi). 

“Vardır, ortak nedenlerimizde vardır, aynı İmamlara aynı Peygamberlere inancımız aynıdır” (K2, 

60, Ev Hanımı). 

K18 etnik ve mekânsal öğelere de değinerek diğer katılımcıların da ifadelerinde belirttiği 

Alevi ve Caferiler için ortak noktalar olan; Hz. Ali, Ehl-i Beyt sevgisi ve On iki imam inancının 

yanında birlikte yaşama ve Türk olma durumunu da belirtmektedir: 

“Aynen düşünüyorum. Irksal olarak Türk’üz. Aynı coğrafyayı paylaşmamız inanç noktasında te-

mel aynı şeyleri kabul etmemiz ortak noktamızdır” (K18, 56, Akademisyen). 

K24, Aleviler ile ortak noktalarını, mezhepler üstü bir ifadeye dayandırmaktadır. Allah 

inancını bütünleştirici ortak nokta olarak görmektedir: 

“Evet. Hepsi Allah’a inanır. Ortak nokta bu” (K24, 40, Mühendis). 

K16 ise kendisini ve diğer Caferileri, Alevi ve Bektaşilerle aynı görmekte olduğunu ifade 

etmektedir; 

“Ortak noktamız aynıyık yani. Hepimizde aynıyıg. Ortak noktamız budur. Yani bizde ayrımcılık 

yoktur. Bir sorunumuz yoktur” (K16, 65, İşçi). 

“Bir gelinim Alevi, var ortak noktalarımız” (K13, 61, Ev Hanımı).  

K23, Alevileri temelde inanç olarak kendileri ile aynı görmektedir. Fakat amel noktasında de-

ğiştiklerini, sahipsiz kaldıkları için ateizmin etkili olduğunu ifade etmektedir. Fakat inanç olarak Ca-

feri olduklarını belirtmektedir. Yani K23’e göre Aleviler, Caferi mezhebine mensup olan ama iba-

detleri yerine getirmeyen Müslümanlardır. Fakat kendi yaşadıkları bölgede, Caferilerin ibadetlerini 

unutmadığını da eklemektedir: 



 

137 

“Şimdi Alevi dünyası, Alevi kelimesi Ali taraftarı demektir. Eskiden Hz. Ali’nin yakını olarak ak-

rabası olarak anlamında kullanılırdı. Türkiye’de Ali taraftarı olarak kullanılıyor. Bizim yöremizde Şii, 

onların bölgelerinde Alevi deniliyor. Temelde aynı. Zamanla ibadetleri azalmış. Ateizm etkili olmuş 

sahipsizlikten dolayı. Amelde hac, oruç zayıf kalmıştır. Bunu da kültürel olmuştur. İtikatta Caferi’dir. 

Namazları aynı. Bizim bölgede Şiilik ameli unutmamıştır” (K23, 47, Din Adamı). 

K17 ise Alevilerle ortak noktalarının etnik veya dini bir temele dayanmadığını, insan ol-

mayı ortak nokta olarak gördüğünü belirtmektedir: 

“Valla ne mezhepsel ne de ırksal düşünmedim. Bir şey ifade etmiyor benim için. Ortak noktamız 

insan olmamız” (K17, 36, Esnaf). 

Caferilerin, Alevi ve Bektaşilerle mezhep kimlikleri açısından olan ortak noktaları Hz. Ali 

sevgisi, On iki imam inancı ve Ehl-i Beyt sevgisi olduğu görülmektedir. Mezhebî kimliği oluş-

turan dinî sermaye ögelerinin bazıları Alevi ve Bektaşilerle ortaktır. Alevilerin ve Bektaşilerin 

Hz. Ali ve Ehl-i Beyt sevgisinin ortak olması onların Caferilerden farksız oldukları anlamına 

gelmemektedir. Alevilerle On iki imam, Hz. Ali ve Ehl-i Beyt inancının ortak olması mezhebî 

kimliğin zemininde benzerlik teşkil eder. Durkheim’in kolektif bilinç tanımlamasını hatırlatan 

bu ortak ögeler, ortak değerlere itaat mekanizması olarak işlev görmektedir. 

 

3.10.2. Aleviler ve Caferiler Arasında Ortak Şii Kimliğin Farklılaşma Alanı Olarak 

 İbadetler ve İbadethaneler  

Dinin ibadet ve amel boyutu vardır. Bunun yanında, dine mensup olanların ortak bir 

dünya görüşü bulunmaktadır (Günay, 2012). Alevilerin ibadet hayatı, temel olarak cem ayi-

nine dayanmaktadır. Cemevlerinde yapılan toplantılar, zikir içermektedir. Bu ayinlerde, eski 

Türk geleneklerinin etkisi bulunmaktadır. Ayrıca sembollerle dinî inançlar yerine getirilmek-

tedir (Üçer, 2005: 167). 

Görüşme yapılan Caferiler, kendilerini ibadet etme noktasında Alevi ve Bektaşilerden 

farklı görmektedirler. Mezhepsel kimlik algılarında, kendileri gibi olan ama eksik bir nokta ile 

benzerlik taşıyan inanç bütünlüğünün olduğunu düşünmektedirler. Katılımcıların Bektaşilere 

oranla Aleviler hakkında daha genel geçer bilgiye sahip oldukları, ifadelerinden anlaşılmak-

tadır. 

K12, Alevi ve Bektaşilerle Hz. Ali sevgisi dışında pek fazla ortak nokta görmemektedir. 

İbadetlerin onlarda kendileri gibi olmadığını belirtmektedir.  

“Şimdi onlarla yani Hz. Ali sevgisi dışında çok fazla bir ortak noktamız yok. Çünkü onların çoğu 

namaz kılmazlar, oruç farklılığımız var. Yani sadece sevgi inancı dışında amellerde çok fazla bir ortak 

noktamız yok. Ama sevgi besliyoruz. Yani Hz. Ali’yi sevmesinden dolayı bizde onları seviyoruz” (K12, 

44, Memur). 

K4, Aleviliğin Türk kültürü ile harmanlanan bir yapıda olduğunu düşünmektedir. Kültü-

rün ve inancın özdeşleşmesini, kendileri ve Aleviler arasındaki farklılık olarak görmektedir. 

K4’e göre Alevilerin ibadetlerinin özü zaman içinde değişmiştir. Kendisini, ibadetin uygulan-

ması konusunda Alevilerden farklı görmektedir:  



 

138 

“Birçok ortak noktamız var ancak onlar eski Türk kültürünü daha çok içlerinde yaşıyorlar. Daha 

çok İslam’a katmışlar diyebilirim. Yani bizden daha çok Türklüğü yaşıyorlar ancak İslamiyet konusunda 

aynı şeyleri söyleyemem. Söylemememden kasıt kesinlikle onları topyekûn suçlamak olarak değil de nasıl 

diyebilirim, bazı ibadeti özlerin biraz daha değiştiğini, biraz daha Türk kültürüyle harmanlandığını 

düşünüyorum sadece” (K4, 30, Üniversite Öğrencisi). 

İbadet, inancın eyleme dönüştürülmesi ile gerçekleşmektedir. Caferiler, Aleviler ile inanç 

konusunda ortak noktaları olduğunu düşünmektedir. Fakat hemen hemen tüm katılımcılar, 

ibadette farklılaştıklarını ifade etmektedirler. Bunlardan biri olan K5, Caferilikle Aleviliğin 

bazı konularda ortak noktaları olduğunu bazı konularda ise ayrıldıkları hususlar olduğunu 

belirtmektedir. Özellikle ibadet noktasında kendilerinden farklı oldukları noktalar olduğunu 

ifade etmektedir.  

“Alevilerle kesinlikle ortak noktamız vardır. Ayrıldığımız noktalar da çoktur. Çünkü Aleviliği sadece bir 

Alevilik olarak adlandıramazsınız. Yavuz döneminde bunların İran Aleviliğinden uzak düşmelerinden dolayı 

bunlar dağlara çekildiler. Kendilerine felsefik bir görüş belirlediler. Özellikle ibadet konusunda çok ayrı olduğu-

muz yerler var. Şiiliğe çok yakın olan gruplar var. Şiilikten çok uzak olan gruplar var. Bektaşiliği bilmek için 

ise özellikle araştırma yapmak gerekir, o konuda uzman olmak gerekir. Ama Bektaşilik sadece Anadolu Alevili-

ğini kontrol altında tutmak için özellikle orduda belli bir kesimin sempatisini kazanmak için sonradan uydu-

rulmuş bir felsefik görüştür” (K5, 36, Serbest Meslek). 

K20, Alevilerde; namaz ve oruç gibi İslam’daki temel ibadetlerin bulunmadığını söyle-

mektedir. İnanç olarak Aleviler ile ortak noktaları olduğunu düşünmektedir. Fakat ibadette, 

diğer katılımcılar gibi ortak nokta görmemektedir.  

“Onlarda daha çok itikadi ortak noktamız var ama ibadette ortak noktamız yok. Onlarda ibadet yok 

bizde var, namaz, oruç vs.” (K20, 46, Din Adamı). 

“Şimdi Hz. Ali’ye hürmetlerini, sevgilerini ifade ediyorlar. Fakat ince bir nokta var. Bunlar Orta 

Asya’dan gelirken hepsinde Hz. Ali ve Ehl-i Beyt sevgisi var. Fakat işin içine sonradan siyaset girince 

durum değişiyor. Mesela Yavuz Sultan Selim döneminde II. Mahmut döneminde ikna heyetleri kuru-

luyor. Bu nedenle Alevilerde şu an bir bütünlük yok. Bağlantı yok. Çeşitli Alevilik çıkmış. Bir kısmında 

ateistliğe yönelme var. Bunun sebebi geçmişte yapılan hatalardır” (K19, 57, Akademisyen). 

“Alevilerle bizim benzer yönümüz sadece Ehl-i Beyt ile olan sevgimiz var. Onlarda namaz yok. 

Oruç yok. Benim için namaz kılmayan birine güvenmem” (K22, 63, Esnaf). 

K28, Alevilerin kendileriyle fiilî inanç noktasında ayrıldıklarını düşünmektedir. Her ne 

kadar kendileri gibi Ehl-i Beyt sevgisine sahip olsalar da inançlarını eyleme dökme noktasında 

noksan kaldıklarını belirtmektedir. K28 ve diğer katılımcıların, Alevilerle ortak bir kimlik al-

gısı oluşturmada Ehl-i Beyt sevgisinin olmasının yanı sıra ibadet olarak farklılaşmaları bu kim-

lik algısını eksiltmektedir. 

“Alevilerle ortak noktamızın Ehl-i Beyt sevgisi olduğunu düşünüyorum. Sevgi sadece duygusallık 

değil. Bizde fiiliyat var. Ama öğretisel, felsefi olarak benziyoruz. Tarihte gördükleri zulümler onları 

inançsal olarak asimile etmiş olabilir fakat özde aynıyız” (K28, 36, Akademisyen). 

Alevi inancında, camilerde ibadet olmaması katılımcıların kendilerini ayrı bir grupta gör-

melerine neden olmaktadır. Kuyucuoğlu’na göre bir mezhebin üyeleri, topluma karşı tepkile-



 

139 

rini ifade etmek için toplumdan kenara çekilme veya gösteri yapmaktadırlar. İçinde bulun-

duğu toplumu değiştirmeye gücü yetmeyen mezhep grupları, mucizevi beklentilere girmek-

tedirler (Kuyucuoğlu, 2008: 109). Buradan hareketle, Alevi inancında da bu durum Hz. Ali’nin 

camide öldürülmesine tepki olarak camide namaz kılınmama eylemine dönüşmektedir. K7, 

camide ibadet etme açısından Alevilerle ayrıştıklarını ifade etmektedir. K7’ye göre, Hz. Ali ve 

Ehl-i Beyt sevgisinin ortak olması, kendileri ile Alevilerin ortak bir kimliğe sahip olmaları için 

yeterli olmamaktadır. Bu sevginin tıpkı Caferilerde olduğu gibi eyleme dönüşmesi, camide 

ibadet edilmesini gerektirmektedir: 

“Tabii ki Alevi ve Bektaşilerle ortak noktamız vardır. Birincisi Ehl-i Beyt dostudur. Onlar da Hz. 

Ali ve evlatlarını seviyorlar ve saygıları vardır ve dolayısıyla Şia’dırlar, yani taraftardırlar. Ama biz bir 

noktada ayrıldığımız nokta var. Taraftar acaba sadece ben taraftarım demek midir yoksa onun dediği 

tavsiyelere uymak mıdır? Tabii ki tavsiyelerine uymaktır. Namaz kılmasıdır, oruç tutmasıdır. Guslü-

dür, zekâtıdır, haccıdır. Bunları yapmaktır. Ha Alevilerle ortak noktamız Ehl-i Beyt’i, Peygamber’i sev-

memizdir. Ehl-i Beyt’e saygı duymamızdır. Onların şehadetine özellikle Hz. Ali efendimizin şehade-

tinde, Kerbela şehitlerinin şehadetinde onları sevmek, ihsan vermek, onlara saygılı davranmak, onlara 

gözyaşı dökmek, onların dediği yoldan gitmek bizim değerlerimizden birisidir. Ortak yanımızdır yani 

bunlarla, ama maalesef Alevilerde dejenere edilmiş, asimile edilmiş noktalarından birisi budur ki na-

maza gitmezler. Ayrılış noktalarımızdan. Diyorlar Hz. Ali camide, mescitte vurulduğu için biz o mes-

cide girmeyiz. Oysaki Hz. Ali’yi oğlundan, kızından, çocuğundan daha çok biz sevemeyiz yani. Onlar 

devam etti mescitte yani. Namaza ibadete devam ettiler. Fakat bunlar yok biz devam etmeyeceğiz Ali 

orada vurulmuş diye. Oysaki bunu düşünüyorum yani bir düşman eğer birisini bir gıcıklık edip orda 

vurduysa sen onun üzerine aynı noktayı canlandır ki düşman patlasın. Yani Hz. Ali mescitte vurul-

duysa sen mescide git ki düşman patlasın yani desin ki ben bunun büyüğünü mescitte de vurdum mes-

citten uzak tutamadım. Yani Alevilerde bazı asimile noktalar vardır, ayrıldığımız noktalarda bunlardır. 

İşte Alevi’dir, Bektaşi’dir. Bektaşi de bir isimdir yani, bu da onların bir liderlik olarak ortaya çıkmıştır. 

Alevilerle aşağı yukarı yüzde elli ortak noktamız vardır, yüzde elli de ayrılık noktamız vardır. Namaz 

hususunda ayrıyız Onlarda kılan vardır belki yüzde yirmisi, yirmi beşi vardır. Son zamanlarda çok iyi 

rağbet duymaktadırlar. Artık yani bizimde mescitlerimiz hocalarımız çoğaldıkça o noktalarda Aleviler 

sempati duyup yavaş yavaş o asimileden kurtulup namazın varlığını işte Hz. Ali’ye muhabbetin, sev-

ginin bu olduğunu, olacağını telkinleriyle bugün yüzde yirmi- yirmi beşlerde namaz kılan Aleviler ol-

muş” (K7, 55, Din Adamı). 

K7 ve diğer bazı katılımcılar, Alevilerin asimile edildiğini düşünmektedir. Bu düşünceyi 

destekleyebilecek bir çalışma Güngör tarafından yapılmıştır. Güngör’ün Alevilerle yaptığı gö-

rüşmelerde katılımcı Aleviler, kendilerinin eski Türk dininin etkisinde olduklarını kabul et-

mektedir. Bunun yanı sıra katılımcıların ifadelerine göre, Alevilikte İran etkisi olsa da Aleviler 

kendini İslam’ın özü olarak görmektedir. “Böl, parçala, yut.” politikalarından ve Hacı Bektaş-

ı Veli’den sonra namaz ve abdest kaldırılmıştır. Dedelerden, babalardan öğrenilen yanlış bil-

giler bugün Alevilik diye insanlara öğretilmektedir. Aleviler, kendi inançlarının İslam dışı ola-

rak gösterilmesine karşı çıkmaktadırlar (Güngör, 2016: 150).  

Anadolu ve Osmanlı sınırlarında yaşayan Aleviler, Sünniliğin kıskacında kalmıştır. Ana-

dolu’daki Aleviler Osmanlının resmî Sünni politikasını benimsememişlerdir. Anadolu’da Ale-

viler, göçebe yaşamdan yerleşik yaşama geçerken Alevilerin mezhebi görünümü Osmanlı’da 



 

140 

Sünnilik olarak görülmüştür (Taşgın, 2009: 220). Bu nedenle Alevilerin asimile edilmesi ko-

nusu tarihsel arka plan içermektedir. Caferiler Alevilerin devlet eliyle asimile edilmelerinin 

sonucu olarak kendilerinden farklılaştıklarını düşünmektedirler. Toplumda dinî bölünmele-

rin sonucu olarak farklı dinî gruplar ortaya çıkmaktadır. Dinî bölünmeler, kültürel, yapısal ve 

siyasi sebeplerden meydana gelmektedir. Toplumsal değişmeye, dinsel sistem içindeki mez-

hepler ve mezhepsel gruplar neden olmaktadır (Kuyucuoğlu, 2008: 108). Bu dinî bölünmeler 

sonucunda meydana gelen mezhepler ve dinsel anlayışlar karşı taraftaki dinsel anlayışları 

eleştirmekte ve reddedebilmektedir. K7’nin ifadelerinden de anlaşıldığı üzere, Alevilerin Hz. 

Ali’nin camide öldürülmesine tepki olarak camiye gitmemelerini eleştirmektedir. Bu eleştiriler 

sadece bununla sınırlı kalmayıp Aleviler ve Bektaşilerin dinin gereği olan asli ibadetleri ken-

dilerinin yaptığı gibi yapmamalarını Caferilikten uzaklaşma olarak görmekte ve bu duruma 

eleştirel bir bakış açısı sergilemektedir. 

“Ortak nokta mesela ben onları da biraz ayrışmış gibi görüyorum. Müslümanlıktan da Şiilikten de 

biraz ayrışmış görüyorum. Onlar, dinin felsefesini yaşıyorlar. İslam’dan ayrışmışlar şeyi kabul etmişler. 

Yeni nesil son 20-25 yılı özellikle kendilerini solculuğa verip ayrışıyorlar. Mesela benim Erzincanlı oda 

arkadaşım vardı. Ramazan’da 12 gün su orucu tutuyordu. Namaz yoktu. Anlatmak istediğim ne biliyor 

musun, anlatmak istediğim şimdi mezheplerdeki yazılan fıkıh kitaplarında yazılan ya da Kur’an’dan 

gelen şeyler var ya mesela dört mezhepte ya da Şiilikteki mesela namaz kılma, oruç tutma, hacca gitme 

falan filan. Bunlar mesela bizde de var. Mesela siz beş vakit kılarsınız biz de üç vakit birleştirilmiş. 

Ramazan ayında aynı şekilde oruç tutarız mesela. Bir gün sekteye uğratmayız. Bayram hemen hemen 

aynı. Çok az bi nasıl desem fark var. Ama onlardaki şey biraz daha farklı. Mesela bizdeki gibi kapanma 

şekliyle kapanma yok (tesettürü kast ediyor). Onlar biraz daha işin şeydeki mesela mezhebi kitaplardaki 

şeyleri bırakmış biraz daha kendilerini özgür bir şekilde Ali ve On iki imam’a uyacak şekilde adapte 

etmişler. İbadetlerini mesela başka şekilde şey şeklinde semah şeklinde falan filan. İşte oruçlarını on iki 

gün tuturlar” (K25, 46, Mühendis). 

K25, Alevileri Caferilerden ayrışmış olarak görmektedir. Alevilerin dini inançlarını felsefi 

boyutta yaşadığını, dört mezhepte ve Şiilikte bulunan inanç ve ibadet uygulamalarının Alevi-

lerde bulunmadığını ifade etmektedir. 

“Tabii tabii. Ali sevgisi mesela Ali sevgisi var, hümanistikte mesela ortak nokta. Onlar daha çağdaş. 

Aleviler mesela Sünnilere göre daha böyle sosyaller. Karşıdaki insanı insan olarak görüyorlar. Dini, ırkı 

önemli değil diyorlar, insan olsun. Alevilerin, o konuda şeylerden farklı. Benimle de ortak noktaları Ali 

sevgisi ama böyle doğru anlamda Ali sevgisi. Yani şirk anlamında değil de kutsallaştırma anlamında 

değil de. Normal bir sevgi. Tabii ki hümanist konusunda insanlık konusunda ortak noktalarımız var 

tabii ki Alevilerle Bektaşilerle” (K26, 55, Mühendis). 

Caferilerin, Alevi ve Bektaşilerle toplumsal konularda ortak kimliği olduğu gibi bazı nok-

talarda kimlikleri ayrışmaktadır. Hem Aleviliğin hem Bektaşiliğin ortak üst kimliklerini; Hz. 

Ali, Ehl-i Beyt ve On iki imam konuları oluşturur. Bu nedenle de K7’nin de ifadelerinde belirt-

tiği gibi, Alevi ve Bektaşileri, Şia yani kendileri gibi taraftar olarak görmektedirler. Ancak ta-

raftar olarak ortak kimlik olsa da taraftarı oldukları imamların ve Ehl-i Beyt’in görüş ve tavsi-

yelerine uymadıkları için farklı bir kimlik algısına gitmektedirler. Namaz kılmak, oruç tutmak 

gibi ibadetleri yerine getirmedikleri için Şia altında iki ayrı alt kimliğe bölünmüşlerdir. Cafe-

rilere göre, Aleviler daha çağdaş ve hümanist olup dinin felsefesini yaşamaktadırlar.  



 

141 

 

3.11. KERBELA MATEMİNİN MEZHEBÎ KİMLİK HAFIZASININ OLUŞUMUNDA 

VE GÖRÜNÜR KILINMASINDA ETKİSİ: CAFERİLİKTE MUHARREM AYI VE AŞURA 

3.11.1. Aşura’ya Katılmanın Görev Bilinmesi 

Bir toplumda eğer din, kült etrafında toplandıysa gittikçe somut hale gelir. Din topluluğun 

yakın tarihi ve yaşamıyla özdeşleşir ve bulunduğu toplumun en muhafazakâr kurumu haline 

gelir. Kültün gizemli bir değeri vardır bu nedenle her zaman değeri korunur (Mead, 2022: 323). 

Şii düşüncesi Hz. Ali etrafında şekillenmiş olsa da şehadet düşüncesi Hz. Hüseyin etrafında 



 

142 

şekillenmiştir. Yas töreni ile toplumun bilinç ve hafıza inşası oluşturulur. Hak-batıl mücade-

lesi Hz. Hüseyin’in yaşadıkları üzerinden simgeleştirilir (Tek, 2019: 15). Caferiler tarafından 

yılın belli günlerinde belli ritüeller uygulanır. Böylece İslam dünyasında batılın karşısında 

durma, Hz. Hüseyin’in Kerbela’da şehit edilmesi temeline oturtulur. Kerbela hadisesi için 

farklı görüşler vardır fakat Şii düşüncesinde Hz. Hüseyin’in oraya şehit edileceğini bilerek 

gittiği inancı hâkimdir. Sünni âlim İmam Suyuti Kerbela hadisesini şöyle aktarır: 

“Onu Kerbela’ da öldürdüler. Onun öldürülüş kıssası oldukça uzundur ve yürek bunu zikretmeye 

dayanmaz. İnna lillahi ve inna ileyhi raciun. Onunla beraber ailesinden on altı erkek de öldürüldü. 

Hüseyin öldüğünde dünya yedi gün durdu, güneş duvarların üstünde sarı örtüler gibi durmuştu. Ge-

zegenler birbirleriyle çarpışıyorlardı. Onun öldürülüşü Aşura gününde vuku buldu. O gün güneş tu-

tuldu. Ölümünden sonra altı aya kadar ufuk kızıllaştı. Ondan sonra da bu kızıllığı görürsün. Ondan 

önce böyle bir kızıllık yoktu” (Suyuti, 2019: 249). 

Kerbela hadisesi önemli bir Sünni alim olan, İmam Suyuti tarafından çok acı bir hadise 

olarak anlatılmıştır. Aynı şekilde Şii kaynaklarında da bu hadise acı ve üzüntülü şekilde dile 

getirilir. Bu acı hadiseden dolayı Caferiler Aşura matemini çok önemsemektedir. K23, 

Aşura’ya katılmayı bu acı hadisenin bir vefa borcu olarak görmektedir. Çünkü 1400 senedir 

işlenen zulüm, unutturulmamak istenmektedir: 

“Aşura’ya elbette katılıyoruz. Bu katılmayı kendimize görev biliyoruz. Peygamber ve evlatlarına 

vefa borcu olarak görüyoruz. O merasimlere katılmak insani ve İslami görevimizdir. 1400 senedir bir 

zulmün sonucunda direnişini unutturmamak ve onların olması (Aşura) gerektiği hatırlamak ve herke-

sin katılmasını tavsiye ederiz” (K23, 47, Din Adamı). 

Aşura anmaları son derece coşkulu bir şekilde yapılmaktadır. Hz. Hüseyin’in ölümü sah-

nelenen tiyatrolar ile mezhebî ve dinî motivasyon sağlamaktadır. Kerbela hadisesi, Aşura 

günü dualarla, ağıtlarla, mersiyelerle ve anma törenleriyle mezhebî kimliğin hafızasını güç-

lendirmektedir. Aşura ayrıca grup kimliğini de güçlendirerek Caferilerin ortak bir keder etra-

fında birleşmesini sağlamaktadır. K4, Aşura’yı kendi Şii hafızasını korumak için tarihin yeni-

den canlanması olarak görmektedir. Aşura’nın dış güçler tarafından bilinçli olarak hafızalar-

dan silinmeye çalışılarak İslam içinde birlik ve beraberliği bozmayı amaçladıklarını düşün-

mektedir:  

“Bizim için tarihin yeniden canlanması, onu özümüzde yeniden hissetmek, bu süregelen durumu 

ki unutulsun diye yapılan birtakım propagandalar ya da işte yanlış algılar var. Bunun unutulmamasına 

sebep olarak görüyorum. Kapitalist güçlerin, dış güçlerin biz İslam camiasının birlik beraberliğini gör-

düğünü, hissettiğini ve bu noktada bizden uzak durduğunu hissediyorum” (K4, 30, Üniversite Öğ-

rencisi). 

Aşura gününde Hz. Hüseyin’in önemli bir mesaj verdiği düşünülür. Yani Yezid’ e biat 

etmiyor, öyleyse onun gibi düşünenlerde Yezid gibi düşünen kişilere biat etmez. Bu hep böyle 

olmalıdır. Her zaman mazlumun yanında yer alınmalı, zalime karşı çıkılmalıdır (Kara, 2019: 

58). K4, Aşura etkinliğinin aslında dünyaya karşı da birlik beraberlik mesajı olduğunu ve bu 

mesajın İslam camiası için önem taşıdığını düşünmektedir: 

“Tabii katılıram her sene” (K6, 25, Ev Hanımı). 



 

143 

“Tabii tabii tabii. O benim başım gözüm üstüne. Katılaram ona, Hepimizin inancıdır o” (K16, 65, 

İşçi). 

Caferilerin kimlik algısında Hz. Hüseyin’in şehit edilmesi ile kurulan farklı ilişki biçimle-

rinin kaynağında, Aşura olarak ifade edilen matem etkinlikleri ile zulme karşı direnişi diri 

tutma düşüncesi olduğunu gösteriyor. Aşura, İslam dünyasının birlik ve beraberliğini dün-

yaya karşı gösteren bir sembol olarak görülür. Aşura, kendi içinde bir inanç taşır çünkü Cafe-

rilik ve Aşura özdeşleşmiştir. Mezhebî kimliğin bütün öğelerini taşımasa dahi bir Caferi, 

Aşura’yı haksız yere şehit edilen Ehl-i Beyt’e saygı ve matem olarak görmektedir. Caferilere 

göre, Kerbela’da zulüm yapılmış ve Aşura ile bu zulme direniş sergilenmektedir. Caferilerin 

görüşlerinden anlaşılıyor ki onlara göre Aşura, sadece Caferilerin katılması gereken bir matem 

değil, tüm Müslümanların katılması gereken insani ve İslami bir görevdir. Caferiler bu ma-

teme herkesin katılmasını istemektedir ve kendileri de bu mateme katılmayı görev olarak gör-

mektedirler. Caferilerin sosyolojik olarak kimliklerinin toplumda görünür olmasında Aşura 

önemli bir törendir.  

 

3.11.2. Muharrem Ayında Kutlama Yapmanın Haram Sayılması 

Caferilerde Muharrem ayında düğün, nişan gibi evlilik törenleri kesinlikle yapılmaz ve 

yapanlar da -Sünni olsa dahi- hoş karşılanmaz. Sosyal kimlik oluşumunda ve diğer Sünni ki-

şilerle ilişkilerinde bu durum etkili olur. Mesela kendileri düğün, nişan yapmasa bile Sünni 

komşuları yaptığı zaman hem hoş karşılamazlar hem de kesinlikle merasimlere katılmazlar. 

Görüştüğümüz katılımcıların tamamına yakını Kerbela yasının tutulduğu Aşura etkinlikle-

rine katıldıklarını ifade etmişlerdir. Caferilerde Aşura etkinliklerinin katılımına çok önem ve-

rilir. Caferi mollalar önderliğinde çok önceden hazırlıklar başlar ve programlar yapılır. Sünni-

lerin katılmaması hoş karşılanmaz. Çünkü aynı Peygamber’e tabi olduklarından acının ve ya-

sın ortak olduğunu düşünmektedirler. Hatice Bakırlı’nın Caferiler ile yaptığı araştırmada Mu-

harrem ayında “düğün, nişan, sünnet ve eğlence düzenlemenin doğru bir davranış olmadığı” 

düşüncesi katılımcıların tamamına yakınının hemfikir olduğu bir konudur. 500 katılımcı ile 

yapılan anket araştırmasında katılımcıların %90,1’i Muharrem ayında eğlence türü etkinlikleri 

doğru bulmadığını belirtmiştir. Caferilerin Muharrem ayında iş yerlerini kapattıkları gözlem-

lenmiştir (Bakırlı, 2019: 191). Bu veriler de gösteriyor ki Caferiler Muharrem ayını yas ayı ola-

rak görmektedir ve bu ayda keyif veren sosyal davranışlardan uzak durulmaktadır.  

Aşura bir matem olduğu için bu tarihlerde düğün, sünnet, nişan, doğum günü gibi sevin-

dirici kutlamalar yapılmaz. Aşura günü oruç tutulmaz, ticaret yapılmaz ve evlere yeni şeyler 

alınmaz. Daha çok Kur’an okunur, tövbe edilir, dua edilir (Koçoğlu, 2011: 160). Katılımcılarla 

yapılan görüşmelerde, Sünnilerin yapmış olduğu Aşura tatlısının sevinci ifade ettiğini ve bu 

noktada kendilerinin Aşura pişirmediklerini zira Aşura’nın matem günü olduğunu ifade et-

mektedirler. Çalışma kapsamında katılımcılara Aşura etkinliklerine katılımları soruldu, katı-

lımcıların tamamına yakını, katıldığını ve Aşura’ya önem verdiklerini ifade ettiler: 



 

144 

“Katılıyorum. Yani dediğim gibi haksızlık olarak gördüğüm için katılıyorum. Nasıl katılıyorum? 

Mesela eğlence meğlence düğündür, onlar olmaz. Yani o anda yapılan bir şeyden hayır görmezsin. Sün-

net yaparlar sağlık için ama hayır işi dediğim evliliktir, ev almadır bunların hayrı olmadığını düşündü-

ğümüz için” (K24, 40, Mühendis). 

 Hicri takvime göre Muharrem ayında yapılan evlilik, düğün, nişan gibi törenlerden 

hayır gelmeyeceğine inanılması K24’ün ifadelerinden anlaşılmaktadır. Çünkü Caferilere göre 

bu ay matem ayıdır. Matem ayında yas tutulması gerekir. Kutlama olaylarının Muharrem ayı 

dışında bir ayda yapılması uygun görülmektedir. 

 

3.11.3. Aşura Etkinliklerine Sünnilerin de Katılması 

Durkheim’e göre matem, kefaret edici ayinlerin ilk ve önemli bir örneğini bize sunmakta-

dır. Bu âdetler kan davasındaki âdetlere benzerler, ikisi de ölüm ve kan ister. Aralarındaki 

fark birinin akraba diğerinin ise yabancı olmasıdır. Yas, acı bir kaybın yaraladığı özel bir du-

yarlılığın doğal bir sonucu değildir, grubun empoze ettiği bir yükümlülüktür. Bir kimse, başka 

biri hasta olduğu için değil fakat feryat etme yükümlülüğünden dolayı ağlar, feryat eder. Bu 

geleneğe saygıdan dolayı yerine getirilmesi gereken ayinsel bir tutumdur. Birey, üyesi olduğu 

topluma güçlü bir şekilde bağlı ise manevi olarak toplumun acılarına ve mutluluklarına katı-

lıyor olarak kabul edilir; onlara karşı ilgisiz olmak, onu topluma bağlayan bağları koparmak, 

toplumdan ümidini kesmek ve kendini yalanlamak anlamına gelir (Durkheim, 2005: 77). 

Katılımcılarla görüştüğümüz Iğdır ilinin demografik yapı itibariyle faklı mezhepleri bir 

arada barındırması, buradaki Aşura etkinliklerinde Sünnilerin de etkin olmasını sağlamıştır. 

Aşura alanlarında Sünni halk bulunmaktadır. Şii katılımcılarla yapılan görüşmelerde, Hz. Mu-

hammed’in aynı Peygamber olması ve aynı dine tabi olmaları itibariyle etkinliklere Sünnilerin 

de katılması gerektiğini düşünmektedirler. 

“Katılıyoruz her zaman mesela burada oluyor Kerbela matemi. Biz katılıyoruz. Mersiyeler yapılır, 

Kerbela matemine herkes katılır. Orda Sünni de katılır, Şia da katılır bizim yaşadığımız bölgede. Herkes 

katılır” (K3, 60, Köylü). 

Muharrem ayının on birinci gününde, İslam tarihinde “Kerbela” hadisesi olarak anılan 

olay gerçekleşmiştir. Şii inancında bu olay hiçbir millette görülmemiş ve görülmeyecek bir 

olaydır. Hz. Muhammed’in amcası Ebu Talib’in ailesi esarete maruz kalmış ve bu olay Şii ha-

fızasında en acı olay olarak nitelendirilmektedir (Hamenei, 2018: 25). Aşura etkinlikleri Mu-

harrem ayının birinci günü başlamakta ve on gün boyunca devam etmektedir. Şii geleneğinde 

bu Aşura etkinlikleri Sefer ayının son gününe kadar iki ay sürmektedir (Koçoğlu, 2011: 157). 

Aşura etkinliklerinde, Kerbela’da yaşananlar tiyatrolarla temsil edilmeye çalışılır. Yemek ve-

rilir. Aşura çadırları kurulur ve camilerde vaazlar verilir, Caferi halk siyahlar giyinir.  

Aşura’dan bir gün öncesi yani Muharremin dokuzuncu günü, İmam’ın şehit edilmeden 

önceki son gecesidir. Bugün yasın en hüzünlü gecesidir. Peygamber ailesinin birlikte geçirdiği 

son gecedir. Bu geceyi İmam Hüseyin namaz kılarak, Kur’an okuyarak geçirmiştir. Bu gece 

ağıtların, matemin, mersiyelerin en fazla dile getirildiği gecedir (Turmuş, 2018: 27). Camilerde 

mersiyeler okunur, Kur’an okunur ve dualar edilir.  



 

145 

“E tabii katılıyoruz yani biz o ay, zaten burada da (Tuzluca) devam ediyor. Iğdır’da da katılıyorum, 

burada da (Tuzluca) katılıyorum. Zaten öyle bir şey yok. Zaten kendisini Müslüman hisseden herkes 

için o ay veya o gün acı gündür. İmam Hüseyin’in şehit edilmesi bütün Müslümanlara ait bir şey, 

sadece Şia taraftarı ya da bize ait değil yani. Kendisini Müslüman kabul eden herkes için İmam Hüseyin, 

Peygamber’imizin torunu, yani sırtına alıp boynuna alıp gezdirdiği birisi yani. Hatta onların dediği 

yani, herkesin saygı duyması lazım o matem ayına katılması lazım. Sadece Şia katılacak diye bir durum 

yok yani. Herkesin ortağıdır yani ortak bir noktadır. İnsanların saygı göstermesi gerekir o günde, acıya 

katılması lazım yani” (K1, 46, Öğretmen). 

K1’e göre kendisini Müslüman kabul eden herkes için Aşura matemi acı bir gündür ve bu 

nedenle tüm Müslümanların mateme katılması gerekir. Caferiler mezhepsel alt kimliklerini, 

üst kimliğe dönüştürerek mezhepten dolayı matem tuttukları Kerbela hadisesine tüm Müslü-

manların katılmasını istiyorlar. K7 de K1’in görüşlerini destekleyen görüşlerde bulunuyor. 

Kerbela’da Hz. Hüseyin, Yezid’e karşı sesini duyurmak için şehit olmuş ve Kerbela İslam’ın 

dirilişinin sembolü olmuştur. K7’e göre Kerbela onların ölene kadar vazgeçilmez idealleridir 

ve İslam’daki birlik beraberliğin sağlanması için Kerbela mesajının anlaşılması gerekir: 

“Evet. Kerbela matemini kesinlikle canlandırıyoruz hatta. Bu konuda aşağı yukarı on beş yirmi 

yıldır Tuzluca’mızda ve Türkiye’de, belki Türkiye Cumhuriyeti kuruldu kurulalı, seksen doksan senedir 

Kars’ta, Iğdır’da bu bölge daha çok Azeri bölgesi, Şia bölgesi olduğu için Kerbela vakasını küçük de olsa 

az da olsa mescitlerimizde, evlerimizde canlandırdık ve yavaş yavaş büyüttük. Toplum herkes benim-

sedi, herkes destek oldu ve bu inkılap bu kıyam cihanşümul olması yani dünyaya ve herkese yayılması 

gerektiğini bilerekten ki öyle de olması gerekir. İmam Hüseyin aleyhisselam evinde şehit edilmedi. Bir 

meydanda feryat ederken şehit edildi. Bu feryada sen de katılman lazım. Sen de sesini duyurman lazım. 

Bugün mitinglere niye çıkıyoruz, niye Filistin mitingine katıldık, niye Iğdır niye İstanbul niye dünya 

katıldı? Vazife sesini duyurmak için. Sesini duyurmazsan ezilirsin. Onun için İmam Hüseyin aleyhis-

selam Kerbela’da Peygamber’in sesini duyurmak için feryat etti. Muaviyelere, Yezitlere karşı çıktı. İs-

lam’ın sesini duyurmak için. Bugün biz de o İslami sesi duyurup Kerbela şehitlerini anıp onların sesini 

dünyaya ve etrafımıza bildirmek için tabii ki benimsiyoruz. Biz kesinlikle her nerede Kerbela şehitlerini 

anma etkinliği varsa katılıyoruz, ömrümüzün sonuna kadar da katılacağız. Yani bu bir doğrudur bu bir 

idealimizdir, idemizdir bizim. Mutlaka katılacağız. Kerbela’sız yapamayız. Günbegün genişliyor. Evle-

rimizde her yıl da en az otuz gün kırk gün Erbain dediğimiz noktaya kadar mersiyelerimiz vardır, ih-

sanlarımız vardır. Bizim Kerbela şehadetini ve Kerbela olayını anma bizim olmazsa olmazlarımızdan-

dır” (K7, 55, Din Adamı). 

K7’in Kerbela hakkındaki anlattıkları, Connerton’un dediği gibi tarihsel olayların mistik-

leştirilerek özler kazandırılmasının örneğidir. Toprağa düşenlerin yazgısının anlamsız bir 

ölüm olarak değil, kendini kurban etme olarak görülmesi gerekir. Belli bir tarihte yaşanan olay 

sadece anlatılan bir öyküden ziyade oyun biçiminde canlandırılan bir külttü. Kült töreninde 

rol alanlar sayesinde her yıl olay yeniden sahnelenmiş oluyor (Connerton, 2018: 69). Kerbela 

olayına, Aşura anmaları ile bir öz kazandırılmıştır. Kerbela şehitlerinin ölümü sadece tarihsel 

bir olay değil İslam’ın sesini duyurmayı, haksızlığa baş göstermeyi amaçlamaktadır. Hz. Hü-

seyin bu amaç için kendini bilinçli olarak kurban etmiştir. Bunun için her sene Muharrem ayı-

nın onuncu gününde, bu olay oyun gibi canlandırılır ve burada Kerbela’da şehit olanları tem-

sil eden roller oynanır. 



 

146 

“Katılıyorum. Aşura demek matem demek, yas demek. Nasıl ki bir yakınımız ölüyorsa. Biz de onlara 

saygı duyurak. Anırak. Üçünde, yedisinde, kırkında hepsinde matemine katılırak” (K15, 43, Ev Ha-

nımı). 

“Katılıyorum. Bunun lokal olamaması, genelinde. Ben Aşura’yı çorba olarak biliyordum, Iğdır’a 

gelmeden önce. Ülke genelinde bilincin uyanması için faydalı buluyorum. Aynı şuurla ülke genelinde 

kutlanmasını istiyorum” (K18, 56, Akademisyen). 

Aşura etkinliklerine bazı Sünniler katılır fakat bu kişisel tercihe bağlıdır. Iğdır’da Sünni-

lerin çoğunluğu katılmamaktadır, aynı durum Türkiye genelinde de geçerlidir. Caferilerin 

mezhepsel dindarlıklarını kamusal alanda görünür kılmaları için Aşura önemlidir. Çünkü 

Türkiye’de azınlıkta kalan bir mezhebî kimliğin toplumsal alanda kimliklerini görünür kılma-

larını sağlamaktadır. Görüştüğümüz tüm Caferiler, Aşura konusunda duygusal ve kararlı bir 

yaklaşım sergilemiştir. Mezhepleri hakkında detaylı bilgileri olmayan katılımcılar, söz konusu 

Aşura olunca kesinlikle katıldıklarını ifade etmişlerdir. K19, üniversitede bir akademisyendir. 

Kendisi de diğer Caferiler gibi Aşura’yı önemseyip etkinliklere katılmaktadır. Aşura’yı sadece 

bir yas ve matem olarak görmemektedir. Hz. Hüseyin’in ölümü ile İslam’ın bütünselliği ara-

sında zihinsel ilişki kurmaktadır: 

“Katılıyorum. O acıyı yaşamaya çalışıyorum. Tabi bu ritüellerle görsellerden ziyade İslam’ın ayağa 

kalkması için neler yapılabilir. Hz. Hüseyin’in şehadeti ile anlamaya çalışıyorum. İslam’daki dağınıklığı 

ile Kerbela’ daki mesajı anlamaya çalışıyorum. Son yıllarda başvurma gibi durumlar Hz. Hüseyin’in 

verdiği mesajı insanlığa vermeye çalıştığı mesajı şehadetindeki mantığı gölgeliyor gibi” (K19, 57, Aka-

demisyen). 

Durkheim’ e göre bütün ayinler güven mutluluk ve hatta şevk durumunda icra edilirler. 

Bu törenler neşeli bayramlardır. Mutluluk gibi üzüntüler de zihinden zihine atladığında git-

tikçe kuvvetlenir ve büyür bu nedenle kendini taşkın ve sert hareketlerle ifade eder (Durk-

heim, 2005: 77). Hz. Hüseyin’in şehit edilmesi, sembolik olarak İslam’ın dirilişi ile özdeşleş-

miştir. Caferilere göre, K7’nin de belirttiği üzere Hz. Hüseyin İslam’ın sesini duyurmak için 

şehit edilmiştir. Bunun yanında, Aşura mateminde Caferilerin yaptığı başvurma gibi bazı dav-

ranışların Kerbela mesajını gölgelediği düşüncesi hâkimdir. Bu duruma engel olmak için 

Aşura zamanı, Caferi din adamlarının ve Caferi liderlerinin yönlendirmesiyle başın kılıçla ya-

rılıp kan akıtılması yerine mateme katılanlar, Kızılay’a kan bağışına teşvik edilir. 

“Kırk gün boyunca, ilk on gün boyunca camide olsun belediyede olsun gideriz. Sine vurulur, mer-

siyeler okunur. Ne gerekiyorsa yapılır” (K21, 26, Muhasebeci). 

“Valla ya çok katılmasam da o günü biliyorsunuz. Olayın içinde aktif olmasam da o ana gidip üzü-

lebiliyorum uzaktan ama aktif bir katılım yok” (K25, 46, Mühendis). 

Baş vurdurma, Iğdır Caferileri tarafından Aşura günü Hz. Hüseyin’in acısını anlamak için 

yapılan bir ritüeldir. Bu ritüeli beyaz kefen giyen veya alınlarına bir parça kefen takan insan-

lara molla tarafından kılıç ile alınlarına vurulup kan akıtılarak yapılır. Fakat aşırılığa kaçtığı 

düşüncesi ile hem bir kısım Caferiler tarafından yadırganmaktadır hem de çok tepki çekebil-

mektedir (Kara, 2019: 62). K26 Aşura günü yapılan bu uygulamalardan dolayı katılmadığını 

belirtmektedir: 



 

147 

“Yok, yok katılmıyorum çünkü orda aşırılıklar var benimsemiyorum. Aşırılıklara giden insanlar 

var işte zincir, baş vurma, kan akma, sine vurma. O aşırılıklardan dolayı gitmiyorum. Çünkü camilerde 

bilhassa camilerde Peygamber dahi olsa Allah’tan başkasının ismi yazılmaması lazım. Ne halifelerin ne 

Ehl-i Beyt’in ne imamların. Allah’tan başkasının ismi olmaz. Camide aşure etkinlikleri oluyor işte ha-

lifelerin ismi, Ehl-i Beyt’in ismi. Sünnilikte de var mesela Ayasofya’da olduğu gibi, Caferilerde de var. 

İbadet yeri eğer Allah için yapılıyorsa Peygamber dahi olsa Allah’tan başkasının ismi olmaz bir, Hris-

tiyanlıkta olduğu gibi resimler, Meryem ana, İsa peygamber ne bileyim o figürler hepsi hatalı, çünkü 

eğer Allah için gidiyorsansa, o resimler o isimler hepsi kalkmalı, hatalı yani” (K26, 55, Mühendis). 

K26 kodlu katılımcı, Aşura matemindeki zincirlerle sırtlarına vurma ve baş yarma gibi 

aşırılığa gidildiğini düşündüğü davranışlardan rahatsızlığını dile getirmektedir. Caferi cami-

lerinde ve genel olarak tüm camilerde Allah’ın ismi dışında bir isim olmaması gerektiğini ifade 

etmiştir. 

 Aşura’nın anlamına duyulan büyük saygıya rağmen Caferiler, Aşura’nın öneminin Müs-

lüman camiası tarafından yeteri kadar anlaşılmadığını düşünüyor. Caferilerin zihinlerindeki 

Aşura, İslam’ın dirilişini topyekûn sağlayacak bir idealdir. İdeal durumundan bu uzaklık, yine 

de Caferilerin Aşura’ya sıkı sıkı bağlı olmalarına engel olmamaktadır. 

 

  



 

148 

Sonuçlar: 

Kavramsal olarak kimlik kelimesinin kökü olan “kim” zamiridir ve belirsizliğe karşılık 

gelir. “Kim” soru zamiri, diğer insanlar tarafından kimliğimizin anlaşılması için sorulan o so-

runun yerini alabilir. Kimlik bir özellik ve nitelik belirtir. Birey sahip olduğu kimlik ile kendi 

öznel yönünü belirtir. Kimlikler sosyal ve ferdî kimlikler olarak sosyal yapının temellerini 

oluşturur ve toplumun üyeleri bu kimliklerin oluşumu süreçleri içerisinde yerlerini alırlar. 

Hangi kültürel seviyede olunduğuna bakılmaksızın dinsel gruplar ve din toplumsal du-

rumların etkisinden azade değildir. Dinin kültürel yaşamda, aile, ekonomi, toplumsal kurum-

lar ve toplumsal yapı gibi birçok alanla ilişkisi vardır. Bu ilişkiler karşılıklıdır, yani toplumsal 

hayat dini, din de toplumsal hayatı etkiler. Bunun yanında dinin kimlik inşa edici bir tesirinin 

de olduğu malumdur, çünkü din, insanın hayatına dahil ve müdahil olduğu gibi onun kim 

olduğuna ilişkin sorulara da doğrudan ve dolaylı cevaplar üretir.  

Din hem ferdi kimliklerin hem de ulusal kimliklerin şekillenmesinde başrol oynar. Ulusal 

kimlik, içinde bulunduğu toplumun tüm kültürel değerlerini kapsar. Bu kimlik, ulusun sahip 

olduğu din, gelenek, örf ve âdetler, inançlar ve töreler gibi öğelerin bir bileşkesidir. Mesela, 

Türk ya da Osmanlı dediğimiz zaman burada dinden bağımsız bir kimlik yapılanması düşü-

nülemez.  

İnsanlık tarihi boyunca din var olagelmiş ve toplumsal kültürü şekillendirmiştir. Bu araş-

tırma sonucunda Caferilerin mezheplerinin onlar için sadece bir inanış yaklaşımı olmadığı, 

aynı zamanda onlar için kültür kodları üreten bir kaynak, insanlar arası ilişki geliştirme tarzı 

olduğu ve hayat felsefelerini şekillendiren bir bütüncül yapıyı ifade ettiği görülmüştür.  

İmamların; Caferilerin inancını, ideolojisini ve kimliğini şekillendiren karizmatik liderle-

rin ötesinde ve üzerinde kişilikler oldukları, Kerbela matemlerinin ve İmam kabirlerinin ziya-

retinin Caferiler için hem sembolik ve hem de fiili anlamları olan, ayrıca onların toplumsal 

yapı, müşterek hafıza ve kimliklerinin inşasına etkileri olan unsurlar oldukları bu araştırma-

nın ortaya koyduğu önemli tespitlerdir.  

“Kim olduğunuzu nasıl tanımlarsınız?” diye Iğdırlı Caferilere sorulduğunda, sıklıkla alı-

nan ortak cevap “Müslüman’ım, Türk’üm, Şii’yim ve Ehl-i Beyt yolundayım” şeklinde olmuş-

tur. 

Caferilerin kimlik tanımlamalarında dinî ve etnik ögelerin kesiştiği alanlar bulunmakta-

dır. Mezhebi kimliğin yanında üst dini kimlik olan İslam kimliğine aidiyet de sıkça vurgula-

nan bir olgudur. Iğdır Caferilerinin kayda değer bir kesimi Türkiye’nin ekseriyetini oluşturan 

ve Sünni mezheplere mensup olan Türklere karşı onlarla olan ortak etnik kökenlerinden do-

layı bilhassa yakınlık hissetmektedirler ve kendilerini dikkate değer ölçüde ideolojik olarak 

Türk milliyetçilerine yakın görmektedirler. Bu durum Iğdır Caferilerini diğer Caferi topluluk-

lardan ayıran hususi bir durumdur. 



 

149 

Caferilerin, Türk etnik kimliği ile mezhebi kimlikleri arasında bir uyuşmaya ve hibrit bir 

kimliğe meyil ettikleri görülmektedir. Iğdır Caferilerinde belli oranda mevcut olan Türk mil-

liyetçiliği fikri ile hakikat inancı olarak görülen Şiilik ve Şii müçtehitlerin olduğu İran ve 

Irak’taki din adamlarına dini anlamda itaat etme arasında bir uyuşma gösterme onların ekse-

riyeti için kabul edilemez bir durum olarak görülmemektedir. Buna rağmen mezhebi kimlik 

ile etnik kökene dayanan ideolojik bağlılığı çelişki olarak gören genç kesimden bazı sesler de 

mevcuttur.  

İçinde yaşanılan toplumun dinî ve kültürel değerleri, kimliğin şekillenmesinde etkilidir. 

Bazı Caferiler, Şiiliğin aileden gelen bir aktarım olduğunu ifade etmektedir. Aile; kültürün, 

dinin ve geleneklerin aktarımında doğrudan rol oynar. Caferi bir ailede doğup büyüyen bir 

çocuk, Müslüman kimliğinin yanı sıra Şii inanç, amel ve fikir esaslarını da yakından tanıma 

fırsatı bulur. Neredeyse her Caferi hayatında en az bir kere Kerbela matemini anma törenle-

rine katılır ve mezhepsel kimliği sosyal yaşam içinde dinî ritüellerle ve duygularla belli ölçüde 

şekillenmiş olur. Caferilikte, Şii Müslüman yaşamın dile getirilme düşünce ve eylemleri var-

dır. Bunlar Aşura etkinlikleri, Ehl-i Beyt taraftarlığı ve Kerbela matem yürüyüşü (Erbain Yü-

rüyüşü), İmam kabirlerini ziyaret gibi şeylerdir.  

Türkiye’de yaşayan Caferilerle Sünniler arasında evlilik yoluyla melez kimlik edinen fert-

ler de bulunmaktadır. Ayrıca Caferiler için Aşura etkinliklerine bazı Sünnilerin de katılması, 

onlar için birleştirici bir faktördür. Caferilerin birçoğu Sünniler ile yaşanılan ayrılıkların, hali-

feliğin ve iktidarın elde edilmesi yolunda yaşanan siyasi ayrılıklardan kaynaklı olduğunu dü-

şünmektedirler. 

Muhafazakâr Caferiler, mezheplerinin esaslarına bağlıdır. Namazlarında, Sünnilerinkin-

den şekli anlamda farklı bazı durumlar bulunur. Fakat Caferi katılımcılar bu ve benzeri du-

rumları, Sünnilerden ayrıştırıcı bir husus olarak değil sadece fıkhi anlamda küçük ayrılıklar 

olarak görmektedir. Bu yaklaşım onların Sünnilerle üst kimlik olan İslam kimliğinde birleştik-

lerini göstermektedir. Şii din alimleri “İmamet” inancını kendi mezheplerinin bir şartı olarak 

görmekte, İmamet inancına sahip olmayan Sünnileri tekfir etmemektedirler yani onları da 

Müslüman kabul etmektedirler. Caferiler, Sünnilerle evlenmekte de bir beis (sakınca) görme-

mektedirler. 

Iğdır’da yaşayan Caferilerin ve Türkiye’deki Sünnilerin ortak noktaları; aynı dine mensup 

olma, aynı Peygamber’e inanma, aynı kıbleye ve aynı ulus kimliğine sahip olma durumudur. 

Caferilerin Sünnilerle ayrıldıkları noktalar ise; On iki imam inancı, Ehl-i Beyt’in dini ve ilmi 

anlamda özel konumu ve namazın kılınma şekli ve diğer bazı fıkhi hükümlerdir. Caferiler, ilki 

Hz. Ali ile başlayan On iki imama ve onların masumiyetine (günahsızlıklarına) inanmaktadır-

lar. 

Caferilerin çok önemli bir kısmı İran ve Irak’ta yaşayan Şii müçtehitlerin görüşlerini ta-

mamen önemser iken, daha liberal olan ve seküler bir eğitim alan katılımcıların bu görüşleri 

tartışmaya açmaya meyilli oldukları gözlenmiştir. Iğdırlı Caferilerin İran ve Irak’taki müçte-

hitlerin görüşlerini önemsemeleri onların kimliklerinin ulusaşırı bir karakter kazandığını gös-

termektedir. 



 

150 

Caferi kişilerle yapılan görüşmelerde, Türkiye’de kendi mezheplerine yönelik, ileri sevi-

yede bir eğitim imkanının bulunmadığını belirtmiştirler. İlahiyat fakültelerinde doğrudan Ca-

feri fıkhı üzerine eğitim verilmemektedir. Bu durum İran ve Irak’ta dini eğitim almayı elzem 

kılmaktadır. 

Türkiye’de aynı Şii ailesine mensup olan Alevi ve Bektaşilerle itikadi anlamda ortak nok-

talar vardır. Bu ortak noktalar, Hz. Ali ile Ehl-i Beyt sevgisi ve On iki imam inancıdır. Bu hu-

suslar Caferilerin, Alevilerle aynı kimlik algısına sahip olmalarına neden olmaktadır. Bazı Ca-

ferilere göre Aleviler, esasında asimile olmuş Caferilerdir. 

Caferilik, Alevilik ve Bektaşilik arasında inanç (akaid) ve değer algısı bağlamında çok te-

mel ortak noktalar vardır. Caferilikte bulunan Hz. Ali ve Ehl-i Beyt sevgisi, On iki imam inancı 

Alevilikte de bulunmaktadır. Bununla beraber Caferi katılımcılar kendilerini ibadet ve amel 

olarak Alevi ve Bektaşilerden ayırmaktadırlar. Caferilere göre Aleviler, daha çağdaş ve hüma-

nist olup dinin felsefesini yaşamaktadırlar. Alevi ve Bektaşilerle mevcut olan dedelik ve baba-

lık kurumu Caferilikte yoktur. 

Caferiler ayrıca Alevilerin camiye gitmemelerini eleştirmektedir. Bu eleştiriler sadece bu-

nunla sınırlı kalmayıp Aleviler ve Bektaşilerin dinin gereği olan asli ibadetleri kendilerinin 

yaptığı gibi yapmamalarını Caferilikten uzaklaşma olarak görmekte ve bu duruma karşı eleş-

tirel bir bakış açısı sergilemektedirler. 

Caferilerin varlığını görünür kılan en önemli unsurlarından biri, Hz. Hüseyin ve ashabı-

nın Kerbela’da şehadetlerinin olduğu Muharrem ayında gerçekleşen matemlerdir. Özellikle 

Muharremin onunda (Aşura günü) siyah renk elbiseler giyilir, Kerbela vakası tiyatrolarla can-

landırılarak ve bazı etkinliklerde sırta zincir vurularak toplum nezdinde Kerbela şehitlerinin 

acısı ve yası yoğun şekilde yaşanır. Zincirlerle sırtı dövme gibi matem faaliyetlerinden dolayı 

Caferiler Sünni halk tarafından yadırganıp dışlanabilmektedirler.  

Kerbela ve Meşhed’i ziyaret etmek Caferiler için çok önemlidir. Bu ziyaretler; dinî, sosyal 

ve tasavvufi desenler içerir. Kerbela ve Meşhed bölgesini ziyaretle hem İmamların türbeleri 

ziyaret edilmiş olunur hem de orayı ziyaret eden hastaların şifa bulduğu ve dualarının kabul 

olunduğuna inanılır. İran’ın Meşhed şehrinde On iki imam’dan sekizincisi olan İmam Rıza’nın 

türbesinin bulunması, Meşhed’in ziyaretini önemli hale getirir. Meşhed’i ziyaret etmek, dua 

edip manevi haz ve şifa bulma inancını ve ümidini ifade eder. Caferiler için İmam Hüseyin’in 

kabrinin bulunduğu Kerbela ise ilaveten özgürlüğü, zaferi ve direnişi ifade etmektedir. İmam 

Ali’nin kabrinin olduğu ve ayrıca önemli bir ilim merkezi olan Necef şehrini ziyaret de önemli 

dini faaliyetlerden biri olarak addedilir. Caferi katılımcılardan bazıları hacca gitmeye imkânı 

olmayan kişilerin en azından Meşhed ve Kerbela topraklarını ziyaret edebileceklerini ifade 

etmektedirler. 

Kerbela sadece Caferiler için değil bütün Şii dünyası için çok önemlidir. Kerbela sadece 

Hz. Peygamber’in torununun şehit edildiği bir yer olarak görülmez. Orası aynı zamanda 

mekânsal bir temsil olmuştur, haksızlığa direnişin, mazlumun zaferinin, İslam’ın dirilişinin 

temsilidir. Oraya giden insanların sevap kazanacağına, kıyametten sonra Kerbela toprakları-

nın cennetin bir bahçesi olacağına inanılmaktadır. Kerbela Şia’nın kimliğinin coğrafî boyutunu 

temsil eder.  



 

151 

Caferiler bu mateme herkesin katılmasını istemektedir ve kendileri de bu mateme katıl-

mayı görev olarak görmektedirler. Sünnilerin Kerbela matemine ilgisiz kalmalarını yadırga-

maktadırlar. Onlara göre Hz. Hüseyin’in Kerbela’daki kıyamı İslam’ın yeniden dirilişi içindi. 

Ayrıca onlar Ehl-i Beyt sevgisinin tüm Müslümanlar üzerine farz olduğuna inanmaktadırlar. 

Caferilerin sosyolojik olarak kimliklerinin toplumda belirgin olması ve mezhepsel dindarlık-

larının kamusal alanda görünür kılınması için Kerbela matemi önemli bir olaydır.  

Görüşmeye katılan Caferiler, toplumda bazı insanlar tarafından yadırgandıklarını belirt-

mektedirler. Bunun Sünni merkezli tek yanlı eğitim ve Şia hakkında bilgi eksikliği kaynaklı 

olduğunu düşünmektedirler. Hatta kendilerine kâfir diyenlerin olduğunu, Türkiye’de hâkim 

mezhep olan Sünniliğin, Caferiliğe karşı ötekileştirici düşünce ve davranışlarının bulundu-

ğunu belirtmişlerdir. Bazı Caferiler, üniversite okurken, kamu atamalarına başvururken yaşa-

dıkları zorlukları ötekileştirme ve dışlanma olarak tarif etmişlerdir. Kendilerini tanıyan, hak-

larında bilgileri olan insanların zaman içinde ön yargılarının kaybolduğunu, hatta kendilerini 

diğer ön yargılı insanlara karşı savunduklarını ifade etmektedir. Ön yargılar, Caferilerle ileti-

şim kurularak, bir araya gelinip sosyal faaliyetlerde bulunularak kaybolmaktadır. Caferiler, 

Sünni müftü ve imamların Caferi imamları ile iletişim ağı güçlendikçe kendilerine karşı yadır-

ganmanın giderek azaldığını da belirtmektedirler. Bunda Muharrem ayında Aşura matemi 

sırasında Sünni imamların ve müftülerin halka yaptığı konuşmaların da etkili olduğunu söy-

lemektedirler. 

 Caferilerin toplumda yadırgandıklarını düşündükleri bir diğer durum ise Sünni cami-

lerde ibadet ederlerken diğer insanların onları rahatsız eden tavır ve bakışlarıdır. Namaz kılı-

nırken ellerin bağlanmaması, alınların secdeye konulduğu yere Kerbela toprağından yapılıp 

kurutulan “mühürlerin” konulması Caferilerin yadırganma, eleştirilme ve sorgulanmalarına 

neden olan bazı tali, yani ikincil durumlardır. 

 

Öneriler: 

Araştırma sonucuna göre ülkemizde Caferilik ve Sünnilik arasında inanç, ibadet ve fıkhî 

konular bağlamında bazı farklılıklar bulunmaktadır. Caferilerin dinî anlayışlarını bilmeden 

tutum ve davranışları hakkında yorum yapmak yanıltıcı sonuçlara götürecektir. Bu anlamda 

topluma Şia hakkında önyargılardan ve mezhep taassubundan arındırılmış bilimsel bilginin 

verilmesi gerekmektedir. Bu meyanda kamusal medya yoluyla bilgilendirme yapılması ve 

okul programlarına eğitici ve öğretici içeriklerin konulması gerekmektedir. Özellikle din ders-

lerine, Şiiliğe ve onun kollarına yönelik sağlıklı ve bilimsel içeriklerin daha fazla konulması 

gerekmektedir. Okullarda MEB müfredatına bu adı geçen gruplar hakkında bilgiler dahil edi-

lirken onların kendilerine de söz hakkı tanınması faydalı olacaktır.  

Caferi, Alevi ve Bektaşilerin din eğitim-öğretimi ve din hizmetleri alanlarında mezhepsel 

anlayış ve yorumlarına müdahale edilmeden devletçe desteklenmesi ve dinî anlamda kurum-

laşmalarına yardımcı olunması gerekmektedir. Türkiye’de Sünni olmayan kesimlere de ken-

dilerinin uygun ve gerekli buldukları şekilde kendi mezheplerinin hassasiyetlerini esas alan 

temel, orta ve yüksek din eğitim ve öğretim olanaklarının sağlanması çok değerli ve gereklidir.  



 

152 

Caferiler kendilerini Türkiye Cumhuriyeti vatandaşı ve Müslüman olarak görmektedir. 

Ortak din ve ortak kültürel ögelerinin görünür kılınması, toplumsal uyumu ve kabulü artıra-

caktır.  

Caferilerin şikâyetçi oldukları; eğitim ve kamuda istihdam yönündeki dışlanma ve öteki-

leştirilme, ayrımcılığa uğrama durumlarının da giderilmesi ve bu konuda önleyici tedbirlerin 

artırılması gerekmektedir.  

Türkiye’nin sosyal bir devlet olmasının gereği olarak Caferilerin mağdur oldukları sosyal 

konularda ilgili kamu kurumlarının hassasiyet ve ilgi göstermesi toplumsal barış için önemli 

olacaktır. Caferilerin yaşadığı bölgede toplumsal farklılaşma fazladır bu nedenle bu bölge-

lerde mezhepler ve etnisiteler arasında sağlıklı iletişimin kurulması ve dengenin gözetilmesi 

gerekir. Ayrıca Türkiye genelinde Sünni, Caferi ve Alevi diyaloglarının artırılması toplumsal 

birlik ve barış için faydalı olacaktır.  

  



 

153 



 

154 



 

155 

https://www.al-monitor.com/tr/contents/articles/originals/2014/03/erdogan-gulen%20jaafaris.html


 

156 



 

157 

https://www.caferilik.com/caferilik-nedir/
https://islamansiklopedisi.org.tr/isnaaseriyye


 

158 

 

  



 

159 



 

160 



 

161 

 


