


2 

GÜLSEN ÇANKAL  
Konya’da doğdu. Lisans ve yüksek lisans eğitimini Süleyman Demirel Üniversitesi’nde tamam-
ladıktan sonra doktorasını Necmettin Erbakan Üniversitesi’nde tamamlayarak Dr. unvanını 
aldı. Yazdığı ve katkıda bulunduğu eserler arasında Koçaş: Bir Bozkır Köyünün Kültürel Yapısı 
ve Türkiye İçin Yeni Akredite Göçmen Çalışma Vizesi: Bir Model Önerisi başlıklı kitapların yanı 
sıra, Medya Tartışmaları, Hafıza Fragmanları, Cumhuriyetin 100. Yılına Armağan, Araftaki Dü-
şünürler, İslamofobi Raporlarının Söylemsel Kurgusu kitaplarında bölüm yazarlığı bulunmakta-
dır.  



 

3 

ÖLÜME HAYATA VE HASTALIĞA İLİŞKİN 
KUŞAKLARIN ANLAM ÜRETİMİ 

 

 

Dr. GÜLSEN ÇANKAL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

4 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Çizgi Kitabevi Yayınları (e-kitap) 
 

©Çizgi Kitabevi 
Ocak 2025 

 
ISBN: 978-625-396-486-3 

Yayıncı Sertifika No: 52493 
 

KÜTÜPHANE BİLGİ KARTI 
- Cataloging in Publication Data (CIP) – 

ÇANKAL, Gülsen 
ÖLÜME HAYATA VE HASTALIĞA İLİŞKİN 

KUŞAKLARIN ANLAM ÜRETİMİ 
 

    ÇİZGİ KİTABEVİ 
Sahibiata Mah. 

 M. Muzaffer Cad. No:41/1 
Meram/Konya 

(0332) 353 62 65 

Konevi Mh. 
Larende Cad. No:20/A 

Meram/Konya 
(0332) 353 62 66 

Siyavuşpaşa Mh. 
Gül Sk. No: 15 B 
Bahçelievler/İstanbul 
(0212) 514 82 93 

www.cizgikitabevi.com 
/ cizgikitabevi 



 

5 

İÇİNDEKİLER 

 

 

ÖNSÖZ ..................................................................................................................................... 9 

GİRİŞ ....................................................................................................................................... 9 

BİRİNCİ BÖLÜM ................................................................................................................... 17 

1. ÖLÜME İLİŞKİN SOSYOLOJİK PERSPEKTİFLER .............................................................. 17 

1.1. Din, Kültür ve Modern Dönemde Anlam Krizi ........................................ 17 

1.2. Ölüm ve Sonrası Üzerine Dinsel İnançlar ............................................... 22 

1.3. Ölüm ve Ölümsüzlük Üzerine Felsefi Yaklaşımlar ................................... 30 

1.4. Modern Dönemde Ölüm ...................................................................... 35 

1.5. Modern Tıpta Ölüm ve Hastalık ............................................................ 42 

1.6. Ölümün Postmodern Görünümü .......................................................... 51 

1.7. Transhümanizm: Ölümde, Hayatta ve Hastalıkta Sınırları Aşmak ........... 58 

1.8. Sosyal Teoride Ölüm............................................................................ 63 

1.8.1. Ölümün İşlevselliği ........................................................................................... 63 

1.8.2. Güç İlişkileri, Eşitsizlik, İdeoloji ve Ölüm ........................................................... 68 

1.8.3. Sembol, Ritüel ve Ölüm .................................................................................... 71 

İKİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................................... 77 

2. KUŞAK SOSYOLOJİSİ TARTIŞMALARI ............................................................................. 77 

2.1. Kuşaklara İlişkin Genel Bir Değerlendirme ............................................ 79 

2.2. 1946-1964 Kuşağı: Baby Boomer.......................................................... 83 

2.3. 1965-1979 Kuşağı: X Kuşağı ................................................................. 86 

2.4. 1980-1999 Kuşağı: Y Kuşağı ................................................................. 89 

2.5. 2000 ve Sonrası: Z Kuşağı .................................................................... 92 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM .................................................................................................................. 95 

3. ARAŞTIRMANIN METODOLOJİSİ..................................................................................... 95 

3.1. Araştırmanın Problemi ........................................................................ 95 

3.2. Araştırmanın Yöntemi ......................................................................... 96 

3.3. Araştırmanın Deseni ........................................................................... 98 

3.4. Araştırmanın Veri Toplama Teknikleri ................................................ 100 

3.5. Katılımcı Grubu ................................................................................ 102 



 

6 

3.6. Katılımcıların Özellikleri .................................................................... 103 

3.7. Araştırmanın Kapsamı ve Sınırlılıkları ................................................ 105 

3.8. Geçerlilik ve Güvenilirlik ................................................................... 106 

3.9. Nitel Veri Analiz Yöntemi .................................................................. 108 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM ........................................................................................................... 110 

4. ÖLÜM, HAYAT VE HASTALIĞIN SOSYAL DOKUSU ........................................................ 110 

4.1. Ölümün Gölgesinde Hayat ................................................................. 111 

4.1.1. Hayatın Anlamı ............................................................................................... 112 

4.2. Ölümün Hatırlatıcısı: Hastalık ............................................................ 121 

4.2.1. Hastalığın Anlamlandırması ........................................................................... 122 

4.2.2. Ölümcül Hastalıklar ........................................................................................ 131 

4.2.3. Tarihsel Sürecin Salgınları .............................................................................. 136 

4.2.4. Günümüz Salgın Hastalıkları .......................................................................... 139 

4.2.5. Salgın Hastalıkların Tedavi Yöntemleri ........................................................... 144 

4.2.6. Modern Tıbbın Etkisi ....................................................................................... 150 

4.2.7. Alternatif Tedaviler ......................................................................................... 156 

4.2.8. Hastalığın Kişide Bıraktığı Etkiler .................................................................... 160 

4.3. Ölümün Toplumsal Bağlamı .............................................................. 166 

4.3.1. Ölüm ve Zihinlerde Uyandırdığı Anlam ........................................................... 167 

4.3.2. Gündelik Hayatta Ölümü Düşünmek .............................................................. 173 

4.3.3. Ölüm ve Gençlik .............................................................................................. 179 

4.3.4. İdeal Ölüm: Sağlıklı Yaşlılık ............................................................................. 182 

4.3.5. Ölümün Toplumsal İnşası: Makbul Ölüm ........................................................ 185 

4.3.6. Toplumsal Normların Dışında Yaşam, İçinde Ölüm ......................................... 189 

4.3.7. Ölümün Mekanı .............................................................................................. 194 

4.3.8. Ölüm Sonrası Hayat ........................................................................................ 198 

4.3.9. Ölümün Toplumsal Yönü ................................................................................ 202 

SONUÇ VE DEĞERLENDİRME ............................................................................................. 208 

KAYNAKÇA .......................................................................................................................... 218 

 

  



 

7 

TABLOLAR DİZİNİ 
TABLO 1: Z KUŞAĞI KATILIMCILARIN DEMOGRAFİK BİLGİLERİ ............................................................. 103 

TABLO 2: Y KUŞAĞI KATILIMCILARIN DEMOGRAFİK BİLGİLERİ ............................................................. 104 

TABLO 3: X KUŞAĞI KATILIMCILARIN DEMOGRAFİK BİLGİLERİ ............................................................. 104 

TABLO 4: BABY BOOMER KUŞAĞI KATILIMCILARIN DEMOGRAFİK BİLGİLERİ ........................................... 104 

 
ŞEKİLLER DİZİNİ 

ŞEKİL 1: ÖLÜM, HAYAT VE HASTALIĞIN SOSYAL DOKUSU .................................................................. 111 

ŞEKİL 2: KUŞAKLARA GÖRE HAYATIN ANLAMI ................................................................................ 112 

ŞEKİL 3: ÖLÜMÜN HATIRLATICISI: HASTALIK .................................................................................. 122 

ŞEKİL 4: BİREYLERİN HASTALIĞI ANLAMLANDIRMA BİÇİMLERİ ........................................................... 122 

ŞEKİL 5: ÖLÜMCÜL HASTALIKLAR KARŞISINDA BİREYLERİN ÜRETTİĞİ ANLAMLAR .................................... 132 

ŞEKİL 6: TARİHSEL SÜREÇTE SALGIN HASTALIKLARA İLİŞKİN ALGI VE ANLAMLAR .................................... 137 

ŞEKİL 7: GÜNÜMÜZ SALGIN HASTALIKLARINA İLİŞKİN ALGI VE ANLAMLAR ............................................ 140 

ŞEKİL 8: SALGIN HASTALIKLARIN TEDAVİ YÖNTEMLERİNE DAİR YAKLAŞIMLAR ....................................... 145 

ŞEKİL 9: MODERN TIBBIN ETKİSİNE İLİŞKİN ALGI VE ANLAMLAR .......................................................... 151 

ŞEKİL 10: HASTALIĞIN KİŞİDE BIRAKTIĞI ETKİLER ........................................................................... 161 

ŞEKİL 11: ÖLÜMÜN TOPLUMSAL, KÜLTÜREL VE SOSYAL BAĞLAMI ...................................................... 166 

ŞEKİL 12: ÖLÜM VE ZİHİNDE UYANDIRDIĞI ANLAM ......................................................................... 167 

ŞEKİL 13: GÜNDELİK HAYATTA ÖLÜMÜ DÜŞÜNMEK ........................................................................ 174 

ŞEKİL 14: ÖLÜM VE GENÇLİK ...................................................................................................... 180 

ŞEKİL 15: ÖLÜMÜN TOPLUMSAL İNŞASI: MAKBUL ÖLÜM ................................................................. 186 

ŞEKİL 16: TOPLUMSAL NORMLARIN İÇİNDE VE DIŞINDA ÖLÜM ........................................................... 191 

ŞEKİL 17: ÖLÜM SONRASI YAŞAM ............................................................................................... 198 

ŞEKİL 18: ÖLÜMÜN TOPLUMSAL YÖNÜ: TÖREN VE RİTÜELLER ............................................................ 203 
 

 
 

 
 

 
 

  



 

8 

KISALTMALAR DİZİNİ 
 

TDV              : TÜRKİYE DİYANET VAKFI 

TTB              : TÜRK TABİPLERİ BİRLİĞİ 

DP : DEMOKRAT PARTİ 
DPT : DEVLET PLANLAMA TEŞKİLATI 
GDO : GENETİĞİ DEĞİŞTİRİLMİŞ ORGANİZMA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

9 

ÖNSÖZ 
 

Sosyoloji, deneyimlerden yola çıkarak toplumsal yapının 
derinliklerine ışık tutar. Ancak bazen, bireyin deneyimi o ka-
dar güçlü ve ani olur ki teoriyle pratik arasındaki sınırlar bu-
lanıklaşır.  Sınırların bulanıklığı, hayatın içinde ölümle yüzle-
şildiğinde belirginleşir. Öyle ki, bu bulanıklık, yaşanmış de-
neyimlerin derinliklerinde ve biriken tecrübelerde saklıdır. 

Bu çalışma, ölümler ve hastalıklar etrafında üretilen an-
lamlarla şekillendi. Hayata adım attığım andan itibaren 
ölümler ve hastalıklarla yüzleşmiş olmak, içinde büyüdüğüm 
yapıda kimin, nasıl ve hangi biçimde anlam ürettiğini ve bu 
anlam üretiminde öne çıkan temaların neler olduğunu, ya da 
neler olması gerektiğini keşfetmeme yol açtı. Çalışmanın ta-
mamlanmasından bir gün sonra ise hayatımın en ağır kaybını 
yaşadım. Canım abim ani bir kalp krizi sonrasında aramızdan 
ayrıldı. Abimin kaybı, bu kitabın taşıdığı anlamı benim için 
bambaşka bir boyuta taşıdı. 

Bu kitabın ortaya çıkmasında, bilgi ve rehberliğiyle süre-
cin her aşamasında katkılarını esirgemeyen değerli hocam 
Prof. Dr. Ahmet Koyuncu’ya ne kadar teşekkür etsem azdır. 
Oluşum sürecinin zorluklarıyla şekillenen bu çalışmaya yön 
veren Doç. Dr. Faruk Karaarslan’a, kıymetli değerlendirmele-
riyle katkı sağlayan Doç. Dr. Uğur Çağlak, Prof. Dr. Mehmet 
Ali Aydemir ve Prof. Dr. Reşat Açıkgöz’e içten teşekkürlerimi 
sunarım. Ayrıca, bu süreçte akademik iş birliği ve dayanışma 
içerisinde olduğum Yasemin Demirel ve Ayşe Şahin’e, des-
tekleriyle yanımda olan Muhammet Said Topal’a da teşekkür 
ederim. Son olarak akademik hayatım boyunca bana güç ve-
ren ve her zaman desteklerini esirgemeyen kıymetli aileme 
sonsuz minnettarım. 

  



 

10 

GİRİŞ 

Yoğun bakım ünitesinin kapısında ne olduğunu, neden 
olduğunu anlamaya çalışırken doktorun sesiyle irkildik. Kı-
sık ama bir o kadar güçlü bir ses iliklerimize kadar buz kes-
tirdi. “Sabaha hazırlıklı olun!”. Bu sözler ne anlama geli-
yordu? Ölüm mü? Bunu nasıl duyabilirdik? İnanmak isteme-
dik. İnanmak mümkün değildi. Saatlerce ağlayarak yalnızca 
dua edebildik, umutlarımız ve dualarımızla hayatın içinde 
kalmaya çalıştık. Hazırlıklı olun demek ne demekti ki?  

Duruma birçok neden yükledik. Her birimizin nedeni ve 
açıklaması bir diğerinden farklıydı. Teselli için gelen her bir 
eş, dost, akraba bizleri teselli etmek için farklı yol yöntem uy-
guladı. Kimi kendisine dikkat etmedi dedi, kimi olacağın 
önüne geçemezsin dedi, kimi vardır bir hikmeti dedi... En acı 
teselli de “neyse ki bekardı” sözleri oldu. Her defasında ok 
gibi saplandı bu söz yüreklerimize... Her duyduğumuzda öf-
kelendik ancak karşılık verecek gücümüz yoktu. Doğru ya 
neyse ki bekardı! Ölebilirdi. Ölseydi gerisinde ne bir eş, bir 
çocuk bırakacaktı. Bir eş, bir çocuk için daha yıpratıcı olurmuş 
ölüm. Bunu o gün öğrenmiş oldum. Peki ya annesi? Babası? 
Evlat kaybetmek ne demekti? Anne ve babam bu duruma çok 
yaklaşmıştı...  

Her birimizin farklı bir düşüncesi, ortak bir yakarışı 
vardı. Nihayetinde, sadece Allah’a yalvararak, sürekli ve ka-
rarlı dualarla kendimizi güçlü hissettik. Biz sabahı atlattık. 
Ancak asla o günü unutmadık. Ölüm olmadan, cenaze kaldır-
manın ağırlığını iliklerimize kadar hissettik. Yoğun bakımda 
geçen 57 gün boyunca sadece beş dakika görebilmenin müca-
delesini verdik. Bekledik. Her günün sonunda hayatta kal-
mayı başardık ama aynı zamanda kendimizi de yeniden keş-
fettik. Bu zorlu süreçte yaşamın anlamını ve ölümün sırrını 
birçok kez düşündük ve sorguladık. Hep bir açıklama, hep bir 



 

11 

neden aradık. Sonuçta içimizi ferahlatacak bir cevap bulduk 
ve yolculuğumuz böyle başladı.   

Yolculuğumuz; hayatın anlamı, hastalığın yıkıcılığı ve 
ölümün sırrı ile insanın varoluşsal sancıları arasındadır. Bu 
kavramlar, insanın dünyadaki yolculuğunda karşılaştığı en 
büyük sınavlardan bazılarını oluşturur. Ve insan, hayatın akı-
şında bu sınavlara sık sık maruz kalır. Ölüm, belirsizliği ve 
bilinmezliğiyle insana korku verir ancak insanın varoluşu, bu 
bilinmezliğin içinde yatmaktadır. Ölüm, insanın yaşamına 
anlam katan bir kavramdır ve insanın ölümle yüzleşmesi, 
onun varoluşsal kaygılarını artırır. İnsan, bu kavram etra-
fında hayatın anlamını keşfetmeye çalışır. Hayatın anlamı ise 
insanın varoluşunu sorguladığı temel bir kavramdır. İnsan, 
hayatın anlamını bulmak için arayış içinde olduğunda ölü-
mün sırrına da yaklaşır. Hayatın anlamı, insanın hayatındaki 
amaçlarını, değerlerini ve hedeflerini belirler. Ve insan, haya-
tın anlamını keşfederken, hayatın anlamsızlığını da keşfeder. 
Son olarak hastalık ise insanın varoluşunu tehdit eden bir ni-
teliktedir. İnsan, hastalığın yıkıcılığı ile yüzleştiğinde, zayıflı-
ğını ve aczini fark eder. Ancak, insanın dayanıklılığı ve ha-
yatta kalma mücadelesi, hastalığın yıkıcılığına karşı bir direnç 
oluşturur. İnsan, hastalıkla mücadele ederken hayatın kıyme-
tini ve değerini sorgular. Nihayetinde ölüm, hayat ve hastalık 
gibi kavramlar insanın varoluşuna ve yaşamına anlam katan 
temel meselelerdir. İnsan, bu kavramları araştırarak, hayatın 
anlamını keşfeder ve varoluşsal sancılarına bir anlam kazan-
dırır.  

Ölüm, hayat ve hastalık birbiri ile ilişkili toplumsal ve 
kültürel bir gerçekliktir. Bu üç gerçeklik, insanın her zaman 
üzerine düşündüğü, nedenini sorguladığı ve farklı kültür-
lerde, farklı coğrafyalarda, farklı zamanlarda, farklı cevap-
larla çözüme kavuşturduğu meselelerdir. Ölüm, hayat ve has-
talık gelenekselden moderne, modernden postmodern olarak 



 

12 

kabul edilen döneme, kültürden kültüre ve hatta aynı kültür 
içerisindeki kuşaklar özelinde birbirinden farklı olarak inşa 
edilmektedir. Ölümün, hayatın ve hastalığın ne olduğu, nasıl 
anlamlandırıldığı, nasıl olması gerektiği ya da nasıl olmaması 
gerektiği davranışları şekillendiren, üzerine sözler söylenen 
ve zihniyetle ilişkilendirilen meselelerdir. Birbiri ile ilişkili 
olan ve birinden yola çıkarak diğerine ilişkin algısal sürecin 
nasıl olabileceğine imkan veren bu kavramlar dini hayata, 
inanca, kültüre, sekülerleşmeye ya da modernleşmeye dair iz-
ler barındırmaktadır. Bu bağlamda düşünüldüğünde ölüm, 
hayat ve hastalık biyolojinin olduğu kadar sosyolojinin de ko-
nusuna dahil olmaktadır. Dahası ölüme, hayata ve hastalığa 
sadece biyolojik bakış açısı ile yaklaşmak tek taraflı sığ sonuç-
lar üretecektir. Zira ölüm, hayat ve hastalık biyolojik olduğu 
kadar sosyolojik ve antropolojik bakış açılarına da zorunlu 
olarak ihtiyaç duymaktadır. Bu nedenle çalışma ölümün, ha-
yatın ve hastalığın nasıl farklılaştığı ve sosyoloji disiplininin 
bu meseleleri nasıl ele aldığı ile ilgilidir.  

Bu çalışma, ölüm, hayat ve hastalık kavramlarının birey-
ler tarafından nasıl anlamlandırıldığını ve bu anlamların sos-
yoloji ile nasıl ilişkili olduğunu incelemektedir. Bu çerçevede 
çalışmanın amacı ölümün, hayatın ve hastalığın sosyolojisini 
sistematize ederek kuşaklar özelinde analiz etmektir. Zira 
ölüm, hayat ve hastalık her biri sosyoloji disiplini içerisinde 
ayrı ayrı değerlendirilen olgulardır ancak bireylerin anlam 
dünyasında yarattıkları ölüm olgusu aynı zamanda hayata ve 
hastalığa ilişkin algısal süreci etkileyen, söylemlere ve pratik-
lere yansıyan özelliğe sahiptir. Bu nedenle meseleyi tam ola-
rak özümsemek için her bir olguyu aynı çalışma içerisine da-
hil ederek analiz etmek amaçlanmaktadır. Bu çalışmanın bir 
diğer amacı ise elde edilen veriler doğrultusunda Türkiye’ye 
özgü bir kuşak sosyolojisinin gerekliliğini tartışmaktır. Ku-
şaklar üzerine yapılan çalışmalar incelendiğinde, mevcut 



 

13 

araştırmaların çoğunlukla Batı odaklı bir perspektiften şekil-
lendiği görülmektedir. Batı'nın kuşak tanımlamalarını doğru-
dan Türkiye’deki kuşaklara uyarlamanın her zaman yerel 
gerçekliklerle tam olarak örtüşmeyebileceği düşünülmekte-
dir. Bu nedenle, Türkiye’ye özgü bir kuşak tanımlaması yap-
manın olanakları ve sınırları bu araştırmanın ikinci amacı ola-
rak ele alınmaktadır. 

Türkiye’de kapsamlı bir kuşak sosyolojisi çalışması bu-
lunmadığı gibi var olan çalışmalar Batı eksenli bir anlayışın 
yansımasını sunmaktadır. Kuşakların tek bir potada değer-
lendirildiği çalışmalardan ziyade hakim öze odaklı bir kuşak 
analizi eksikliği sosyoloji sınırları dahilinde hissedilmektedir. 
Bu araştırmanın önemi de bu ihtiyaca yanıt vermesinden kay-
naklanmaktadır. İlk defa bir çalışmada ölüm-hayat-hastalık 
ile kuşaklar arasındaki anlam üretimi ele alınmaktadır. Bu se-
beple kuşak sosyolojisine ilişkin genel geçer cümleleri tekrar 
etmek yerine elde edilen verilerle kuşakların ölüme, hayava 
ve hastalıklara ilişkin anlam üretimi doğrudan analiz edilmiş-
tir.  

Bu bağlamda çalışmanın birinci bölümü kavramsal ve 
kuramsal çerçeveyi oluşturmaktadır. Bu bölümde, ölüm kav-
ramını tarihsel ve sosyolojik bir perspektiften ele almaktadır. 
Bölümde, öncelikle hayat ile ölüm arasındaki iç içe geçmişliği 
ve sonrasında yaşanan dönüşümler değerlendirilmiştir. Ni-
hayetinde ölümden kaçan hayat içerisinde özellikle postmo-
dern olarak nitelenen dönemde ölüm kavramının görünürlü-
ğünü ve anlamını yeniden şekillendirdiği düşünülerek bu de-
ğişimlerin etkileri incelenmiştir. Bölümün devamında, sosyo-
lojinin ölümle olan ilişkisi ve bu konudaki teorik yaklaşımlar 
tartışılmış ve kavgaya çeşitli kuramlar davet edilmiştir. Bu 
kuramlar ile birlikte ölümün toplumlar ve bireyler tarafından 
nasıl algılandığına dair önemli ipuçları elde edilmiştir. 



 

14 

Çalışmanın ikinci bölümü, kuşaklar üzerine bir değerlen-
dirme yapılmıştır. Baby Boomer kuşağından Z kuşağına kadar 
geniş bir spektrumda yer alan farklı kuşakların özelliklerine, 
literatürdeki tanımları ve betimlemeleri ışığında değinilmiştir. 
İlerleyen bölümler, bu genel değerlendirmeyi Türkiye bağla-
mında bir analize taşımıştır. Türkiye'deki kuşakların, özellik-
leri ve demografik yapılarının incelenmesi, kuşakların doğ-
dukları yıllardan itibaren yaşadıkları dönemlerdeki toplumsal 
değişim ve dönüşümlerin etkilerini anlamaya yardımcı olmuş-
tur. Böylece her bir kuşağın Türkiye'nin sosyoekonomik ve po-
litik yapısında meydana gelen dönüşümlerle şekillenen dene-
yimlerini ve yaşam biçimlerini anlamak için kapı aralamıştır. 

Üçüncü bölüm de araştırmanın metodolojisine yer veril-
miştir. Çalışma, nitel araştırma yöntemiyle gerçekleştirilmiş 
olup, kuşakların anlam üretimini fenomenolojik bir desenle 
analiz etmeyi tercih etmektedir. Veri toplama sürecinde, ölüm 
veya hastalık deneyimi olan bireylerin seçilmesine özen gös-
terilmiştir. Araştırma, Z, Y, X ve Baby Boomer kuşaklarından 
toplamda 32 katılımcıyla gerçekleştirilmiştir. Katılımcıların 
niceliğinde veri doyumu esas alınmıştır. Katılımcılar arasında 
referans yöntemiyle ulaşılmış ve veri kalitesini artırmak için 
bazı katılımcılarla tekrar görüşmeler yapılmıştır. Verilerin 
analizi tümevarımsal bir yaklaşımla gerçekleştirilmiştir. Veri-
lerin önemli boyutları belirlenmiş ve kodlar oluşturulmuştur. 
Kodlamaların güvenilirlik düzeyini sağlamak için başka bir 
uzmandan destek alınarak benzerlikler ve farklılıklar karşı-
laştırılmıştır. Analiz sürecinde MAXQDA yazılımı kullanıla-
rak kodlama, kategori ve tema oluşturma süreçleri gerçekleş-
tirilmiştir.  

Dördüncü bölüm araştırma bulgularına dönüktür. Bu 
bağlamda kuşakların farklı perspektifleri üzerinde odaklan-
mıştır. Z kuşağından Baby Boomer’a kadar farklı kuşaklar-



 

15 

daki bireylerin ölüm, hayat ve hastalık kavramlarına yükle-
dikleri anlamlar incelenmiştir. Böylece araştırmada farklı ku-
şakların yaşadığı dönemlerdeki toplumsal değişimlerin bu 
kavramların anlamlandırılmasına nasıl etki ettiğini de göster-
mektedir. Buna göre çalışmada, insanların yaşamlarının ölü-
mün gölgesinde nasıl şekillendiği ve anlam arayışının nasıl 
belirlendiğini göstermek üzere üç ana başlık belirmiştir. 
“Ölümün Gölgesinde Hayat”, “Ölümün Hatırlatıcısı Hasta-
lık” ve “Ölümün Toplumsal Bağlamı” başlıklarıyla yaşamın 
ölüm ve hastalıkla olan ilişkisi, bireylerin bu deneyimleri an-
lamlandırma şekilleri ve toplumsal kültürel ve sosyal yapı 
içerisinde ölümün nasıl değerlendirdiğini kapsamıştır.   

Araştırmanın sonucunda, kuşaklar arasında ölüm, hayat 
ve hastalıkla ilgili anlam üretiminin nasıl gerçekleştiği ve 
hangi kuşakların hangi referansları kullandığı ortaya kon-
muştur. Araştırma sonucunda Baby Boomer kuşağının gele-
neksel değerlere bağlılığı, X kuşağında toplumsal rollerin bas-
kınlığı ile Y ve Z kuşaklarının bireyselliğe odaklanması, 
ölüme, hayata ve hastalığa yönelik algılarında farklılıkların 
temelini oluşturduğu görülmektedir. Baby Boomer kuşağı 
için ölüm, ahiret inancına dayalı bir başlangıç olarak anlam-
landırılmakta; hayat, toplumsal ve ahlaki sorumlulukların iç-
selleştirilerek kolektif değerlere katkıda bulunulan bir dönem 
olarak görülmektedir. Hastalık ise sabır ve tevekkülle karşı-
lanması gereken bir sınav ve aynı zamanda toplumsal yar-
dımlaşma için bir vesile olarak değerlendirilmektedir. X ve Y 
kuşakları, ahiret inancına dair belirsizlikler nedeniyle ölümü 
bu dünyaya yönelik görevlerin tamamlandığı bir süreç olarak 
ele almakta; hayatı, toplumsal normlar ile bireysel sorumlu-
lukların dengelendiği bir alan olarak görmektedir. Hastalık, 
kaçınılmaz bir yaşam gerçeği olarak toplumsal desteğin öne 
çıktığı bir deneyimdir. Z kuşağı ise ölümle ilgili rasyonel ve 
kanıta dayalı bir sorgulama süreci benimsemekte; hayatı bi-



 

16 

reysel performans ve başarı odaklı bir yolculuk olarak değer-
lendirmekte ve hastalığı tıbbi bilgi ve teknolojinin önemli ol-
duğu bir olgu olarak görmektedir. 

 

 

  



 

17 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

1. ÖLÜME İLİŞKİN SOSYOLOJİK PERSPEKTİFLER 

1.1. Din, Kültür ve Modern Dönemde Anlam Krizi 

İnsan, bedensel hayatın sınırlılıklarının ötesine geçmeye 
çabalasa da hayatın toprağın içine doğru ilerlediğini bilmek 
kaçınılmaz gerçekliği hep hatırda tutar. Hayatı, metaforik bi-
çimlerde, ölümsüz değerlere atfedilen semboller aracılığıyla 
veya ortak anlaşmalarla belirlenen nesnelerle etkileşimde bu-
lunarak şekillendirir. Toplum ise adetleri, alışkanlıkları ve ru-
tinleri ile hayatın sonlu doğasına bir panzehir üretir. Toplum 
içinde var olmak, onaylamak, paylaşmak ve paylaşılanı yü-
celtmek ile insan mutlu bir yaşamın temel unsurlarına sahip-
tir (Bauman, 2018: 10). Her dönem baskın şekilde nevi şahsına 
münhasır anlam üretiminde bulunan kurumlara sahiptir. 
Din, aile, ideoloji, ya da kültür gibi anlam kalıpları dünden 
alınarak bugüne ve geleceğe ilişkin çeşitli anlam kodları ile 
davranışları yönlendirme gücüne sahiptir. Bu kurumlar içeri-
sinde ise en nihai ve tatmin edici içeriklerden biri din kurumu 
tarafından sağlanmıştır (Hökelekli, 2010: 60). Din yokluğun 
anlamı üzerinden ölümün anlamını kazandırmış, böyle bir 
durum da hayata ve hayat akışı içerisinde meydana gelen 
hastalık gibi olguların nedenine yönelik anlam katmıştır. An-
cak anlam kalıpları değişmez içeriklere sahip olmadığı gibi 
bir anda yeniden tecrübe edilebilecek nitelikte de değildir. 
Anlam kalıplarının kırılmalara en çok maruz kaldığı dönem 
ise modern dönemde gerçekleşmiştir. Modern dönemde gele-
neksel değerler ve normlar, yeni fikirler ve değerlerle yer de-
ğiştirmeye başlamış ve bireysellik ve kişisel özgürlük gibi 



 

18 

kavramlar daha fazla önem kazanmıştır. Bu dönemde toplu-
mun değerleri ve inançları çeşitlenmiş ve bireyler arasında 
farklı anlam dünyaları oluşmaya başlamıştır. Modern dö-
nemde dinin toplumdaki rolü de değişmiştir. Endüstriyel 
devrimle birlikte sekülerleşme süreci hızlanmış ve dini inanç-
ların etkisi azaltılmıştır. Yeni bilimsel keşifler, aydınlanma 
düşüncesi ve felsefi akımlar, dini açıklamaların yerini bilim-
sel ve rasyonel açıklamalara bırakmasına yol açmıştır.  

Berger ve Luckman’a göre (2016) bireylerin neyi, nasıl ve 
ne şekilde düşünmesi gerektiği üzerinde anlam üretiminde 
bulunan modern öncesi dönemin kurumları doğru ve yanlış 
üzerinde değerlendirme ölçütü sunarak bireyi belirli bir an-
lam kalıbının içerisinde tutmuştur. Ancak modern dönemle 
birlikte anlam kalıpları yıkıcı bir etki ile karşı karşıya kalmış 
ve gerçekliğe ilişkin algısal sürecin değişimi ile modern dö-
nem insanı anlam krizinin ortasında kalmıştır. Berger ve 
Luckmann’ın (2016) vurguladığı şey dinin toplumsal ve gün-
delik hayattan çekilmesi ile anlam krizinin meydana gelmesi 
değildir. Vurgusu daha çok modern toplumların asıl sorunu 
anlam üretiminde çoklu referanslara başvurmalarıdır. Eski 
güçlü kurumların etkisinin kırılması anlam krizine neden ol-
muş ve modern dönemde anlam krizi çoklu kurumların inşası 
ile sağlanmıştır. Ancak onlara göre (Berger ve Luckmann 
2016) çoğulluk her zaman anlam krizine yatkın olarak değer-
lendirilmektedir.  

Anlamın toplumsallığı her birey tarafından yeniden ve 
yeniden keşfedilmesinden ziyade verili kalıplar içerisinde ak-
tarım yolu ile sağlandığı için Adler’e göre (2011) gerçek bir 
anlam toplumsal temeller üzerine inşa edilmelidir. İnsanlar 
verili anlam kalıplarının hakim olduğu yapılar içerisinde do-
ğar ve ait olduğu toplumsal ve kültürel yapı içerisinde hayata 
ve varoluşa yönelik tutumları şekillenir. En genel anlamda 



 

19 

anlam, varlığın nedenine yönelik değer atfetme sürecidir. İn-
sanlar, hayatın anlamını sorguladıklarında, hayatlarının bir 
değeri veya amacı olup olmadığını düşünür. Hayatın anla-
mıyla ilgili bu soruların birden çok şekilde yorumlanabileceği 
açıktır. Ancak değer, önem ve amaç kavramları birbirine ya-
kın olsa da tamamen aynı anlama gelmez. Tüm amaçların eşit 
derecede değerli veya önemli olamayacağı açıktır. Dolayı-
sıyla kişinin hayatının değeri, önemi veya amacı olup olma-
dığını sorgulaması arasında farklar vardır. Eğer kişi hayatın 
amacıyla ilgileniyorsa, tam olarak neyin kastedildiği de önem 
kazanır. Bu, kişinin dünyaya geliş amacıyla ilgili olabileceği 
gibi, dünyaya getirilen amaçlarla da ilgili olabilir. Önemli 
olan, kişinin hayatının hizmet ettiği amacı anlaması ve bu 
amaca yönelik bir anlam bulmasıdır (Banatar, 2022: 40). Mey-
dana gelen olumsuz bir tecrübe ile hayatın anlamına yönelik 
neden arayışı birbirinden farklıdır. Bu yüzden değer atfetme 
süreci genel ve durumsal olaylar karşısında farklı şekilde teza-
hür eder. Genel anlam, hayata karşı tutumu belirleyen inanç 
ve amaçlardan oluşurken durumsal anlam hastalık ya da 
ölüm gibi belirli dönemlerde insanda strese neden olan spesi-
fik olgulara yöneliktir (Vural, 2021: 7). Ölüm ve hastalık ile 
karşı karşıya kalan bireylerin üretimde bulundukları durum-
sal anlamlar genel anlam kalıpları aracılığıyla şekillenir. Bi-
rey, genel anlam kalıpları aracılığıyla ölüm ve hastalığın ar-
dından durumsal anlam çıkarımında bulunur. Ölüm ve has-
talık ise insan hayatının her döneminde bir şekilde tecrübe et-
mesi muhtemel en temel iki olgudur. Ölümü bir diğerinde, 
hastalığı da ya kendisi ya da yakınlarının başına gelmesiyle 
tecrübe eden birey, strese ve sıkıntıya neden olan durumların 
üstesinden gelmek için verili anlam kalıplarını kullanır. Ha-
yat ise inanç ve amaçlarla anlamlıdır. İnanç ile hayatın işleyişi 
ve düzeni, amaç ile motivasyonel düzlemi kastedilmektedir 
(Park & Folkman, 1997).  



 

20 

Ölüm, insanlığın yaşamı boyunca üzerine en çok düşün-
düğü, nedeni, sonucu ya da sonrası ile anlamaya çalıştığı ol-
gulardan birisidir. İngilizcede “death”, Fransızcada “mort”, 
Arapçada “mevt” gibi kavramlara karşılık gelen bu olgu 
farklı gelenekler içerisinde farklı tanımlamalara sahip olduğu 
gibi aynı gelenek içerisinde zamana göre değişen bir dizi an-
lam kümesine sahiptir. Bir toplumsal grubun ölümü anlam-
landırması, ölümün nedeni ya da ölüm sonrasına ilişkin açık-
lamalar getirmesi o toplumsal grubun dini düşünme biçi-
miyle, bilimsel etkinliğiyle, kültürel ya da ideolojik arka pla-
nıyla şekillenmektedir. Bilimsel, dinsel, kültürel, ideolojik ya 
da tarihsel tanımlamalar ise meseleyi kendi pencerelerinden 
ele almaktadır. Ölüme neden üzerinden yaklaşılması belirli 
bir duruşun göstergesi olduğu gibi nedene yönelik açıklama-
lar da benzer şekilde bir duruşun göstergesidir. Varlığın 
sonlu olduğu düşüncesinden hareket eden açıklamalar 
ölümü kabul ederken varlığın sonsuzluğu için mücadele eden 
yaklaşımlar için ölüm kabul edilemez bir içerik elde etmekte-
dir. Batılı perspektifle geliştirilen açıklayıcı tavır bu noktada 
kendisini göstermektedir. Bilimsel devrimler, tıbbi ilerleme-
ler ölümün nedenini açıkladığı gibi ölümün üstesinden gel-
meyi de amaç edinmiştir. Böylece ölüme ilişkin yeni bir algı-
sal süreç inşa edilmiş ve modern dönemde tekli ölüm imajı 
çoklu ölüm imajına dönüşmüştür.  

Ölüm ve ölüme ilişkin geliştirilen süreçler dayanışmanın, 
mücadelenin, çatışmanın, toplumsalın, değişimin ve dinami-
ğin en iyi anlatıcısı olduğu için sosyolojinin ilgi alanına gir-
mektedir. Bu yüzden her disiplinin kendi çerçevesinden an-
lamlandırıldığı ya da açıkladığı ölüm olgusu sosyal bilimler 
içerisinde de tartışılmaktadır. Sosyolojinin ölümde keşfettiği 
şey sosyal olanın doğasını pekiştirmesi ve yansıtması olmuş-
tur (Prior, 1989: 7). Sosyoloji geleneği içerisinde ölüm olgu-
sundan söz eden ilk isim Emile Durkheim’dir. Durkheim 



 

21 

(2005) ölüm sonrasında sergilenen ritüeller üzerinden top-
lumsal grubun dayanışma ve bütünleşmeyi yeniden nasıl te-
sis ettiğini analiz etmektedir. Ölüm, ötenazi, kürtaj ya da 
idam cezası gibi diğer süreçlerle devreye girdiğinde bu sefer 
bütünleşmeden uzaklaşıp yapı bozucu bir olgu olarak karşı-
mıza çıkmaktadır. Durkheim çizgisinde hareket eden Parsons 
(2001) ölüm sonrasında arda kalan boşluğun nasıl doldurul-
duğu ya da bu boşluğun doldurulmasına yönelik ihtiyacın 
nasıl karşılandığı cevaplarken meseleyi modern insanın dü-
şünme pratiklerinin değişmesi boyutunda tartışan isim We-
ber’dir. Weber’e göre (2000) modern dönemin sürekli geliş-
meyi vurgulayan zihniyeti büyüsü bozulmuş bir dünya ya-
ratmış ve bu dünya içerisinde insan artık ölüme karşı anlam-
sız bir olay gibi yaklaşmıştır. Weber anlam üretimi nokta-
sında sekülerleşmeye atıfta bulunurken Berger ve Luckmann 
çoklu anlam stoklarına işaret etmektedirler. Berger ve Luck-
mann’a göre (2016) birey ile toplum arasında aracı bulunan 
ve bireyin neyi, nasıl, ne şekilde düşünmesi gerektiğini belir-
leyen ortak bilgi stoklarının çoğalması modern insanı anlam 
krizine sürüklemektedir. Acı, kötülük ya da ölüm gibi insan 
yaşantısını alt üst eden ve kurulu düzeni tehdit eden durum-
lar Berger için gündelik yaşantıda bir problemdir ancak bu 
probleme fiziksel olduğu kadar metafiziksel açıklamaların 
getirilmesi gerekmektedir. Bu noktada teoloji devreye girer 
ve Tanrıyı haklı çıkarma ya da Tanrıyı savunma girişimi ola-
rak teodise, bir açıklama ve anlamlandırma tarzı olarak görü-
nürlük elde eder (Berger, 2005).  

Kötülük problemine çözüm olarak sunulan teodise, her 
şeye gücü yeten ve mutlak iyiliğe sahip bir Tanrı’nın varlığı 
ile evrendeki kötülüğün mevcudiyetini uzlaştırma çabasıdır. 
Bu yaklaşım, kötülük problemine teorik bir çözüm sunmayı 
amaçlayarak Tanrı’nın adalet ve iyiliğini savunmayı hedefle-
miştir. Ancak, 18. yüzyıl Aydınlanma düşünürlerinin Hristi-



 

22 

yanlığa yönelik eleştirileri ve bu bağlamda teodisenin dayan-
dığı dini temelleri sorgulamaları, teodisenin bir çözüm aracı 
olarak kullanılmasını olanaksız hale getirmiştir. 19. yüzyıla 
gelindiğinde, özellikle Schopenhauer, Kierkegaard ve Ni-
etzsche gibi düşünürler, kötülük problemini teodise eksenin-
den kopararak, kötülüğün kaynağı, nedeni ve insan yaşamın-
daki etkilerini varoluşsal bir bağlamda ele almayı tercih et-
mişlerdir. 19. yüzyıl itibarıyla, teodise, kötülük probleminin 
merkezindeki rolünü yitirmiş ve sorun, kötülüğün bireysel 
deneyim ve varoluşsal anlamına ilişkin yeni bir perspektifle 
ele alınmaya başlanmıştır. Bu durum, kötülük probleminin 
yalnızca teolojik bir tartışma değil, aynı zamanda insan varo-
luşuna dair temel bir mesele olarak görülmesine yol açmıştır 
(Kiriş, 2008: 93-94). 

 

1.2. Ölüm ve Sonrası Üzerine Dinsel İnançlar 

Spencer’a göre ölüm, dini duyguların merkezinde yer al-
maktadır. Ona göre uyku ve rüyanın ne olduğunu düşünen 
insan, bedenden ayrı bir ruhani varlık olabileceğini tasavvur 
etmiş ve ölümü ruhun bedeni terk etmesi olarak açıklamıştır 
(Spencer, 1876). Hiçbir zaman aynı anda bedende bulunma-
yan bu iki varlıktan biri (ruh) bedeni sonsuza dek terk etti-
ğinde ölüm gerçekleşmektedir (Kottak, 2002: 467). Bedenin 
ruhu terk ederek ölümün gerçekleştiği düşünce daha sonra-
ları başka ruhların canlılar dünyasından ele geçirmeye çalış-
tıkları bir mücadeleye dönüşmüştür. Bu nedenle Baudril-
lard’a göre bir diğerinin ölümü ile karşılaşan insan, şölen ve 
ritüeller aracılığıyla kötü güçlere kefaret ödeyerek simgesel 
bir değiş tokuş elde etmektedir. Ölümden öte bir dünya ta-
savvuru bulunmadığı düşünülen topluluklarda simgesel de-
ğiş tokuş sayesinde ölen ruhun ölmeden önce içinde yaşadığı 
topluluğa herhangi bir kötülük yapması engellenmektedir. 
Böylece ölen beden belirli bir statü elde ederken toplumsal 



 

23 

grup bir kayıp vermekten ziyade başarı elde etmektedir (Ba-
udrillard, 2002: 295)1. Ruhun ölümden sonra yaşamaya de-
vam ettiği düşüncesi ata ruhlarına ibadet gibi dinsel ayinlerin 
yavaş yavaş oluştuğu dönemlere karşılık gelmektedir (Coş-
kun, 2014: 31). Daha önce ruhani varlıkların sonsuzluğuna 
ilişkin herhangi bir yargısı bulunmayan insanlar dinsel ayin-
ler ve ibadetler aracılığıyla ruhun ölümsüzlüğünü ilan etmiş-
lerdir. Bu ruhani varlıklar dünyasını temiz ve habis olarak 
ikiye ayıran insanlar kendi ata ruhlarını iyi ruhlar olarak ta-
nımlarken başlarına gelen herhangi bir felaketin nedenini 
kötü, habis ruhlara yüklemişlerdir (Kahraman, 2016: 49). Bu 
nedenle modern öncesi dönem insanı için ölüme neden olan 
yegane şey kötü ruhlardır2. Modern öncesi kimi düşünce sis-
temlerin de ruhani dünyada yalnız kalmak istemeyen ruh çe-
şitli hastalıklar göndererek canlılar dünyasında bulunan in-
sanları yanına almak istemektedir. Bu nedenle modern öncesi 
dönem insanı için ölüm aynı zamanda statüsel bir değişime 
neden olmaktadır. Böylece canlılar dünyasındayken iyi olan 
birisinin ölümle birlikte kötü, kötü olan birisinin ise daha 
kötü olacağı bu toplumlarda beklenen bir durum olarak kar-
şılık bulmaktadır.  

 
1 İlkel olarak nitelendirilen yamyam toplumlarda ölülerin yenme nedeni öle-
nin anlamsızlaştırılması adına gerçekleştirilen ritüel değildir. Aksine ölenin 
yenmesi, ölüye saygı çerçevesinde gerçekleşen toplumsal eylemdir. Biyolo-
jik bir çürüme ile karşı karşıya bırakılan ölülerin içerisinde yer aldığı ya da 
öldürüldüğü gruba zulüm edeceği düşüncesi mevcuttur. Bu nedenle yam-
yam kabilelerin ölüleri yeme davranışı toplumsal ve simgesel bir eylemdir. 
Ayrıca onu yemek bir saygı gösterisinde bulunarak kişi kutsallaştırılır. Böy-
lece insan yeme eyleminde yiyen ve yenilen arasında bir tür meydan okuma, 
onur ve karşılıklılık ilişkisi ve hatta yenilenin kazanabileceği bir meydan 
okuma ilişkidir (Baudrillard, 2002: 243-244).  
2 Freud’a göre insanın ölüme ilişkin geliştirmiş olduğu bu anlam üretimi, 
onun ileride ölüden korkmasının temel nedeni olmuştur (Freud: 1971). 



 

24 

Aries’e göre (1991) geleneksel dönemde ölümün evcil bir 
doğası vardır. Çünkü Aries için geleneksel dönem insanı, mo-
dern dönem insanı gibi ölüme karşı herhangi bir mücadele 
içerisinde olmadığı gibi ölümün sınırlarının geri çekilebilece-
ğini ya da seyrine yön verebileceklerini de düşünmemiştir 
(Bauman, 2000: 129-130). Her dönemde olduğu gibi gelenek-
sel dönemde de insanlar ölüme karşı mücadele içerisinde ol-
muştur. Geleneksel dönemde bu durum ölümün kaynağı ol-
duğuna ilişkin ruhani varlıkları defetme üzerine şekillenmiş-
tir. Ruhani varlıkları defetmek ise ruhun canlılar dünyasında 
sahip olduğu tüm eşyaları onunla birlikte gömmek olarak 
karşılık bulmuştur. Arkeolojik çalışmalarla elde edilen bulgu-
lar değerlendirildiğinde mezar içerisine tıpkı hayatta olduğu 
gibi ihtiyaç duyulan tüm araç gereç ya da gıda malzemelerin 
bırakılması ölüler dünyasının bu dünya hayatına benzeyen 
bir yaşantıya sahip olacağı şeklinde düşündüklerinin göster-
gesi3 olarak karşılık bulsa da asıl nedenin ölülerin ihtiyaç du-
yacakları her şeye sahip olurlarsa dönmek için hiçbir neden 
bulamayacakları düşüncesinden kaynaklandığı düşünülmek-
tedir (Kellehear, 2012: 71). Çin kaynaklarından aktarılan bil-
giler değerlendirildiğinde eski Türklerin cenaze ve yas uygu-
lamalarının ölen ruhun geri gelmemesi ve ait olduğu yere 
alışması adına yapılan uygulamalar olduğu anlatılmaktadır 
(Çoruhlu, 2004: 245). Böyle bir uygulama ile ölen kızgın ruh4 

 
3 Mezara konulan eşyalar, bireylerin öldükten sonra orada yaptıkları işe de-
vam edeceklerine dair bir inancın yansımasıdır. Bedenin dirilişine ilişkin ka-
nıtlar ise mezar içerisine dökülen kırmızı topraklardır. Kırmızı toprağın, 
kanı simgelemesi ve bu sayede tekrar hayata döneceği düşüncesi modern 
öncesi dönem mezarlarında görülür bir içeriktir. Ayrıntılı içerik için Eliade, 
M., (2003). Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi, Cilt:1, Çev: Ali Berktay, Ka-
balcı Yayınevi, İstanbul. 
4 Özellikle Yakutlar için ölümün bir hastalıktan ya da yaşlılıktan kaynaklan-
ması utanç verici bir durumdur. Onların düşüncelerine göre bedenin sağlık-
sız hale gelmesi sonucu ömrünü sonlandırdığı dönem kötü ruhlara yem ola-
cağına işarettir. Kötü ruhlara yem olmak yerine çok yaşlanmadan yakınları 



 

25 

geri dönmeyecek ve herhangi bir canlının ölmesine de neden 
olmayacaktır. Ruhun ölümsüzlüğünün belirli bir sınıfa ait ol-
duğu görünümler ise Antik Mısıra uzanmaktadır. Antik Mı-
sırın piramitleri, lahitleri ya da papirüslerinde yer alan metin-
lerde kral ya da kraliçe gibi firavun ailesine tanınan bir ölüm-
süzlüğün zaman içerisinde soylu olan diğer varlıklı gruplara 
verildiği görülmüştür (Badur, 2016: 93). Antik Mısır tarihinin 
tek döneminde ilk defa bir firavun zayıflıkla, ahlaksızlıkla 
suçlanarak fetret dönemini yaşamıştır. Geleneksel düzenin 
yıkıldığı bu fetret döneminde umutsuzluk içerisinde olan in-
sanlarda intihar oranları yükselirken iç savaş ve mezar yağ-
malama gibi aykırı davranışlar sergilenmiştir. Tanrı-Kral dö-
neminde meydana gelen bu kargaşayla birlikte ölümün din-
sel değeri sorgulanmış, ölümsüzlük hakkı tüm insanlara ta-
nınmıştır (Eliade, 2003: 128). Ölümsüzlüğün sadece bir kaç ki-
şiye özgü ayrıcalık olmaktan çıkıp herkesin sahip olduğu bir 
hakka dönüşmesi ile birlikte ölümsüzlük demokratikleşmiştir 
(Baudrillard, 2002: 224). Baudrillard’a göre (2002), modern 
öncesi toplumlarda politik bir iktidara özgü yapının bulun-
mayışı kişisel anlamda da ölümsüzlüğün olmayışını göster-
mektedir. Büyük imparatorlukların oluşmasıyla birlikte aşkın 
bir iktidar anlayışının hakim olduğu despotik toplumlarda 
ölümsüzlük görülmeye başlamıştır. Ancak burada Baudril-
lard, ölüm sonrasında yaşam düşüncesinin ortaya çıkması 
durumunun iktidarın doğmasına neden olduğunu belirtmek-
tedir. İktidardan sonra Tanrı, Tanrıdan sonra ise nihayet tüm 
insanlık bu ölümsüzlük hakkına erişmiştir. 

Ruhların dünya yaşamlarına göre ödüllendirildikleri ya 
da cezalandırıldıkları bir dünya tasavvuru ise dinlerin ani-

 
tarafından öldürülmek Yakutların arzuladığı bir şeydir. Zira bir insanın yaş-
lanmasına ya da hastalığının sürmesine izin verilir ve bunun sonucunda o 
insan ölürse, öfkeli bir ruh olarak ait olduğu gruba felaketler getirecektir 
(Tryjarski, 2012: 95). 



 

26 

mizmden politeizme, oradan da monoteizme doğru ilerleme-
sine bağlı olarak büyük siyasal birliklerin görülmesiyle başla-
dığı ifade edilmektedir (Wach, 1987: 35-54; Baudrillard, 2002: 
223). Tabiat üstü güçlere inanan modern dönem öncesi insan, 
yerini tanrı, günah, sevap gibi yeni kavramların hakim ol-
duğu yeniden doğuş düşüncesine bırakmıştır (Wach, 1987: 
35-54, Kurtkan, 1985). Ruhani dünyaya gönderildiği için iyi 
bir karaktere sahip olsa bile kötülük yapması beklenen ruh 
düşüncesi, tanrı inancının gelişmesiyle birlikte varoluşsal 
kimliği garanti altına alarak statüsel değişimin meydana gel-
mesini engellemiştir. Tanrı inancının gelişmesiyle birlikte 
ölümden sonra yaşamın tekrar mümkün olacağı şeklindeki 
düşünme biçimiyle belirginlik kazanan ölümsüzlük, artık ru-
hun ölümsüzlüğünden ziyade bedenin tekrar dirileceği şek-
linde bir düşünce biçimine neden olmuştur. Yasa’nın da be-
lirttiği gibi (2001: 48) özellikle ilahi dinlerde ruhu ve bede-
niyle bir bütün olan insan için, bedensiz bir diriliş, ontolojik 
olarak başka bir varlıksal görünüm elde etmektedir. Asli bir 
varoluş ise ruh ve bedenin bir ve tekliğinde elde edilmektedir. 
Ruhun bedenle birlikte tekrar dirileceği düşüncesi ile birlikte 
daha önce bir son olan dünya hayatı artık asıl bir hayattan zi-
yade, asıl hayata giden süreçte ön hazırlık olarak algılanmış-
tır.  

Yahudiliğin kutsal kitabında yer alan metinler incelendi-
ğinde ilk dönem Yahudilerinin, ölümü, tanrının ilk insanın 
yasak meyve yemesi sonucu tüm insanları cezalandırdığı bir 
lanet olarak algılanması söz konusudur. Ancak daha sonra-
ları siyasi anlamda yaşadıkları dönüm noktalarının hem 
inanç biçimlerinde hem de dünyayı anlamlandırma biçimle-
rinde birtakım değişikliklere yol açtığını söylemek mümkün-
dür. Yahudiliğin ilk dönemlerinde, kutsal metinlerde her-
hangi bir ahiret inancının varlığı söz konusu değildir. Ele alı-
nan ilk metinlere göre Yahudiler için hem ölü bedeni hem de 
ölene ait şeylerin pis olduğu inancı hakimdir (Say. 19:16/18). 



 

27 

Yahudilikte pis olarak nitelenen ölü bedeni ve onu içerisinde 
barındırdığı mezar kirli olarak kabul edilmektedir. Bu ne-
denle mezarla ya da ölü bedenle temasta bulunan bir insan da 
benzer şekilde bu kirlilikten etkilenecektir. Ölüye ya da me-
zara dokunan insanın bu kirlilikten arınması için ise yedi 
güne ihtiyacı vardır. Yedi günün sonunda temiz sayılan birisi 
kutsal kabul edilen suyu kirli insana ve onun tüm dokunduğu 
şeylere serperek arınmasını sağlayacaktır. Yahudilikte ölü be-
denin kirli olarak nitelendirilmesi ve buna dokunan herkesin 
kirli olacağı inancı muhtemelen ölümün diğer insanlara bula-
şacağı düşüncesinden kaynaklanmaktadır. Bu düşünceye 
göre ilk metinlerden hareketle ölüm Yahudilik için kaçınıl-
ması gereken bir olgudur.  

Yahudilerin MS. 70 yılında hem bağımsızlıklarının ve tek 
tanrı inancının bir simgesi olarak kabul ettikleri mabedin yı-
kılışı hem de iki bin yıl sürecek olan bir sürgün5 hayatının 
başlamasıyla birlikte ölümün bir son olmadığına ilişkin ahiret 
inancı daha sonraki metinlerde görülmeye başlamıştır (Ay-
dın, 2018: 42). Sürgün sonrasında Tanah içerisinde İşaya 
(26:19), Hezekiel (37:12) kitaplarında yeniden dirilmeden söz 
edilmektedir (Meral, 2020: 90). Ayrıca daha önce kötü, pis, ka-
çınılması gereken bir olgu olarak tanımlanan ölüm bu dö-
nemde arzulanan bir içeriğe dönüşmüştür (Eyüp, 3:26). Me-
tinlerde (Eyüp, 3:16-22), ölümle birlikte eşitsizliklerin son bu-
lacağı, yorgunların dinleneceği, kölenin efendiden üstün ola-
cağı belirtilmektedir. Bu nedenle ölüm özlenen, arzulanan bir 

 
5 Süleyman Peygamberin Kudüs’te inşa ettiği Bet ha-Mükdaş/beytü’l-mak-
dis mabedinin I. yıkılışı ile mabet merkezli bir din anlayışı yerini inanç, kut-
sal metin ve tanrının israiloğullarına olan vaadinin gerçekleştirileceği mesih 
inancının merkezde olduğu bir din anlayışı ortaya çıkarmıştır. Mabed’in 
tekrar yapılması ve tekrar yıkılmasıyla birlikte iki bin yıllık sürecek olan sür-
gün başlamıştır. Babil sürgünü başlarında ise artık ölümün bir son olmadığı 
şeklinde ahiret inancı oluşmaya başlamıştır. Ayrıntılı bilgi için bkz: Aydın, 
F., (2018). Yahudilik, 3. Baskı, Mahya Kitap, İstanbul. 



 

28 

mahiyettedir. Hatta mezara gömülen ölü bedenin aslında se-
vinçli olduğu ifade edilmektedir. Bu nedenle Yahudilerin 
hem bu dünyaya hem de öte dünyaya ilişkin değişen anlam 
kümelerinin tarihsel süreçte yaşadıkları siyasi kırılmaların bir 
yansıması olduğu söylenebilir.   

Hristiyanlığın fikir babası Pavlus’la6 birlikte (MS 5-67) 
Hristiyanların ölümü, Tanrının tüm insanlara vermiş olduğu 
bir ceza olarak algıladıkları anlaşılmaktadır. Pavlus’a göre 
Adem ile Havva’nın işlediği suçun cezası tüm insanlığın gü-
nahı olmuştur. İnsan doğuştan günahkar olduğu için ölüm 
cezasına çarptırılmıştır (Gökberg, 2019: 133-134). Hristiyanlı-
ğın kutsal metinlerinde sadece İsa’nın ölümü üzerinden ölüm 
olgusunun mahiyeti anlaşılmaktadır. Metinlerden hareketle, 
yaratılmış düzende bulunan tüm ölümlü varlıklar içerisinde 
bir tek İsa’ya ölümü seçme özgürlüğü tanınmıştır7. İsa’ya ta-
nınan ölümü seçme özgürlüğü ise kendi kurtuluşu amacıyla 
değil diğer insanların kurtarılması adına verilmiştir. Bu nok-
tada Hristiyanlıkta ölüm, insanı dünya hayatından kurtarıp 
tanrıya (Baba) ulaştıran bir geçiştir (Yu 13: 1). Hristiyan dü-
şüncesinde İsa, ölümden sonra tekrar dünyaya dönerek Ha-
varileriyle buluşacaktır. Bu inanç sayesinde inanan insanlar 
kendilerinin de tekrar dirileceklerini ve sonsuz yaşamı elde 
edeceklerini düşünmüşlerdir (Paçacı, 2001: 267). Sonsuz ya-
şama giden imanlı süreç ise hem Tanrının buyruklarına itaat 
etmekle hem de Oğul’un yani İsa’nın sözünü dinlemeyle elde 
edilecektir (Yu.3: 36; Mat.19: 16-19).  

Eski ve yeni ahitte tanrının insanlara bir ceza olarak ver-
diği ölüm, kuranda dünya hayatına ilişkin sonu temsil eden 

 
6 Yeni ahiti meydana getiren inciller Markus, Matta, Luka ve Yuhannadır. 
Pavlus’un mektupları en eski incilden (Markus) daha önce kaleme alınmış-
tır. Bu nedenle Pavlus, Hıristiyanlığın fikirsel zemininde yer almaktadır 
(Hentsch, 2010: 254). 
7 “Canımı kimse benden alamaz; ben onu kendiliğimden veririm” (Yuhanna 
10: 18). 



 

29 

imtihan sürecidir. “...Sonunda bize geleceksiniz...” (Enbiya, 
21/35), ayeti ahiret inancına gönderme yapmaktadır. Tanrının 
varlığını kabul eden bütün dinlerde mevcut olan ölümden 
sonraki hayat, İslam dininde ahiret inancı ile ilişkili olarak 
karşımıza çıkmaktadır. İnananlar için dünya hayatı canlıların 
yaşadığı sonu olan bir alem iken ahiret hayatı son ve sonsuz 
alemdir. İnsanın dünyadaki varlığı, İslam dini açısından son-
suz hayata doğru çıkılan kısa bir yolculuktur. Bu yolculuğun 
sonunda gerçekleşecek olan ölüm ise tüm canlılar için kaçınıl-
mazıdır. Kaçınılmaz bir durumla karşılaşacağı kesin olan in-
sanoğlu için İslam dini insanların ölümü kabullenmesi ve ona 
hazırlıklı olmasını istemektedir. Bu bağlamda ölüm aslında 
bir hazırlık sürecidir. Ölüme hazırlıklı olmak ahiret inancı ile 
ilişkilidir. Ahiret inancı insanın dünyada yaptıklarının hesa-
bını öldükten sonra verecek olmasından kaynaklanmaktadır. 
Bu nedenle ölüm bir son değil aksine başlangıçtır. “Herkes 
ölümü tadacaktır; yaptıklarınızın karşılığı size eksiksiz olarak ancak 
kıyamet gününde verilecektir… Dünya hayatı zaten aldatıcı şeyler-
den ibarettir.” (Al-i İmran, 3/185).  

İslam’da ölüm, bir son ya da yok oluş olarak değil, ruhun 
dünya hayatından ayrılarak ahiret hayatına başlamasıdır. Ha-
yatın sahibi olan Allah, bu hayatı verdiği gibi bir gün onu geri 
alacaktır (Hac, 66) ve bu nedenle ölüm Allah’ın takdir ettiği 
bir geçiş aşamasıdır. Ahiret hayatı ise kişinin dünya hayatı 
içerisinde yaptıkları iyilik ve kötülüklerin ödül ve cezalan-
dırma ile karşısına çıkacağı hayattır. John Bowker The Mea-
ning of Death (1993), adlı eserin “İslam” bölümünde, Ku-
ran’da ölümün kendisinin değil ancak kaynağının Adem ile 
Havva’nın cennetteki yasak elmayı yılanın aldatması ile ye-
mesinden kaynaklandığını ileri sürmektedir. Ancak Ku-
ran’da ölümün bir ceza olarak verilip verilmediğinden çok 
imtihan olarak verildiğinden söz etmek mümkündür. İslam’a 
göre asıl hayat, öldükten sonra başlayacaktır. İnsanın dünya-
daki varlığı asıl hayatta nasıl bir konumda olması gerektiğini 



 

30 

belirleyen imtihan yeridir. “O, hanginizin daha güzel amel ve ha-
rekette bulunacağını imtihan etmek için, ölümü ve hayatı yaratan-
dır…” (Mülk, 67/2) ayetinde, hayat kavramından önce ölüm 
kavramının geçiyor olması ise farklı yorumların yapılmasını 
mümkün kılmıştır. Ölümün hayat kavramından önce gelmesi 
(Elmalılı VII, 5159’dan akt. Diyanet) hayatın arkasından ölü-
mün, ölümün arkasından bir diğer hayatın karşıt olarak yara-
tılması, sonsuz bir yaşamı göstermektedir. Bu sonsuz yaşam 
ahiret hayatına geçiştir. Sonsuz ahiret hayatına geçişin tek 
şartı ise sonlu dünya hayatını tecrübe etmektir. Diğer bir yo-
rum ise (Zemahşeri IV, 134’den akt. Diyanet ve TDV 2017: 
2011) ölümle dünya hayatından ahiret hayatına geçiş halini, 
hayatla da ahiret değil dünya hayatının kastedildiği üzerine-
dir.  

İslam’da insanın kendi hayatına son vermesiyle ilgili 
doğrudan bir ayet bulunmamakla birlikte, intiharın İslam 
inancına uygun olmadığı genel kabul görmüştür. Ancak bü-
tünsel anlamda intihar etmenin İslam’a uygun olmadığını 
söylemek mümkündür. Hayatı insana veren ve insandan geri 
alacak olan Allah'tır (Hac, 66). Bu nedenle insan hayatını bir 
başka insanın insandan alması haramdır (En-am, 151). Ölmek 
ise gerçekleştiği nedenlere bağlı olarak ölen kişiye belirli bir 
merbete sağlar. İnsan ahiret hayatını dünya hayatına tercih 
eder ve bu uğurda savaşır, öldürülür veya galip gelirse bunun 
sonucunda bir mükâfat alır (Nisa; 74, Muhammed; 4, Hac; 58). 
Allah yolunda ölmek aslında bir ölüm değil (Al-i İmran; 169, 
Bakara; 154), yüksek bir makama ulaşmaktır.  

 

1.3. Ölüm ve Ölümsüzlük Üzerine Felsefi Yaklaşımlar 

İnsanın varlığı ve anlamı üzerine uğraş veren felsefe ise 
uğraş verdiği alanlar üzerinde düalistik bir ayrım gözetmiş-
tir. Gerçek ve yanılsama üzerine şekillenen bu ayrım Sokrat 
öncesinde bilgi alanında episteme-doxa, Platon’da idealar-



 

31 

gölgeler, Sokrates’de madde-form ayrımı şeklinde görülmek-
tedir. Süreç içerisinde Skolastik dönemde bu düalistik ayrım 
dünya ve öteki dünya ayrımına evrilmiştir (Cevizci ve Küçü-
kalp, 2014: 156). Bu bağlamda insan hayatına ilişkin bir süreç 
olan ölüm olgusu ve ölümün anlamı üzerine şekillenen konu-
lar etrafında insanın kendi varlığını sorguladığı ilkçağ felsefe 
tarihinde ölüm ve ölümsüzlük ile ilgili düşünceler görülmek-
tedir.  

Ölümün arzulanan bir olgu olarak kabul görmesi ilk dö-
nem filozofları arasında Sokrates’te görülmektedir. Sokrates 
varlığın mahiyetini sorgulayarak ruhu öncelediği gibi ruhun 
öncelendiği hayat içerisinde, hayatın kendisini ruhun kurtul-
mak istediği bir hastalık olarak görmüş ve ölüme giderken bu 
hastalıktan kendisini kurtaran tanrıya minnet duymuştur 
(Hafız, 2021: 389-390). Ölümsüz bir ölüm düşüncesini felse-
feye kazandıran ise Epikuros olmuştur. Epikuros için kor-
kunç bir hastalık olan ölümün insan nezdinde hiçbir anlamı 
yoktur. Çünkü ölüm insanın varlığında yoktur, ölüm geldi-
ğinde ise insan yoktur (Epicurus, 1994). Bu nedenle ölüm ne 
yaşayanları ne de ölüleri ilgilendirir. Epikuros’un bu tanımla-
ması ölüm olgusunun içini boşaltan bir tanımlamadır.  

Ölüm geldiğinde insanın olmaması ya da ölüm yokken 
insanın varlığı üzerinde şekillenen bu tanımlama varlık ile 
yokluk dışında herhangi bir seçeneğin olmayışını göstermek-
tedir. Bu nedenle ne Sokrates’de ne de Epikuros’da ruhun 
ölümsüzlüğü görülmemektedir. Ruhun ölümsüzlüğü ise ilk 
kez Platon’un Phaedo’sunda görülmektedir. Felsefenin nihai 
görevinin ölümü düşünmek olduğunu ileri süren Platon’a 
göre ruh, maddi olmayan bir cevherdir (1951). Daha sonra Fa-
rabi, İbn-i Sina, Descartes gibi rasyonalist filozofları da etkile-
yen Platon’un ölümsüzlük düşüncesi bu cevheri oluş ve yok 
oluş sürecinden kurtaran, ebedi yaşamın kendisidir. Platon, 



 

32 

hayat ile ölümün birbirine karşıt olarak geçiş süreci oldu-
ğunu, ölümden sonra hayatın tekrar karşılık bulacağını ve ru-
hun bedenden önce de var olup yaşayanlar dünyasında bir 
hatırlama pratiği ile bunu keşfettiğini düşünerek ruhun 
ölümsüzlüğüne ulaşmaktadır. Ruhun ölümsüzlüğü nokta-
sında Seneca ise kısmi olarak Platon gibi düşünmektedir. Se-
neca için ölüm nedeni her ne olursa olsun insanlar için ayrım 
gözetmeksizin eşitlik aracıdır. Ancak Seneca’nın ölümde çiz-
diği eşitlik tablosu ölümsüzlükte görülmemektedir. Ona göre 
tüm insan ruhu belirli bir süre içerisinde ölümsüzdür ancak 
bilge ruhları daha uzun süre ölümsüzdür. Bilgenin ruhu sıra-
dan ölümlülerden daha gelişmiş olacağı için ölümden sonra 
var olmaya devam edecektir ancak bilgenin ruhunun ölüm-
süzlüğüde mutlak değildir (Seneca, 1999).  

Varoluşçu felsefenin mihenk taşı olan Kierkegaard (2010) 
ise ölüm üzerinden hayatın anlamını umut ve umutsuzluk 
kavramı ile açıklamaktadır. Eğer insan, hayatın anlamını bu 
dünya içerisinde ararsa umutsuzluğa düşer. Zira dünya içeri-
sinde anlam kazandırılmaya çalışılan bir hayata ilişkin algı 
esas olarak tanrısal gücün yok sayılmasıyla ilişkilidir. İnsanın 
tanrı ile olan bağını koparması Kierkegaard için umutsuzluk-
tan başka bir şey değildir. Bu nedenle Kierkegaard umutsuz-
luğu ölümcül bir hastalık olarak belirtir. Hristiyanlık üzerin-
den tartışma yürüten Kierkegaard, Hristiyanlıkta olduğu gibi 
ölümü yaşam için bir geçiş yolu olarak tasavvur eder. Bu ne-
denle inançlı bir Hristiyanın sonlu bir düşünceye sahip ol-
ması esas olarak tehlikelidir. Bu nedenle insanın dünya hayatı 
içerisinde karşı karşıya kalacağı hiçbir hastalığın ölümcül ma-
hiyette karşılığı yoktur. Aksine ölüm hastalıkları sona erdiren 
sonsuzluğa geçiştir. Ölümcül hastalık ise kendisinden geriye 
hiçbir şey olmayacağına yönelik algıdır. Esas umutsuzluk da 
budur. Bir diğer varoluşçu filozof Heidegger’e göre ise ölüm 
insanın varoluşsal farkındalığını arttıran, insan hayatına yön 



 

33 

veren yegâne güç olarak karşılık bulur. Heidegger için ölü-
mün farkında olan insan varoluşunu gerçekleştirmede daha 
yüksek konuma ulaşacaktır (Gençtan, 1990: 182-183). Ölümün 
farkına varmak ise Heidegger için ölümü insanın gelecekte 
gerçekleşecek bir tecrübe olarak görmesi yerine her an karşı-
laşabileceği bir olgu olarak kabul etmesidir. Bu durum ise 
varlığın zorunlu bir parçası olan ölümün nasıl bir sorun ha-
line geldiğini görmeyi mümkün kılmıştır (Polat ve Aşkın, 
2017: 44). Ölüm olgusu ontolojik bir içeriğe ise Sartre’de ula-
şır. Sartre için (1976) dünyada olmanın bir nedeni olmadığı 
gibi ölmenin de herhangi bir nedeni yoktur. Ontolojik olarak 
insan ise hep bir sonraki zamanın tasavvurunda bulunarak 
bu zamanlar içerisinde ölümü düşünmek istemez. Bu nedenle 
Sartre için ölüm, yaşamın değerini kaybettiren, insanda bu-
lantıya ve kaygıya neden olan saçma, absürt bir şeydir. 

Ölümün insanın kendini bilmesi ve kendini gerçekleştir-
mesi için bir yöntem olarak görülmesi tasavvufta görülmek-
tedir. Tasavvufi gelenek de önemli olan ölmeden önce ölümü 
yaşamaktır. Ölmeden önce ölümü yaşamak ise insanın dünya 
hayatı içerisinde kendi iç dünyasına yolculuk yaparak ken-
dini gerçekleştirmesidir. Kendi iç dünyasına yolculuk yapan 
insan doğasında bulunan ölümlülüğü ve ölümsüzlüğü keşfe-
decektir. İnsanın doğasında mevcut olan ölüm ve ölümsüzlük 
doğum, uyku ve rüya kavramları ile şekillenmektedir. Gele-
nek içerisinde her doğum bir ölümü simgelediği gibi her 
ölüm bir doğum olarak karşılık bulmaktadır. Bu noktada do-
ğum ile başlayan hayat ise esasında bir uyku8 halidir ve insanı 
bu uykudan uyandıracak olan yegâne şey de ölümdür. İlk İs-
lam felsefecisi Kindi, ölümü, insan tabiatını tamamlayan bir 
unsur olarak tanımlamaktadır (Çağrıcı, 2007: 36). Bu tanımla-
maya göre ontolojik olarak ölüm ile ölümsüzlüğü bir bedende 

 
8 Tasavvufi gelenekteki bu yaklaşımının kaynağı “İnsanlar uykudadırlar, öl-
dükleri zaman uyanacaklardır.” anlamına gelen hadistir (Kemikli, 2008: 54). 



 

34 

taşıyan insanın varlığı, varlığın zorunlu bir koşulu olan ölüm 
ile gerçekleşecektir. Tabiî ve iradî olmak üzere iki ölümün ol-
duğunu söyleyen Fârâbî ise iradî ölümü, şehvet ve öfke gibi 
nefsî arzulardan kurtulmak, tabiî ölümü ise nefsin bedenden 
ayrılması olarak tanımlar ve insanların dünya hayatını yaşar-
ken ölümü arzulamalarından ziyade dünya hayatında iyi 
davranışlar sergilemeleri gerektiğini belirtmektedir (Farabi, 
1990). Farabi’nin dünya hayatında iyi davranışlar sergilen-
mesi gerektiği düşüncesi İbn-i Miskeveyh’de de görülmekte-
dir. İbn-i Miskeveyh ahiret hayatının güzelliklerle dolu oldu-
ğunu ancak o güzelliklere ulaşabilmek için dünya hayatının 
erdemli bir şekilde geçirilmesi gerektiğini belirtir (2011). 
Kindi’nin varoluşsal ölüm portresinin yansıması, İbn-i 
Sina’da da görülmektedir. İnsanı yaşayan, idrak eden ve ölen 
bir varlık olarak niteleyen İbn-i Sina için önemli olan bu idrak 
sürecidir. Yaşam ile ölüm arasında geçen uyku süreci esa-
sında insanın idrak halinde daha anlamlı rüya görülmesinin 
ahlaki zeminini oluşturmaktadır. İbn-i Sina ölüme giden sü-
reçte, ölüm aracılığıyla ahlaklı bir hayatın sürdürülmesi ge-
rektiği düşüncesinden hareket etmektedir. Bu sayede ölüm 
aracılığıyla ölümsüzlüğe ulaşacak olan insan tabiatın tutsak-
lığından kurtulacak ve kendi varoluşsal amacına ulaşacaktır 
(1959).  

Yaratıcı üzerinden hareket ederek ölümün sürekli olarak 
hatırlanması gereken bir olgu olduğu düşüncesi ise en çok 
Gazali tarafından vurgulanmaktadır. Gazali için ölüm insanı 
yaratıcısına kavuşturan, arzulanması gereken bir gerçekliktir. 
Ölümü, yaratıcı-sevgili ile buluşma zamanı olarak betimleyen 
Gazali (2005) için ölümün geç gelmesi elem verici bir durum-
dur. Onun düşüncesine göre dünyadan ayrılacağına üzülen 
insan Allahtan uzaklaşan insandır. Bu nedenle dünya haya-
tına gereğinden fazla önem veren insan, Gazali için hiç şüp-
hesiz sapkın insandır (2019: 81). Gazali’nin çizmiş olduğu 



 

35 

elem verici yaşam Mevlana ve Yunus Emre gibi mutasavvıf-
larda görülmemektedir. Gazali’de olduğu gibi Mevlana ve 
Yunus Emre’de de ölüm bir ayrılık değil sevgiliye kavuşulan 
düğün gecesidir.  

 

1.4. Modern Dönemde Ölüm 

Aklın tüm sorunlar karşısında tek yetkili otorite olarak 
kabul edildiği Aydınlanma düşüncesi ile birlikte eski dü-
şünme biçimlerini şekillendiren inançlar eleştirilere maruz 
kalmıştır. Kant’ın Latin şair Horace’den (Holt & Hond, 2013: 
1587) ödünç aldığı “Aklını kullanma cesaretini göster” anlamına 
gelen “Sapere Aude” sözü Aydınlanma düşüncesinin sloganı 
haline gelmiş ve akıl, birey, ilerleme gibi kavramlar etrafında 
şekillenen Aydınlanma düşüncesi ile birlikte doğaüstü do-
ğalla, din bilimle, tanrısal buyruk doğa yasasıyla yer değiştir-
miştir. Yeni bir tarih, yeni bir zaman ve insan anlayışından 
hareket eden modern dünya bilen ve düşünen özneyi öne çı-
karıp insanın özünü matematiği model kabul eden akla indir-
gemiştir (Cliteaur, 2010: 252-253). Böylelikle daha önce mer-
kezi bir konumda yer bulamayan insan, merkezi bir konum 
elde etmiştir. Tabiatın kanunları arasında bütünlüğü olan, 
otoriteyi kiliseden alan aklın gücün kurucusu ve merkezi hale 
gelmesiyle akılcı pozitivist ruhun ve temellerin üzerinde yük-
selen Aydınlanma felsefesi hakikat ya da gerçeklik bilgisinin 
tekelini kiliseden almış ve bireyin aklına vermiştir. Artık kili-
senin hâkimiyetinin oluşturduğu cemaatleşme olgusu değil 
bireyin önemli olduğu rasyonalist bir düşünce sistemine ge-
çilmiştir. Zamanla araçsal hale gelen akıl, kilisenin ve gelene-
ğin dogmalarına meydan okuyan, deneyleyen, sorgulayan, 
bilimsel olmayana itibar etmeyen ve aklını kullanma cesareti 
ile eriştiği yasalar eşliğinde dünyayı algılayan hale gelmiştir 
(Dağ, 2011: 46). 



 

36 

Bacon (1999), bilime gereken önemin verilmediğini dü-
şündüğü dönemde, insanın doğaya egemen olabilmesi için 
doğayı ve yasalarını bilmesi gerektiğini savunmuştur. Bilgiye 
ulaşmanın yolu olarak bilimsel yöntem benimsenmiş, özel-
likle zihnin önyargılardan arındırılması ve tümevarım yapa-
rak doğa yasalarının anlaşılması gerektiği vurgulanmış ve ni-
hayetinde doğa insanın yönetimi altına girmeye başlamıştır. 
İnanç ve dinin felsefi dışlanması ile pozitivizmin ilerleme an-
layışı devamında modern dönem gelişme göstermiştir. Mo-
dern dönem eski ile yeninin karşılaştırıldığı zamansal bir ifa-
dedir. Bu zamansal ifadede yeni olan eski olanın sahip olduğu 
tüm değerler karşısında yeni değerler üretmiş ve kendi de-
ğerlerinin eski değerlerin üzerinde olduğunu iddia etmiştir. 
Adorno ve Horkheimer’a göre (2014: 16) aydınlanma düşün-
cesinin nihai hedefi insanları korkudan arındırarak tek yetkin 
otorite konumuna gelmektir. Zira ilkel dönemde korku üze-
rine şekillenen düşünme biçimlerinin otoritesi belirli birtakım 
olay ve olgulara ilişkin geçerli açıklamalar getiremediği şek-
linde suçlamalarla karşı karşıya kalmış, bu durum bilimsel 
ilerlemelerin gelişmesini mümkün kılmıştır. Böylelikle mo-
dern dönemde akıl tek yetkili otorite olarak kabul görmüştür. 
Bu çerçevede modern dönemin akli unsurları olan bilim ve 
bunun sonucunda ortaya çıkan teknoloji, hastalık ve salgın 
gibi tehditlerden kurtulmayı taahhüt etmiş ve bunu bir öl-
çüde başarmıştır. Bu sayede bilim, tıpkı dinin yaptığı gibi mit-
sel bir biçim kazanmış ve kendine ait yöntemi somutlaştırmış-
tır (Allan, 2020: 50).  

Tıbbi alanda gelişmelerin elde edilmesi ile birlikte ölüme 
yüklenen anlam ve ona yönelik davranış pratikleri de bir dizi 
değişime uğramıştır. Özellikle Batı kültürü çerçevesinde geli-
şen tıp uygarlığıyla birlikte Batının anlamlandırdığı şekilde 
ölüm anlayışı yayılmış diğer pek çok toplumda ve kültürde 
karşılık bulmuştur. Modern öncesi dönemde ölüm ile her-



 

37 

hangi bir kavgası olmayan insanoğlu modern döneme geldi-
ğinde ölümü mücadele etmesi gereken bir düşman olarak tas-
vir etmiştir. Aslında modernitenin mücadelesini verdiği tüm 
kavga ölümsüzlük arzusudur. Bilimsel devrimler, teknik iler-
lemeler, tıbbi gelişmeler gibi pek çok alanlarda başarı elde 
eden insanoğlu, ölümü de üstesinden gelinebilecek bir şey 
olarak görmüş ancak ölüm karşısında mutlak bir başarı elde 
edememiştir. Bu nedenle ölüm, modernitenin tek ve belki de 
en büyük yenilgisi olarak bir başarı elde etmiştir. Bauman’ın 
(2000: 174) bahsettiği şekilde ölüm yaşamın ötekisi olduğu ka-
dar modern yaşamın da ötekisi olmuştur. Modern Batı kül-
türü ölüm karşısında mutlak bir başarı elde edemediği için 
ölümü gözden düşürmek ya da düşüncelerden uzaklaştırmak 
için çabalar vermiştir (Becker, 2015). Bir noktada Aries’in 
(1991) modern öncesi dönemde evcil olarak nitelediği ölüm 
olgusu modern döneme gelindiğinde evden kapı dışarı edil-
miştir. Ölüme karşı verdiği mücadelede yenik düşen moder-
nite ölümden bahsedilmesini rahatsız edici bulduğu gibi 
ölüme karşı zihinlerde bir başarı elde etmek adına ölümü çir-
kin, pis, kötü ve utanılacak bir şey olarak nitelemiştir (Bau-
man, 2000, Aries, 1991: 85).  

17. yüzyılda başlayan ve devam eden süreçte ölümün an-
lamında kırılmalar yaşanmıştır. 17. yüzyıl tıp teknolojisi hem 
ölümün zamanına hem de tedavi sürecinde başarılı olup ol-
mayacağına ilişkin değerlendirmeler sunmuştur. Esasında 
daha önce ilahi bir güç tarafından belirli bir zaman ve du-
rumda meydana gelen ölüm, ilahi gücün elinden alınıp insa-
nın kontrolüne verilmiştir. Daha önce herhangi bir yaş gru-
buna ait olmayan ölüm bu dönemde ileri yaş gruplarına ya-
kıştırılmış ve bu nedenle ölüm yaşlı insanların bedenlerinde 
uyumlu, genç insanların bedenlerinde ise ötekilik kazanmış-
tır. Illich'in de bahsettiği üzere doğal ölüm ileri yaşta ve sağ-
lıklıyken, tıbbi gözetim altında ölmeye yönelik bir beklentidir 
(Illich, 2004: 107). Bu noktada modernizmin kabul ettiği doğal 



 

38 

ölüm, mağlubiyetini kabul eden, yasalara uyan ölümdür (Ba-
udrillard, 2002: 290). Modernizmin doğal ölüm olarak kabul 
ettiği ölüm dışında gerçekleşen her bir ölüm ise merak uyan-
dırmıştır.  

Modernizm, kendi çizdiği sınırlar içerisinde gerçekleş-
meyen ölümün neden meydana geldiğini merak etmiş ve 
ölüme götüren hastalık sürecini takip etmek istemiştir. Bu ne-
denle 18. yüzyılda hastalardan ziyade hastalıklar değerli hale 
gelmiş, doktorlar hastadan çok hastalığa yönelmişlerdir. Bu 
dönemin tıbbi otoriteleri herhangi bir hastalığın nerede or-
taya çıktığına dikkat kesilmek yerine hastalığın kendisini re-
ferans almışlardır. Ancak bedenden ayrı bir hastalık düşün-
cesi 19. yüzyıla gelindiğinde görünürlük kaybetmiştir. 19. 
yüzyılda modern tıbbi bakış açısı hastalığı hastanın bedenine 
yerleştirmiştir. Daha önceki süreçte ne sorusuna cevap arayan 
tıbbi otorite artık nasıl sorusunu araştırmanın merkezine al-
mıştır. Bu yeni klinik görüşe göre hastalık belirtiler göstererek 
bedenin içinde varlığını belirtmektedir. Hastalığın bedende 
var olduğuna yönelik bu düşünme biçimi insanın bedeninin 
parçalar halinde incelenmesine, nasılın ortaya çıkartılmasına 
ve bedenin nesneleştirilmesine neden olmuştur (Foucault: 
2002). Modern zamanlar Foucault’un da bahsettiği üzere in-
sanı bir bütünün parçası olmaktan çıkararak kendi içinde par-
çalı araştırma nesnesine dönüştürmüştür. Böylece geçmiş 
dünya içerisinde ruh sahibi canlı varlık algısı modern batı 
dünyasında makine olarak algılanmıştır. 19. yüzyıl sonlarına 
gelindiğinde ise ölüme neden olan hastalıklarla mücadele 
edilmesi adına kutsallık atfedilen insanın ölü bedeni tıbbi 
araştırmalar için neşterle9 karşılaşmıştır. Ölümün tıbbi içerik 

 
9 Bütün toplumlar, özellikle hayvan kesimleri nedeniyle eski zamanlardan 
beri iç organlarla ilgili bilgi sahibi olmuşlardır. Mısırlılar, mumya sanatını 
geliştirerek bu bilgileri sürdürmüşlerdir. Ancak, tıp pratiği için ölü insan be-
deninin teşrih edilmesi evrensel bir uygulama değildi ve özellikle Hipokrat 
tıbbında böyle bir uygulama bulunmamaktaydı. Yunanlar arasında, insanın 



 

39 

kazanması, sekülerleşme sürecinin bir çıktısıdır. Seküler-
leşme herhangi bir aşkının insana gittikçe daha az gerçek gel-
mesi, dünyanın ve hayatın gelenekteki dinsel yorumlarının 
artan bir hızda etkisini kaybetmesidir (Berger, 2002). Weber’e 
göre ardında esrarengiz güçlerin yer almadığı büyüsü bozu-
lan modern dünyada insanlar ölüm karşısında anlam kaybı 
yaşamaktadırlar (2000: 214). Çünkü modern dünyada birey-
lere sürekli olarak gelişme ve ilerleme içerisinde yer aldıkları 
hissi verilmektedir. Ölen kimse ise ilerleme ve gelişmenin do-
ruğuna varmış değildir. Zira modern dönem öncesi doğrusal 
bir gelişme ve ilerleme fikriyle hareket etmeyen insan için ha-
yat yeterince yaşanmıştır. Ancak sürekli olarak ilerleme ve 
gelişme çizgisi üzerinde yer aldığını düşünen modern dönem 
insanı için henüz gelişme tam olarak gerçekleşmemiştir. Bu 
nedenle modern dönem insanı anlam kaybına en yakın insan-
dır. 

Bu dönemde ayrıca hekimlerin de görev tanımlarında de-
ğişimler yaşanmıştır. Ölümü kolay karşılayan, doğaya aykırı 
düşmeyen hekim anlayışından doğa ile mücadele eden hekim 
anlayışına doğru bir değişim meydana gelmiştir. Tıbbi geliş-
melerin bu şekilde seyir izlemesi insanları ölüme karşı müca-
dele etme noktasında yüreklendirmiştir. Ancak birçok hasta-
lık karşısında zafer elde eden tıbbi gelişmeler ölümü alt et-
meyi başaramamış, bu yenilgiyi gizlemek adına çeşitli strate-
jiler geliştirmiştir. Modern dönemin ölümü alt etmek üzerine 
geliştirdiği stratejilerden birisi bugün değil yarın olmuştur. 
İlerlemeci tarihsel anlayışla hareket eden modern dönem, 
ölümü bugün yenmese bile yarın yeneceğine ilişkin bir ka-
naat geliştirmiştir. Bu düşünceyi kabul eden anlayış, çok yük-
sek ücretler ödenerek bedenlerin dondurulmasını mümkün 

 
itibarına ve doğanın bu mikrokozmozuna saygı duymak çok güçlü bir duy-
guydu. Benzer şekilde, Hindistan ve Çin geleneksel tıbbında da insan be-
deni teşrih edilmezdi ve bu kültürlerde de insan bedenine büyük önem ve-
rilirdi (Porter, 2016: 65). 



 

40 

hale getirmiştir (Hökelekli, 2008: 44). Böylece geleneksel dö-
nemde eşitlikçi bir biçimde beliren ölüm, eşitsizlikleri mey-
dana getirmiştir. Burjuva sınıfı parası ile ölümü ötelemeyi ba-
şarırken (Illich, 2004: 112), daha alt sosyal sınıf ölümü ötele-
yememiştir. Modern dönemin geliştirmiş olduğu diğer bir 
strateji ise ölüme ilişkin söylemler üzerinden şekillenmiştir. 
Ölüme ilişkin söylemler tüm müdahalelerin edildiği ancak 
kurtarılamadığı bir mücadele savaşına dönmüştür. Ayrıca 
modern dönemde hem ölüm hem de ölüm etrafında şekille-
nen tüm süreçler keyif bozucu bir olgu olarak kabul edilmiştir 
(Baudrillard, 2002: 330-331). Esasında modernite, büyük uğ-
raşlar verdiği ancak üstesinden gelemediği ölümü yapısökü-
müne uğratarak onu üstesinden gelinebilen hastalıklara dö-
nüştürmüştür (Bauman, 2000: 215). Modernite için ölüm artık 
biyolojik/tıbbi ölümdür. Modernite ölümü küçük parçalara 
ayırarak hangi aşamanın gerçek bir ölüm olduğunu bilmeyi 
imkânsız hale getirmiştir. Illich'in ifadesiyle inançları dışla-
yan tıbbi ölümde insan artık son nefesini vermemekte ya da 
kalbi durduğu için ölmemekte, elektroensefalogram düz bir 
çizgi çizdiği zaman ölmektedir. (Illich, 2004: 119-120).  

Modern dönem bir yandan ölümle mücadele ederken di-
ğer yandan ölümü her yerde görünür kılmaktadır. Ölümün 
her yerde görünür kılınması Baudrillard’ın (2002: 322) ifade 
ettiği tarzda araçsal aklın yaratmış olduğu kitlesel ölümler-
den ziyade toplumsal ve gündelik hayatın her dokusunda 
karşılık bulmaktadır. Toksit özellikteki kimyasal temizlik 
malzemeleri, mutfakta kullanılan pek çok araç gerecin kanse-
rojen yapısı, araçlarda bulunan emniyet kemeri ölümün sü-
rekli olarak hatırlatıldığı şeylerdir. 20. yüzyıla gelindiğinde 
ise bebek ve çocuk ölümlerinin ciddi şekilde engellenmesine 
bağlı olarak modern dönemde ölümün zamansallığı söz ko-
nusu olmuştur (Onur, 2004). Freud’a göre (2016: 35) modern 
dönem insanı ölümle arasına mesafe koyduğu için dünya ha-



 

41 

yatı içerisinde kendisini yabancı hissetmektedir. Modern dö-
nemin kurumları ve kurumsal tipleri birey ile ölümü arasında 
bir duvar inşa etmiştir. Modernizmin erken döneminde te-
davi amacıyla hastaneye giden bireyden ölmek için hastaneye 
giden bireye bir dönüşüm gerçekleşmiştir (Aries, 1991). Bu 
nedenle modern dönemde ölümün biyolojik/tıbbi ve hatta 
teknik bir gerçekliğe sahip olduğu düşüncesi ölüm mekânını 
evlerden hastanelere taşımıştır. Modern dönemde birey gele-
neksel dönemde olduğu gibi ölümü evinde karşılamak yerine 
daha çok hastane odasında karşılamaktadır. Ölümün yalnız 
karşılanmasına uygarlaşma süreci ile değinen Norbert Elias’a 
göre (2023: 21) toplumlar ilerledikçe ölüm ve ölme gibi doğal 
olaylar da toplumsal bir perspektifle ele alınır ve düzenlenir. 
Ekseriyetle yaşlılar, ölüme yakın olduklarının bilincindedir 
ve yaşayan diğerlerinden kendilerini soyutlayarak aşama 
aşama ölürler. Modern toplumlarda ölüm ve ölme gibi konu-
ların konuşulmasının zorlaşması ve insanların duygularını 
ifade ederken çekingen olmaları bu sürecin bir sonucu olarak 
ortaya çıkmaktadır. Son anında ailesinden ya da yakın çevre-
sinden kimseler bulunmadığı gibi doktor ya da hemşireden 
oluşan bir grup sağlık çalışanı ya bulunmakta ya da bulun-
mamaktadır. Birey modern dönemde ölümü çoğunlukla yal-
nız karşılamaktadır. Bu nedenle modern toplumun bireyleri 
geçmiş dönemlere kıyasla daha az ölüme şahit olmaktadır. 
Aynı durum bir başkasının ölümüyle karşılaşan bireyler için 
de geçerlidir. Modern dönemde bir yakının ölümünü karşıla-
mak ilk olarak tıbbi otorite ve bürokrasi ile karşılaşmak de-
mektir. Ölüme ilişkin gerekli rasyonalist açıklamaların getiril-
mesiyle birlikte ölüm süreci geçerlilik kazanacaktır. Aksi tak-
dirde rasyonalist açıklamaların elde edilmesi için beden 
otopsi laboratuvarlarında belirli birtakım araştırma sürecine 
tabi tutulmaktadır.  

Modern dönemde ölüm ve hayat bireyselden alınıp top-
lumsalın izin verdiği ölçüde bürokratik bir içerik kazanarak 



 

42 

denetim altına alınmıştır. Modern toplumlarda birey, sadece 
toplumsalın izin verdiği ya da bürokrasinin uygun gördüğü 
şekilde ölme hakkına sahiptir (Baudrillard, 2002: 315-316). 
Ölme hakkının geçtiğimiz son yirmi yıl içerisinde bir hak ola-
rak kabul edilmesiyle birlikte Batı toplumları ölümü yeniden 
keşfetmiş ve bireyin ölme hakkına sahip olabileceği meselesi 
tartışılmıştır (Onur, 2004: 367). Bu amaçla Hollanda, Belçika, 
Lüksemburg, Almanya, Kanada, Washington, Oregon, Mon-
tana, Vermond’da ölüm hakkı, belirli kurallar etrafında bir 
tür sosyal hizmet politikası şeklinde sunularak yine bürokra-
sinin denetimi altında tutulmuştur. Modern dönem aynı za-
manda doğal ölüm dışında meydana gelen ölümü değersel 
amaç yüklü olup olmadığına göre sınıflandırmıştır. Eğer bir 
ölüm toplumsal yapının değerleri çerçevesinde vatan, namus, 
din ya da şeref gibi kavramlar etrafında gerçekleşmişse top-
lumsal açıdan kabul edilebilir eğer ki bu kalıpların dışında 
gerçekleşirse yıkıcı sonuçlar getireceği düşüncesi ile kabul 
edilemezdir. Modern dönem doğal ölüm ya da değer amaç 
yüklü ölümü yadsırken kitlesel ölümleri mümkün kılmıştır. 
Sanayileşmeyle birlikte aklın araçsal akla dönüştürülmesi, 
daha önce hiçbir dönemde görülmeyen miktarda ölümü mey-
dana getirmiştir. Bilimsel ve teknolojik gelişmeler ışığında 
ölümü kontrol etmek isteyen modern dönem ölüm karşısında 
kontrolü kaybetmiş ve gündelik hayatı ölümle karşı karşıya 
getiren risklerle donatmıştır. Bu nedenle modern dönemde 
ölüm zihinlerden uzak tutma pahasına gündelik olarak sü-
rekli karşılaşılan bir içerik elde etmiştir.  

 

1.5. Modern Tıpta Ölüm ve Hastalık  

Modern dönem de hastalığa ilişkin yaklaşımlarda önemli 
bir değişim görülmektedir. Bu dönemde hastalık bireysel so-
run olarak görülmüş, bilimsel ve tıbbi açıdan ele alınmaya 



 

43 

başlanmıştır. Önceleri doğayla ya da Tanrıyla ilişkisi bağla-
mında anlamlandırılan hastalık; nedenleri, biçimleri ve teza-
hürlerinin oldukça bulanık ve belirlenemezliği ifade ederken 
ölümle ilişkisi bağlamında kavranan hastalık, gözlemin ege-
men konumda olduğu toplumda yaşayan bireylerin beden-
leri içinde somut hâle gelmiştir (Foucault, 2002: 243). Biyome-
dikal model olarak adlandırılan bu yeni hal, ilgisini sadece 
hastalığın kendisine yönlendirmiş ve hasta bedenin sosyal, 
psikolojik ya da davranışsal yönleri ihmal edilmiştir (Weiss & 
Lonnquist, 2016: 169). Hastalığın nedeni, teşhisi, tedavisi, te-
davi uygulayıcısı ve uygulama sahası üzerinde geçmişin öğ-
retilerine keskin şekilde sınır çizen bu anlayış her hastalığın 
ardında ölçülebilir nedenler aramış, zihni ve bedeni birbirin-
den ayrı tutmuş, geçmişin uygulamaları ve şifacıları yerine 
eğitimli uzmanları yerleştirmiştir (Giddens, 2008).  

Modern tıp açısından tüm hastalıklar bilinebilir ve belirli 
nedenlerden ortaya çıkmaktadır. Hastalığın ardında mikrop10 
gibi ölçülebilen, test edilebilen bir failin olduğu düşüncesin-
den hareket eden biyomedikal model için her hastalığın ne-
deni bellidir. Hastalığın ardında neden arayan ve bu nedeni 
mikrop teorisi ile açıklayan yaklaşımlar Rönesans döneminde 
sarsılan dini otoriteye karşı yıkıcı bir etki bırakmıştır. Keskin 
bir şekilde zihniyetin dönüşümünü gösteren bu duruş sadece 
Batı Avrupa’sında değil modernleşme sürecine tabi olunan 
hemen hemen her toplumda etkisini hissettirmiştir. Hastalık-
ların ölçülebilir nedenlere dayandırılması ve bilimsel geliş-
meler ışığında yeni buluşların olumlu sonuçlar göstermesi 
tıbbi itibarı kuvvetlendirmiştir.  

 
10 19. yüzyılın ikinci yarısında Ehrlich, Koch ve Pasteur gibi isimler ile has-
talıkların nedeninin tek bir mikrop olduğu keşfedildi. Daha sonraki çalışma-
larda ise tek mikroplu açıklamaların yetersiz kalması sonucunda çok fak-
törlü açıklamalarla birlikte mikropların taşıyıcı ve çevre ile ilişkisi değerlen-
dirilmeye başlandı (Cirhinlioğlu, 2021). 



 

44 

Mikropların keşfedilip onlarla mücadeleye girişilmeden 
önceki dönemlerde, öldürücü ateşli hastalıklar, raşitizm, tü-
berküloz gibi hastalıklar, genç yaşlı demeden yüzbinlerce in-
sanı etkilemiş, bazıları öldürücü etki düzeyine ulaşmıştır. Sal-
gın hastalıkların kontrol altına alınmasının zor olduğu dö-
nemlerde çiçek, tifo, zatürre gibi hastalıklar vuku buldu-
ğunda hekimler kaybedeceklerini başından bildikleri için mü-
cadeleye girmenin acizliğini yaşamışlardır (Porter & Porter, 
2010: 174-175). Modern dönemde ise bilim ve teknolojinin ge-
lişmesiyle birlikte hastalıkların nedenleri, semptomları ve te-
davisi hakkında daha fazla bilgi edinilmiştir. Mikropların 
keşfi ve bulaşıcı hastalıkların kontrol altına alınması için bü-
yük adımlar atılmış, yaşanan gelişmeler içerisinde özellikle 
bulaşıcı hastalıklara karşı çözüm üretmiş olması modern tıb-
bın başarısı ve kurumsallaşmasında önemli bir adım olduğu 
kadar modern tıbbın sorgulanamazlığını da beraberinde ge-
tirmiştir. 19. yüzyılda Avrupa'da ortalama insan ömrünün 
artması ve bebek ölümlerinin ciddi oranda azaltılması gibi 
birçok başarı ise modern tıbbın otoritesini güçlendirmiştir. 20. 
yüzyılda penisilin ve antibiyotiklerin keşfiyle birlikte pek çok 
ilaç ve aşı geliştirilmiş, modern tıp tedavi alanında hızlı bir 
gelişme içine girmiştir (Cirhinlioğlu vd. 2013: 121). Önceleri 
Yaratıcının bir cezalandırması ya da imtihanı olarak algılanan 
salgın hastalıklar teşhis ve tedavilerle büyük ölçüde baş edi-
lebilir olgular hâline gelmiş; yaşanan felaketlerde ilahî unsur-
lara atfedilen müdahale alanı daralmış ve insanın dahili ön 
plana çıkmaya başlamıştır. Hastalığın kanıtı olarak gösterilen 
cezalandırılma düşüncesi; mikrop teorisinin geliştirilmesi, 
cerrahi ameliyatların başarı oranları sayesinde zihinlerden 
uzaklaştırılmıştır (Pietroni, 1988: 794). Kutsiyetten arda kalan 
boşluğu dolduran modern tıp kendi kutsiyet alanında önemli 
şahsiyetleri inşa etmiştir. Modern tıbbın kutsal kişileri olarak 
doktorların verdiği kararlar din adamlarının fetvalarına kı-



 

45 

yasla kesinlikle sorgulanamaz buyruklar olarak telakki edil-
mektedir (Can, 2019: 36-37). Doktorların görevleri ise hastalı-
ğın somut göstergelerini tespit ederek bozuk işlevi olan par-
çaların işleyişe devam etmesini sağlamaktır. Esasında mo-
dern dönem doktorları hastalığı ölümün herhangi bir örneği 
olarak kabul ettikleri için ölümün parçalı örnekleri ile müca-
dele etmişlerdir. Ölüme karşı verilen mücadelede başarısız 
olmak genel olarak tıp mesleğinin otoritesini değil sadece tek 
bir doktorun ününü zedeler. Modern tıbbın imkanları şimdi 
olmasa bile gelecekte bir gün mutlaka olacaktır. Başarısız bir 
doktor ise ya gerekli teknolojik donanıma sahip değildir ya 
da yetkinliği el vermemiştir. Bu bağlamda ölüme karşı müca-
delede tıbba sonsuz bir güven inşa edilirken tek tek doktor-
lara karşı güven problemi vardır (Bauman, 2000: 184). Belki 
de bu yüzden 20. yüzyılın modern tıbbı tedavisi bulunmayan 
hastalıkları bir gün tedavi edeceğine çok emindir. 

Modern dönem aynı zamanda yaşayan bedeni bilim ve 
teknoloji ile yeniden biçimlendirerek bedeni medikalleştir-
miştir. Beden, üzerinde değişiklik yapılabilen bir nesne haline 
gelmiş ve kişi kendisine ilişkin çeşitli imaj geliştirme adına 
teknolojik cihazlar, tıbbi teknikler ya da beslenme şekilleri ile 
bedeni biçimlendirmiştir. Ruhun terbiyesi için yapılan diyet-
ler sağlıklı ve uzun ömür için yapılan diyetler haline gelmiş 
ve diyet usulünün dini formülü seküler sağlık ve hijyen ahla-
kına dönüştürülmüştür (Turner, 2002: 47).  

Modern tıbbın sorgulanamaz otoritesi çeşitli alanlarda 
yarattığı huzursuzluklarla kırılma yaşamıştır. Illich (2004) ta-
rafından kuvvetli bir şekilde eleştiri oklarının hedefi haline 
gelen modern tıp tedavi sürecinde eyleyen insanı arka planda 
tutması, duygu ve düşüncelerini dikkate almaması, kendisini 
her türlü bilme biçimlerinden üstün görmesi gibi nedenler-
den ötürü etkinlik alanı daraltılması gereken sorun haline gel-



 

46 

miştir. Illich’e göre (2004) modern tıbbın sunmuş olduğu te-
davi süreci hastanın durumunu daha da kötüleştirdiği gibi 
yeni sağlık sorunları da yaratmaktadır. Modern tıbba yönelik 
bir diğer eleştiri ise geçmişin normallerini tıbbileştirmesidir. 
Geçmişin normal ve tahmin edilebilen ve bazı durumlarda 
hayat döngüsünün basamağı olarak kabul edilen pek çok du-
rum modern tıp içerisinde hastalık olarak kabul edilmiş ve 
yoğun bir şekilde tıbbileştirilmiştir. Öncesi ve sonrası ile do-
ğum, yaşlılık, hareketlilik, yorgunluk, umutsuzluk, mutsuz-
luk, sapkınlık ya da delilik gibi durumlar tıbbi alan içerisine 
dahil edilmiştir. Gebelik; doğum öncesi kontroller, demir - vi-
tamin eksikliği ve takviyesi, ultrasonla bebeğin gelişimin ta-
kip edilmesi ve doğumun ilaçla başlatılması gibi süreçlerle 
tıbbileştirilmiştir (Bilton vd., 2008: 367). Ancak gebe kadının 
hasta statüsünü kazanması sadece modern tıbba özgü değil-
dir. Modern tıbba özgü olan gebelik sürecini yoğun bir şe-
kilde tıbbi alan içerisinde dahil etmesidir. Benzer şekilde yaş-
lılık yine statüsel anlamda olgunluğa, tecrübeye karşılık ge-
lirken gençliğin yüceltildiği düşünsel alanda yaşlılık müm-
kün oldukça geç gelmesi arzulanır bir hal almış ve tıbbi mü-
dahale ile kontrol altında tutulmak istenmiştir. Yaşlılığı has-
talıkla eşdeğer görmek yaşlanmayı patolojik veya anormal 
olarak düşünmeye sevk etmektedir (Estes & Binney, 1989). 
Yaş almanın doğal süreçleri hem kadın hem de erkek bede-
ninde karşılaşılan durumlar tıbbın konusu haline getirilmiş-
tir. Tıbbileştirme ile mutsuzluk, umutsuzluk, sapkınlık ya da 
normalin dışında olduğu varsayılan akli davranışlar psiki-
yatri alanına dahil edilmiş ve araba kullanabilecek olanlar ile 
olmayanlar, evlenecek ya da evlenemez olanlar, kilit altında 
olması muhtemel olanlar, suç işleyebilir ya da işlemeye yat-
kınlar gibi çeşitli kategorilerde normal olan ve olmayanlar 
arasında ayrımda bulunulmuştur (Illich, 2011: 54-55). Son ola-
rak biyomedikal model insanın kendi kendini ya da bir baş-
kasını iyileştirme hakkını ortadan kaldırmak istemiştir. Kendi 



 

47 

kendine yetebilen ya da bir başkasına şifa veren tecrübi bil-
giyi gündelik hayatta görmeye tahammül edememiştir. İnsan 
yaşantısının doğal döngülerini hastalık olarak nitelemiş ve 
doğum, ölüm gibi süreçlerin mekanını evlerden hastanelere 
taşımıştır. Tecim’e göre medikalleşmeye yöneltilen eleştiriler 
erken teşhis ve tedavinin sağlaması gibi olumlu süreçleri arka 
planda tutmaktadır (2018: 217) ancak bahsi geçen eleştiriler 
tıbbileştirmenin artan şiddetine yöneliktir. 

Artık günümüz toplumları Foucault’un bahsettiği gibi 
hastane, hapishane, tımarhane ya da fabrikadan oluşan disip-
lin toplumu değil fitness salonları, gen laboratuvarları, gök-
delenlerden oluşan performans toplumudur (Han, 2021: 17). 
Performans toplumu en iyi performansı sergilemek için has-
talanmadan önce sağlıklı kalabilmek adına mücadele ver-
mektedir. Çünkü performans toplumu daha önceki dönemin 
yaratmış olduğu sorunlara karşı bir güvensizlik beslediği gibi 
farklı süreçler, farklı değerler, farklı mekanizmalar ile de ge-
lişim kaydetmektedir. Bu farklılıklar Han’a göre (2021) hasta-
lıklar için de geçerlidir ve hastalığın ardında neden arayan, 
birçok salgını tarihselin ardında bırakan, bebek ve çocuk 
ölümlerini büyük oranda düşüren ve insan ömrünü nispeten 
uzatan modern dönem hastalıkları tıpkı kendisinin yaptığı 
gibi tarihselin ardında kalmaktadır. Günümüz toplumları ar-
tık depresyon, dikkat eksikliği, hiperaktivite bozukluğu, tü-
kenmişlik sendromu gibi patolojik manzaraya sahiptir (Han, 
2021). Disiplin toplumu deliler ve canileri meydana getirmiş, 
performans toplumu ise depresifleri ve mağlupları yarat-
maya yatkındır ve belki de bu yüzden yakın geçmiş dönem-
lerde hastalık genellikle hastane, doktor, hemşire, ilaç ve ilk 
yardım dolabı gibi anahtar kavramlar etrafında algılanırken, 
günümüzde sağlıklı yiyecekler, organik gıdalar, vitamin ilaç-
ları, alternatif ya da tamamlayıcı tıp, sağlık kulüpleri, spor, 
aerobik, yürüyüş, diyet, zayıflama, estetik, terapi, psikolojik 
danışmanlık ve sağlık kontrolleri gibi birçok anahtar kavram 



 

48 

etrafında şekillenen bir sağlık sistemine dönüşmüştür (Can, 
2019: 18). Sonuç olarak performans toplumu hastalıklara karşı 
da performans sergilemek zorunda kalmaktadır. 

Modern dönemin yaratmış olduğu güvensizlik alanların-
dan birisi de ilaç sanayisine yöneliktir. Bu güvensizliğin ne-
denleri arasında ilaçların güvenilirliği, etkinliğinin ve yan et-
kileri hakkındaki bilgilerin yetersizliği, ilaç şirketlerinin kar 
odaklı olmaları, ilaçların pazarlama stratejileri, ilaçların erişi-
lebilirliği gibi temel meselelerdir. Modern dönem ilaç sanayi-
sine karşı güvensizlik, ilaçların insanı bağımlı hale getirmesi, 
yan etkilerinin başka sorunlara neden olması, yanlış tedavi ve 
uygulamaları gibi sonuçlar eleştirilerin hedefi haline gelmiş-
tir. Birçok insan ilaç şirketlerinin kar amaçlı çalıştıklarına 
inanmakta ve bu nedenle ilaçların gerçekten gereksinim du-
yulan bir tedavi yöntemi olarak mu sunulduğuna ya da ilaç 
şirketlerinin pazarlama stratejileri nedeniyle gereksiz yere mi 
kullanıldığına şüpheyle yaklaşmaktadır. İlaçların güvenliği, 
etkinliği ve yan etkileri hakkındaki bilgilerin yetersizliği de 
insanların ilaçlara olan güvenini zedelemektedir.  

Modern tıbbın hastalığın, hayatın ve ölümün kontrolünü 
ele alma takıntısı ile hastalık ve hasta üzerinde bir iktidar kur-
muş, bunu yaparken bütünsel varlığı dikkate almamıştır. Ha-
yatın hastalık ve ölümden ayrı olarak düşünülmesinin imkanı 
yoktur. Ölümün ya da hastalığın varlığı hayat ile hayatın var-
lığı ölüm ve hastalıkla ilişkilidir. Hastalığın nedeni üzerinde 
dikkat kesilen modern tıp kartezyen felsefesinin etkisiyle bi-
reyin ruhsal, zihinsel durumunu ya da sosyoekonomik çevre-
sini göz ardı etmiştir. Oysa biyolojik rahatsızlıkların yanı sıra 
daha önce göz ardı edilen psikolojik ya da sosyoekonomik 
faktörlerin fiziksel durumlarla etkileşime girebileceği ya da 
başka sorunlara neden olabileceği şeklinde bir anlayışa ihti-
yaç duyulmuştur. Bireyler artık hastalanmamak için gerekli 



 

49 

tedbirleri almak, sağlıklı yaşlanmak, modern tıbbın otorite-
sine belirli noktalarda karşı çıkmak, alternatif ya da gelenek-
sel yöntemlerle sağlıklı olma halini sürdürmek gibi tıbbi uy-
gulamalar ile aralarına sınır çekmektedirler. Yaşam tarzı de-
ğişikliği, hastalığın tedavisinden önce sağlıklı olma halinin 
sürdürülmesi, ağrı, alerji gibi kronik rahatsızlıklarda kimya-
sallara başvurmadan önce bu sorunları ortaya çıkaran neden-
lerin keşfi ve en doğru bilgiyi doktorun vermeyeceğine yöne-
lik düşünümler bu sınırların bariz göstergeleridir. Güvensiz-
lik duygusu ile şekillenen bu yeni hal için önemli olan hasta-
lanmadan sağlıklı kalabilmenin yollarını keşfetmektir. Gü-
vensizliğin kendisini gösterdiği alanlardan birisi canlıların 
genetik yapılarına müdahale eden genetiği değiştirilmiş orga-
nizmalara (GDO) yöneliktir. Genetiği değiştirilmiş organiz-
malar biyoteknoloji ile bir canlıya kendinden olmayan başka 
bir canlının özellikleri ile yeni genetik özelliklerin kazandırıl-
masını sağlayan organizmalardır (DPT).  

Tartışmalı konuların merkezinde olan GDO’lara ilişkin 
tarım, çevre ve ahlaki sınırların yanı sıra tespiti kolay olma-
yan ancak aksi de ispat edilmeyen ciddi tartışmalar bulun-
maktadır. Bu tartışmalardan ilki beden, ikincisi ruh sağlığı ve 
son olarak üçüncüsü de karakter ve kişiliğin yeniden inşasına 
yöneliktir. Bedene yönelik tartışmalar bir genin birden fazla 
geni etkilemesi, DNA dizisine bir veya daha çok baz çiftinin 
eklenmesi, hayvan ve insanların besin dışı maddelere maruz 
kalması, antibiyotik direnç genlerinin bakterilerde olası trans-
feri ve alerjik etkileri gibi başlıklar ele alınmaktadır (Cebirbay 
ve Aktaş, 2018: 7-8). Ruh sağlığına yönelik sürdürülen tartış-
malar ise kartezyen felsefesine karşı bir duruşun izlerini taşı-
maktadır. Ruh ve beden ilişkisi çerçevesinde gelişme kayde-
den bu görüşe göre bedene zarar veren GDO’lu ürünler insa-
nın ruhuna da aynı şekilde zarar verme kapasitesine sahiptir. 
GDO’lu ürünlerin bedende açtığı her bir tahribat ruhu da etki 
altında bırakacak ve ruhsal bunalımlar patlak verecektir 



 

50 

(İdin, 2017). Bu konuda bilimsel olarak kanıtlanmış bir bulgu 
söz konusu değildir ancak insanların GDO’lu gıdaları tüket-
mek konusunda ciddi endişeleri vardır ve bu endişeler 
GDO’ların güvenliği ve etkileri hakkında yürütülen bilimsel 
çalışmaların eksikliği nedeni ile devam etmektedir. Bu endi-
şeler, GDO’ların insan sağlığına zararlı olabileceği ve özel-
likle uzun vadeli etkileri konusunda belirsizlik yarattığından 
kaynaklanmaktadır. Bu nedenle kimileri GDO'lu gıdaları tü-
ketmekten kaçınmakta ve bu tercihlerinin ardında genellikle 
endişe, korku veya etik kaygılar yatmaktadır. Son olarak aksi 
ya da tespitin ispatı zor olan küresel düşünen karakter ve de-
ğere sahip bireyleri yetiştirmek gibi bir amaca hizmet ettiğine 
yöneliktir. İnsanın ne yerse fıtratına da onun yansıyacağın-
dan hareket eden bu anlayışa göre tüketilen yiyecekler ilk ola-
rak biyolojik sistemi daha sonra davranış şekillerini ve dola-
yısıyla karakterini etkileme gücüne sahiptir. Biyoteknolojinin 
yaratmış olduğu güvensizlik ise insanların daha güvenilir 
olan beslenme şekillerine yönlendirmektedir. Beden ve ruhun 
bir ve bütünlüğü doğru beslenmenin fiziksel ve ruhsal rahat-
sızlıkların önüne geçeceğine yöneliktir.  

Modern tıbba yönelik eleştiriler daha önceki süreçte göz 
ardı edilen ve irrasyonel alana hapsedilen geleneksel tıp uy-
gulamaları ve eczacılığını alternatif tıp ile hizmete sunmuş-
tur. Alternatif tıp, kullanılan yöntem ve teknikler ile bir top-
lumun, kültürün geleneklerinin bir parçası olmasından zi-
yade eklektik bir şekilde geniş yelpazeyi bünyesinde barın-
dırmaktadır. Küresel ve yerelin iç içe harmanlandığı bu uy-
gulamalar modernitenin redlerini postmodernitede görünür 
kılmıştır. Başlangıçta akademik tıp modern tıbbın alternatifi 
olmayacağına yönelik bir anlayışla alternatif tıp terimini ka-
bul etmede tereddüt etmiş ve bunun yerine tamamlayıcı tıp11 

 
11 Tamamlayıcı alternatif tıp; meditasyon, hipnoz, nöroterapi gibi zihin ve 
beden terapileri; doğada bulunan kaynakların takviyesi ile biyolojik temelli; 



 

51 

terimi kullanılmıştır (Belbez, 2011: 6). Bireyin hastalıklar kar-
şısında bedenini ve ruhunu koruma amacıyla başvurmuş ol-
duğu bitkisel, hayvansal tedaviler, ruhsal terapi yöntemleri 
vb. uygulamalar geleneksel, alternatif, tamamlayıcı tıp çatısı 
altında yer almaktadır (Öztürk vd., 2005: 179). Özellikle sana-
yileşmiş ülkelerde son onlu yıllarda görünürlük elde eden ta-
mamlayıcı tıp (Giddens, 2008: 300) yeni bir beden, sağlık ve 
doğa felsefesi ile bağlantılı olarak bireye modern bir bilinç 
sunmaktadır. Alternatif tıp, zamanla değişebilir, işlevsizleşe-
bilir. Ancak “halka ait” tedaviler tarihsel süreçte yeniden üre-
tilerek bir şekilde varlığını sürdürebilmiş ve insanlar tarafın-
dan uygulanmaya devam etmiştir. Alternatif tıbbın modern-
batı tıbbı karşısında da sergilediği bu tür güçlü tutunma me-
kanizmalarına, sağlık sektöründe yaşanan olumsuz vakalar, 
kimyasal ürünlere karşı insanların doğal olana dönme isteği 
vb. durumlar katkı sağlamaktadır (Ersoy, 2014: 191). Ancak 
bu durum insanların modern tıbbı reddederek alternatif tıbba 
yöneldiği anlamına gelmemektedir. Hastanelere karşı tıbbı 
güvensizlik söz konusu olsa dahi tıbbi tedaviye duyulan ihti-
yaç özellikle ölüm söz konusu olduğunda ortadan kalkmış 
değildir.  

 

1.6. Ölümün Postmodern Görünümü 

Aklını kullanma cesareti gösteren modern dönem ve mo-
dern dönemi nitelemek için kullanılan bireyselleşme, seküler-
leşme, rasyonelleşme ya da bürokratikleşme gibi kavramlar 
kimilerine göre gelişme ve ilerleme anlamında geleneksel 
toplumların karşıtı, kimilerine göre ortaçağın ya da feodaliz-

 
osteopatik, masaj, refleksolojik gibi kemik ve eklem merkezli; şifa amacıyla 
belirli taş ya da objelerle sürdürülen enerji terapileri; iç dengeye ulaştıran 
geleneksel Çin, Hint-Avrupa ve Nebevi tıbbı gibi yerli şifa sistemleridir (Şa-
hin, 2018: 19-20). 



 

52 

min takipçisidir. Bilimsel bilgiyi sarsılmaz bir temele sabitle-
yen modern dönem Tanrıyı dünyadan uzaklaştırmış, dinin 
yerine bilimi getirmiştir. Bilim aracılığıyla evrenselleştirici, 
totalleştirici ve kesin hakikat arayışında olan bir üslup takın-
mıştır. İnsanın merkeze alındığı düşünme biçimi 20. yüzyılın 
sonlarında eleştirilere maruz kalmış ve modernizm ile hesap-
laşma şeklinde gelişme kaydeden postmodernizm moderniz-
min karakteristik özelliklerine karşı çıkarak yeni bir üslup 
yeni bir tavır takınmıştır. Nietzsche’nin etkisi ile Tanrı’nın ol-
madığı bir dünyada öznenin de sonsuz yorumlarla sürekli ya-
ratılan dünyada yok olacağını tasavvur edilmiştir. Belki de bu 
yüzden postmodernizm açısından tek bir gerçeklikten değil 
çoklu gerçekliklerden çoklu yorumlardan söz edilmektedir. 
Postmodernizm, modernizmin dayattığı nesnel bilgi, tek bir 
gerçek ve tek bir anlam anlayışına karşı bir duruş sergilemek-
tedir.  

Huston Smith (1992), modernizmden postmodernizme 
geçiş sürecini açıklamak için zihin kavramını kullanır. Ona 
göre postmodernizm, gerçekliğin insan zekâsı ile kavranacağı 
modern nosyondan, gerçekliğin nihai olarak bilinemeyeceği 
bir çağa geçiştir. Gerçekliğe ilişkin bilimsel temsiller dil ve ta-
rihten yani görececilikten geçer. Modern dönemin kullandığı 
teori gerçekliğin belki de sadece bir boyutunu hesaplayabilir. 
Bütünsel olarak gerçekliğin bilgisine ulaşmak modern teori 
ile sağlanamaz. Foucault’un düşüncesi ile gerçekliğin bilgi-
sine ulaşmak için kullanılan rasyonel dayatmalar sadece ta-
rafların çıkarına hizmet eden baskı araçlarıdır. Benzer bir dü-
şünce modernizmin güçlü eleştirmenlerinden olan Lyo-
tard’da da karşılık bulmaktadır. Lyotard’a göre (1994) bilimin 
amacı doğruluk değil gücü arttırmaktır. Postmodern pers-
pektiften bu durum etkisini kaybetmiş, doğruyu bulma, nihai 
gerçeğe ulaşma amacı kaybolmuştur. Gerçekliğe ilişkin mo-
dern aklın inşa ettiği güzergâhın dışarısında gelişme kayde-



 

53 

den postmodernizm ile gerçek artık parçalı, çoklu, çok kat-
manlı ya da içi boş bir içerik elde etmiştir. Böylece insan ya-
şantısına ilişkin bir gerçeklik olan ölüm de modern aklın inşa 
ettiği içerikten farklılaşmış yeni bir anlam kümesine sahip ol-
muştur. Modernizmin üstesinden gelebilmek adına tüm mü-
cadelesini verdiği ve bu mücadele sonrasında yenik düşmesi-
nin acısını zihinlerden uzak tutarak başarı elde etmeye çalış-
tığı ölüm, postmodernizmde tekrar görünürlük elde etmiştir. 
Hiçbir şeyin sonsuza dek sürdürülemediği postmodern top-
lumlarda herşey ölümlüdür. Özellikle kitle toplumu olarak 
bilinen postmodern toplumlarda ölüm artık modern dö-
nemde olduğu gibi kapı dışarı edilmemiş gündelik hayat içe-
risinde sürekli tecrübe edilen bir gerçeklik olmuştur.   

Postmodernizm, ölüm gibi temel insani konulara yakla-
şımında modernistlerden farklı bir bakış açısını benimsemek-
tedir. Modernizm, ölümü, insanın kontrol edebileceği bir 
problem olarak ele alır, bilim ve teknolojinin gelişmesiyle aşı-
labilecek bir sorun olarak niteler. Ancak postmodernizm için 
ölüm, insanın kontrol edemeyeceği bir gerçekliktir. Bazı post-
modern düşünürler, ölümün bir anlam krizine neden oldu-
ğunu ve insanların hayatın anlamını aramak için çaba harca-
dığını savunurlar. Diğerleri ise ölümün insanları birbirine 
yaklaştırdığını ve insanların ölüm karşısında birbirine çok 
daha bağlandığını düşünürler. Ölümün anlam krizine neden 
olduğunu savunan düşünürler arasında özellikler Jean Baud-
rillard ve Zygmunt Bauman öne çıkmaktadır. Ölümün insan-
ları birbirine yaklaştırdığını savunanlar ise Richard Rorty ve 
Gilles Deleuze gibi isimlerdir. Bauman (2000), ölümün mo-
dern toplumda artan bir yabancılaşmaya neden olduğunu ve 
bu nedenle insanların ölümle başa çıkmakta zorlandığını sa-
vunmaktadır. Modern dönemin gelişme kaydettiği her bir 
alan ölümü kontrol edilebilir hale getirmiş ve bu durum 
ölüme ilişkin anlam kaybını yaratmıştır. Bu nedenle ölümün 



 

54 

bir anlam krizine neden olduğunu ve insanların hayatın anla-
mını aramak için arayışta bulunduğunu belirtmektedir. Ay-
rıca Bauman, modern toplumda ölümün yabancılaşma ve ka-
yıtsızlık yarattığını da düşünmektedir. Ölüm, modern top-
lumda bireyler arasındaki bağları zayıflatmakta ve insanları 
birbirinden uzaklaştırmaktadır. Bu nedenle, ölümün insanları 
birbirine yaklaştıran bir faktör olması gerektiğini savunur. 
Ona göre modern toplumun ölümle başa çıkmak için gelenek-
sel ritüellerden ve törenlerden uzaklaştığını düşünür. Bu ne-
denle ölümün modern toplumda bir tabu haline geldiğini ve 
tabunun ölümle başa çıkmayı daha da zorlaştırdığını savun-
maktadır. Bauman gibi Baudrillard (2011) da ölümün bir an-
lam krizine neden olduğunu düşünen tarafta yer almaktadır. 
Ona göre modern toplumda ölüm, artık doğal bir olaydan zi-
yade bir tür sapkınlık olarak algılanmaktadır. Baudrillard, 
modern toplumda ölümün sanallaştığını ve medya tarafın-
dan sunulan görsellerle birleştirildiğini savunur. Bu nedenle, 
ölüm artık bir gerçeklik değil bir gösteri olarak algılanır. Ba-
udrillard’a göre (2011) modern toplumun medya aracılığıyla 
sunulan ölüm görüntüleriyle doyurulduğu ve bu nedenle 
ölümün anlamının kaybedildiği bir durumla karşı karşıya ol-
duğunu söylemektedir. Ancak Baudrillard ölümün insanların 
hayatlarını anlamlı hale getirmeleri için bir fırsat olduğunu 
belirtmektedir. Ölüm, insanların hayatlarını yeniden değer-
lendirmeleri ve hayatlarında önemli olan şeyleri fark etmeleri 
için bir fırsattır. Ölüm, hayatın bir parçasıdır ve insanların 
ölümle yüzleşerek hayatlarını anlamlı hale getirmeleri gerek-
tiğini düşünür.  

Richard Rorty (1995) ise postmodernizm de ölüm konu-
suna farklı bir bakış açısı getirmektedir. Rorty’ye göre ölüm 
insanları bir araya getirir ve insanların birbirleriyle ilişkilerini 
güçlendirir. Rorty, ölümün insanların birbirine yakınlaşma-
sına neden olduğunu ve insanların ölüm karşısında birbirine 



 

55 

daha çok bağlandığını savunmaktadır. Ona göre, ölüm insan-
ları birbirine yaklaştıran bir faktördür ve bu nedenle ölümün 
toplumsal ilişkileri güçlendiren bir etkisi vardır. Rorty, ölü-
mün insanlar arasındaki farklılıkları azalttığını ve insanların 
ölüm karşısında ortak bir noktada birleştiğini düşünmekte-
dir. Ölümün insanları birbiriyle iletişim kurmasına, empati 
kurmasına ve daha iyi anlamasına yardımcı olduğunu düşün-
mektedir. Ona göre ölüm, insanların hayatındaki anlamı ve 
değeri arttırmaktadır. Ölümün insanların hayatlarının geçici 
olduğunu ve her anın önemli olduğunu hatırlatması gerekti-
ğini savunur.  

Ölüm konusunda postmodern düşünürler arasında farklı 
bir perspektif sunan isim ise Gilles Deleuze (1994) dir. Deleu-
ze'e göre ölüm bir son değil bir başlangıçtır. Ancak bu başlan-
gıç öte dünya anlayışı ile ilişkili bir içerik değildir. Ona göre 
her ölüm yeni bir hayatın başlangıcını simgeler. Bu nedenle 
ölümün insanların hayatlarına anlam kattığını belirtmektedir. 
Ölüm insanların hayatlarında bir dönüm noktasıdır ve bu ne-
denle insanların hayatlarını yeniden değerlendirmelerine 
yardımcı olur. Deleuze (1994) ayrıca ölümün insanların ara-
sındaki bağları güçlendirdiğini ve insanları birbirine yakın-
laştırdığını düşünür. Ölüm insanları birbirlerine daha duyarlı 
hale getirir ve insanların birbirlerini daha iyi anlamalarına 
yardımcı olur. Ancak, Deleuze (1994), ölümün aynı zamanda 
insanların yaşamlarının sona ermesine neden olduğunu ve bu 
nedenle ölümün insanlar üzerinde etkisini azaltmak için mü-
cadele etmek gerektiğini de düşünmektedir. Ona göre (1994) 
insanların yaşamlarını sürekli olarak devam ettirmesi gerek-
lidir ve bu nedenle ölümün toplumsal ve politik etkilerini 
azaltmak için mücadele edilmelidir.  

Postmodern toplumlarda ölüm gündelik hayatın bir par-
çasıdır. Önemli olan uzun ömürlülük ya da ölümsüzlük de-
ğildir, önemli olan bir şeyin kullanılabilirliğinin belirli süreler 



 

56 

içerisinde kıymetli olmasıdır. Bu yüzden her şey her an yenisi 
ile değiştirilebilir bir içerik kazanmıştır. Bu durum eski olanın 
artık kullanılamazlığı ile ilişki değil eski olanın gözden düşü-
rülmesi ile ilişkilidir. Bu nedenle postmodern toplumlarda hiç 
bir şey uzun süre varlık gösteremez, her şey gelip geçicidir. 
Dahası her şeyin gelip geçici olması arzu edilmektedir. Uzun 
süre varlık gösteren şeylere tahammül yoktur. Her şeyin gelip 
geçici olması ölümü de hayatın içerisinde gelip geçici konuma 
getirmiştir. Böylece modernizmin arzuladığı ölümsüzlük 
postmodernizmde yıkılmıştır. Ölümlülük ile ölümsüzlüğün 
sürekli prova edildiği postmodern toplumlarda evcilleştirilen 
artık ölüm değil ölümsüzlüktür (Bauman, 2000: 222). 
Adorno’ya göre teolojik ölümsüzlük umudu bir kez sönmeye 
başladıktan sonra bireyin mutlaklık anlayışı doruk noktasına 
ulaşmıştır. Ölüme ilişkin gerçeklik çağdaş bilinçten kovul-
duysa bunun nedeni öte dünyaya ilişkin umutların beslen-
mesi değil şimdi ve burada olmanın umutsuz sefaletidir. Hem 
kültür endüstrisi hem de modernizm ölüm imgesine zarar 
vermiş ancak sonunda kendisi de ölümü deneyimlemiştir 
(Adorno, 2000: 240). Ölümün gündelik hayat içerisinde ta-
nımlanmasında başta sanat olmak üzere geleneksel ve yeni 
medya araçlarının etkisi oldukça büyüktür. Modern öncesi 
dönemde ölüme ilişkin süreçleri aile içerisinde öğrenen çocuk 
modern dönemde bu süreçlerin dışarısında tutulmuş ancak 
postmodern dönemde bu süreçlerle kendisi tanışmıştır. Gele-
neksel iletişim araçları ile sunulan ötekinin ölümü sıradanlaş-
mış ve olağan akış içerisinde her gün sunulmuştur. Yeni 
medya araçları ve internet teknolojisinin sunmuş olduğu sos-
yal medya platformlarının (Facebook, Twitter, Instagram, Yo-
utube gibi…) hayatın içerisine girmesiyle birlikte ölüme iliş-
kin gerçeklik daha farklı içerikler elde etmiştir.  

Dijital dünyayı şahsi profillerle kullanan ilk bireyler ilk 
olarak yakınlarının son anlarını paylaşmış, ölüme giden sü-



 

57 

reçte dua istemiş ya da ölüm haberini sosyal medya platform-
larında paylaşarak duyurmuştur. Daha sonraki süreçte sosyal 
medya kullanıcılarının ölmesi ile birlikte dijital dünya “ölü 
profillerinin” alanı haline gelmiş ve sosyal medya hesapları-
nın miras yoluyla intikal edip edilemeyeceği tartışılmıştır 
(Yılmaz ve Erkan 2020). Miras olarak devredilsin ya da edil-
mesin hayattayken kullanılan sosyal medya platformları bi-
reyler öldükten sonrada çevrimiçi dünyada varlık göster-
meye devam etmiş ve bir şekilde diğer bireylerin bu hesaplar 
üzerine erişimi süreklilik sağlamıştır. Bireylerden arda kalan 
sosyal medya hesapları artık doğum günlerinde, ölüm günle-
rinde ya da önemli gün ve zamanlarda ziyaretçilerin ağırlan-
dığı bir nevi mezarlık ziyaretine dönüşmüştür (Çankal 2022). 
Çankal (2022) ölüm profilleri üzerine yaptığı bir çalışmada 
her sosyal medya kullanıcısından ziyade ölüm nedeni med-
yaya yansıyan ya da hayattayken diğer bireylerin profiline gi-
rişine herhangi bir kısıtlama getirilmeyen kullanıcıların daha 
çok ziyaretçi ağırladığını belirtmiştir. Yapılan çalışmada diji-
tale yansıtılan hayat ile kadınların güzel olarak tanımlanma-
sının ölüm ile ilişkili hayret verici doğası ortaya çıkmıştır. Sos-
yal medyada inşa edilen yaşantının çok güzel olması ya da 
kadınların güzelliği ölümü hak edemeyecekleri şeklinde bir 
algı yaratmıştır. Bunun sonucunda birey sanki ölmemiş, hep 
oradaymış, görüyormuş, bakıyormuş gibi bir algısal süreci de 
beraberinde getirmiştir. Bu durumu Baudrillard’ın hiperger-
çek modellerin gerçekliğin yerine geçtiği, hipergerçekliğin 
ilerleme kaydetmesiyle simülasyonların bizzat gerçekliği 
oluşturmaya başlamasının göstergesi olarak okumak müm-
kündür. Baudrillard’ın (2013) bahsettiği şekilde anlamın ye-
rine göstergeyi yeğleyen ve anlamsızlığa sahip çıkan kitlenin 
aslında ciddi bir şekilde anlamı zedelediği tezi bu noktada 
kıymetlidir. Ölüm gibi bir gerçeklik yerine simülasyon dü-
zende toplumsala ilişkin açıklanamayan toplumsallaşmanın 



 

58 

simülasyonu mevcuttur. Medyanın egemenliğindeki dün-
yada gerçekliğin yerine medya simülasyonları geçmiş ve 
nesne ile temsil, orjinal ile kopya arasındaki ayrım giderek 
yok olmuştur. Bireyler sanki hep oradaymış, sanki yazılanları 
okuyormuş gibi doğum günlerinde, ölüm günlerinde ya da 
başka önemli günlerde mesaj almaya devam etmiştir.  

 

1.7. Transhümanizm: Ölümde, Hayatta ve Hastalıkta  
Sınırları Aşmak 
“Çağdaşlarımdan bazıları güzel yaşlanmayı yaşam döngüsünün bir 

parçası olarak kucaklamaktan hoşnut; ama ben onlarla aynı görüşte deği-
lim. 'Doğal' olabilir ama çevik düşüncemi, keskin duyularımı, fiziksel for-
mumu, cinsel isteğimi ya da diğer herhangi bir insani yeteneğimi yitirme-

nin olumlu bir yanını göremiyorum. Hastalık ve ölümü, hangi yaşta 
olursa olsun felaket sayıyorum” Kurzweil, 2016: 30). 

İnsanın varoluşu insani doğanın sınırlılığı ile ilişkilidir. 
İnsanın sınırlılığı ise yaratılışındaki özel bir düzenin parçası-
dır. Fakat insanoğlu, temel varoluşsal ve ontolojik sorulara 
meydan okuyarak ölümün aşılabilir bir sınır olduğu, yüksek 
teknoloji ve genetik müdahalelerin hastalıkların tedavisinde 
etkin bir rol oynadığı, yaşlanmanın geri döndürülebilirliği 
düşüncesinde biyolojik sınırların ötesine geçmeyi hedefle-
mektedir. Kökenlerini seküler hümanist düşünceye dayandı-
ran ve transhümanizm olarak adlandırılan bu arzu, kökenle-
rinden daha radikal şekilde biyolojik sınırların ya da sınırla-
maların üstesinden gelebilmeyi vaat etmektedir (Bostrom, 
2005: 4). Transhümanizm, genetik mühendislik, bilgi teknolo-
jisi, nanoteknoloji ve yapay zeka teknolojileriyle birlikte in-
sanlığın durumunu ve insani durumu iyileştirmeyi motto edi-
nen hareketin adıdır (Bostrom et al. 1999; Bostrom 2003). 
Transhümanizm, teistik inancın iddiasına karşı çıkarak, insa-
nın kendisinden daha mükemmel bir varlık yaratma potansi-
yeline sahip olduğu bir aşamaya ulaşılabileceği düşüncesini 
ortaya koymaktadır. İnsanın eşsiz varlığına atfedilen tanrısal 



 

59 

nefes ile şekillenen ontolojik yapıya müdahaleyi kolaylaştıra-
rak insanın yaratılışındaki temel kodlardan uzaklaşmasına 
yol açmaktadır. Preimplantasyon genetik tanı, beyin implant-
ları, CRISPR gibi teknolojiler aracılığıyla insanın sadece gü-
nümüzü değil aynı zamanda geleceği üzerinde de etkin bir 
rol oynayabileceği, bu durumun bir yandan insanın tanrılık 
makamına oturması olarak değerlendirilebileceği gibi diğer 
yandan Tanrı’nın daha sınırlı bir konuma indirgenmesi ola-
rak da algılanmasına neden olmaktadır. Sıradanlaşan ya da 
insanlaşan bir tanrı ile Tanrıyı yaratma ve din kurumunu 
farklı bir formata büründürme ideallerini de beraberinde ge-
tirmektedir (Aydeniz, 2020: 365-366). 

Transhümanistler için insanın doğası istenen biçimlerde 
yeniden şekillenmenin başarılabileceği bir oluşa sahiptir. Ya-
şamın bir armağan ve dünyayı verili bir sistem olarak kabul 
eden dini anlayışlar dışında arzularımıza göre şekillenen bin-
lerce neden vardır ve artık insan metafiziksel temeller olma-
dan da idare edebilecek niteliktedir (Meilaender, 2015: 46-51). 
Bu noktada insan, evrimin son noktasında değil, olmak üzere 
olan bir aşamada yer almaktadır. Oluş hali ise bilim, teknoloji 
ve diğer rasyonel araçlarla sağlanacak ve insan sonrası varlık-
lar, yani mevcut insandan çok daha büyük kapasiteye sahip 
posthuman varlıklara dönüşüm gerçekleşecektir (Ettinger, 
1964; Hughes 2001). Posthuman mevcut insan doğasının yük-
seltilmesi ve kapasitelerinin radikal bir şekilde genişletilmiş 
hâli olarak kendilerini tasarlayabilecekleri çok daha gelişmiş 
varlıklar için kullanılan bir terimdir (More, Transhumanism: 
Towards a Futurist Philosophy). Hastalanan, yaşlanan ve en 
nihayetinde ölebilen insana yapılacak en büyük iyilik gen ve 
nanoteknolojinin geliştirerek posthuman sürecine ulaştır-
maktır. Çünkü hastalık, yaşlanma ve nihayetinde ölme süre-
cini bir süreç değil biyolojik sınırlılıkların yol açtığı kusur ve 
zayıflıktır. İnsanın refah içerisinde bir hayat sürmesine kat-
kıda bulunmak ise ahlaki bir görevdir ve genetik müdahale 



 

60 

ile gelecek nesilleri geliştirmemek ahlaki bir sorun olacaktır 
(Sandberg, 2015; Savulescu, 2009).  

Transhümanizmin güçlü savunucularından Bostrom 
(2005), insanın varoluşunun temel sınırları olarak zaman ve 
yaşam süresi, zihinsel, fiziksel, algısal yetenekler, hassasiyet-
ler ve duygusal durumların olduğunu kabul etse de bunların 
aşılabileceği dünyaya ilişkin bir tablo ortaya koymaktadır. 
Bostrom (2005), ömür kavramına odaklanarak insanın karak-
ter gelişiminin yaşlanma ve ömürle yarıda kesilmesinden söz 
ederek yaşamsal bir kısa süre içerisinde bireyin potansiyelini 
tam olarak ortaya koyamadığını, Beethoven veya Goethe gibi 
büyük sanatçıların yaşıyor olsalardı nasıl başarılara imza ata-
caklarını; insan beyninin hem felsefi hem de bilimsel gerçek-
lere ulaşma konusunda sınırlılığın post insanlık durumunda 
aşılacağını, insan zihninin bilgisayar ortamına aktarılarak zi-
hinsel süreçlerin daha etkili ve belki de daha gelişmiş bir şe-
kilde gerçekleştirmesini (Drexler, 1986; Moravec 1989); insan-
ların sahip oldukları duyusal yeteneklerin sadece mevcut 
olanlarla sınırlı olmadığının resmini çizmektedir. Aşılamaya-
cak olan sınırlamalar ise insan sonrası varlıkların varoluş tar-
zının radikal bir şekilde farklı olması durumunda bu varlık-
ların hala aynı kişi olarak kabul edilebilir olup olmadığı ko-
nusunda şüphelerin ortaya çıkabileceğine yöneliktir. Bu nok-
tada insan sonrası varlık ile insan arasında sürekli bir kimlik 
bağlantısı olup olmadığına dair belirsizliklerin ortaya çıkması 
söz konusudur (Boostrom, 2005: 8). Hastalıklara karşı di-
rençli, yaşlanmaya karşı dayanıklı, sınırsız gençlik, güç, ente-
lektüel yükseklik gibi hedeflerle birlikte insan beyninin ula-
şamadığı yeni bilinç durumuna ulaşacak olan posthuman fi-
ziksel sınırları aşarak kendilerini yükleyerek bilgisayar ben-
zeri bir varlık göstermesi tartışılan konular arasındadır (Agar, 
2007: 12).  



 

61 

Yaşlanmanın durdurulması veya tersine çevrilmesi şu 
anda gerçekçi değildir ve mevcut teknoloji bu amaca ulaş-
mada yetersizdir. Nanoteknolojinin tam olarak gelişme kay-
detmesi ile birlikte yaşlanmanın engellenmesi, arzu edilen 
yaşa düşürülüp biyolojik yaşlanma süreçlerinin aralıksız dur-
durulması, zaman ile yaşlılık arasındaki ilişkinin koparılma-
sına ilişkin inançta (Kurzweil, 2016: 306) posthuman sürecine 
ulaşamayan insanın dondurularak askıya alınması transhü-
manistler tarafından önerilmektedir. Savunucular için gele-
cekteki teknolojiler kriyonik olarak askıya alınan bireyleri ha-
yata döndürmeyi mümkün kılma potansiyeli taşıyacaktır. 
Kriyonik, düşük sıcaklıklarda biyolojik aktivitenin durduğu 
süreçte kişilerin gelecekteki teknolojilerle hayata döndürülü-
lebileceği umudu taşımaktadır (Ettinger, 1964; Drexler 1986; 
Merkle 1994). Bu durum aynı zamanda bilim ve teknolojik 
ilerlemelerle birlikte ölülerin tekrar yaşama döndürülme ihti-
maline olan güveni de yansıtmaktadır. Ölümsüzlüğün be-
denle birlikte vücut bulma arzusunun yanında bilinç aktarımı 
ile gerçekleşmesine yönelik çabalar ise belki de birincil ama-
cın ötesinde gerçekleşmesi en muhtemel aşama olarak değer-
lendirilebilir. Bilinç aktarımında robotik bedenlerde veya 
mevcut bedenlere benzer sentetik bedenler içerisinde yaşam 
bir seçenek olarak sunulacak ve yeni sentetik ya da robotik 
bedenler daha gelişmiş yeteneklerle donatılacaktır (Prisco, 
2013: 235). 

Transhümanist düşünceye göre yapay zeka insanın dö-
nüşümü için zorunlu bir araçtır. Yapay zeka bir defa başarıl-
dığında insan zekasını aşabilen yapay sistemlerin gelişimini 
son derece hızlı bir şekilde etkileyecektir. Bu sistemler, kendi-
lerini geliştirebilen, tasarımını yenileyebilen ve yazılımlarını 
güncelleyebilen yapıya sahip olacaktır. Bu durum, bir yapay 
sistem tarafından daha üst bir sürümünün üretilmesini müm-
kün kılacak, ardından bu yeni sürüm de aynı teknikle daha 
özgür bir sürümünü üretebilecektir. Her revizyonda sistem, 



 

62 

daha zeki bir hâle gelerek sürekli bir gelişim gösterecektir. İn-
sanların zor, sıkıcı veya tehlikeli buldukları işleri yapabilecek, 
insanlığın bir zamanlar imkânsız olduğu düşünülen şeyleri 
yapabilmesine olanak tanıyacaktır. Bununla beraber, ciddi 
hastalıkların araştırılması, trafik kazalarındaki ölüm oranları-
nın azaltılması, ekonomik büyümenin adil sağlanması, ada-
letsizlik ve çevre kirliliğinin engellenmesi, kısmi temsil, eşit-
sizliği ortadan kaldırma ve insanların çözemedikleri yoksul-
luk, savaş gibi sorunları kökten çözebileceklerdir 
(Rouhuaınen, 2020). Elbette bu kadar kusursuz bir arzunun 
etik, sosyal ve kültürel pek çok soruna gebe olabileceği de dü-
şünülmelidir. İlk olarak toplumsal eşitsizliklerin ortadan kal-
dırılması, ekonomik büyümenin sağlanması iddiasının aksine 
eşitsizlikleri daha da derinleştirecek olması olası bir sonuçtur. 
Nitekim bahsi geçen teknoloji hemen hemen herkesin kolay-
lıkla ulaşabileceği bir teknoloji değildir. Zenginliği ve gücü 
elinde bulunduranların bu teknoloji ile insan toplumlarının 
kitlesel olarak yaptıkları pek çok işleri saniyeler içerisinde 
halledecek olan uygulamaların kullanıcıları alt sınıfların üye-
leri değildir. Nasıl ki beden gücü yerini alan traktörlerin tar-
lalara girmesiyle milyonlarca insanın kırdan kente göçü ger-
çekleşmiş ve beraberinde pek çok sorun yaşanmışsa aynı tab-
lonun belki de daha da şiddetlisi yapay zekanın bahsi geçen 
gelişimi ile görülecektir. Ancak işaret edilen sorun alanları sa-
dece ekonomi temelli değildir ve daha fazla bu çalışmanın sı-
nırlarını aşmaktadır. Yine de inşa edilen mükemmel tablonun 
kusursuzluğu konusunda transhümanistler, teknolojik iyim-
serliğin kesinliğine yönelik bir algı inşa etmemektedir (Bost-
rom, 2002). Arzu edilen teknolojik kapasitenin muazzam bir 
potansiyel taşıma ihtimali kötülük problemi ile de benzer şe-
kilde düşünülmektedir. Teknolojik gücün kötüye kullanımı 
sonucunda yaşamın yok olma ihtimali küresel silahların kor-
kusunda daha az endişe yaratmaktadır. Ayrıca toplumsal 
eşitsizlik, etik ve ahlaki kaygıların erozyonu gibi meseleler de 



 

63 

olması muhtemel sorunlar arasında yer alsa da fayda ve zarar 
karşılaştırıldığında bunların hepsi görmezden gelinebilecek 
konu başlıkları haline gelmektedir.  

 

1.8. Sosyal Teoride Ölüm 

1.8.1. Ölümün İşlevselliği 

Ölümün işlevselliği, sosyolojik açıdan incelendiğinde 
farklı perspektiflere bağlı olarak çeşitlilik gösterebilir. Ölüm, 
toplumun bir düzen içerisinde işlemesine yardımcı olabildiği 
gibi aynı zamanda bir tür sosyal kontrol mekanizması olarak 
işlev görebilir. Ölümün varlığı, insanları belirli normlara ve 
kurallara uymaya teşvik edebilir ve toplumun düzenini sağ-
layabilir. Aynı zamanda ölüm, toplumsal rollerin ve sosyal 
yapının devamlılığını sağlamak için bir döngüyü temsil eder. 
Ölümün işlevselliği toplumsal anlamın ve değerin oluşu-
munda da etkilidir. Ölüm, insanların hayatı anlamlandırma 
ve değerlendirme süreçlerinde önemli bir rol oynar. İnsanla-
rın hayatın geçiciliği ve değerli olan şeylere odaklanma ihti-
yacını vurgular. Böylece toplumun değerleri ve önceliklerini 
şekillendirmede ölüm önemli bir konum elde eder. Ölümün 
işlevselliği sosyal bağların güçlenmesi konusunda da önemli-
dir. Ölen bir kişiye karşı hissedilen kayıp duygusu toplumun 
genelinde bir araya gelmeyi teşvik eder ve bu durum daya-
nışma ve destek sağlamak için sosyal ilişkilerin güçlenmesine 
katkıda bulunur. Ölüm aynı zamanda toplumsal değişim ve 
dönüşüm süreçlerine yol açar. Ölen kişinin rolü ve statüsü, 
sosyal yapıda bir boşluk yaratır ve toplumsal değişimlere ne-
den olabilir. Bu nedenle ölüm, toplumun yeni normları, de-
ğerleri ve kurumlarını şekillendiren bir faktör olarak görüle-
bilir.  

Modern dönem sosyolojisi için önemli teorik kuramlar-
dan birisi yapısal işlevselciliktir. Yapısal işlevselci kuram yapı 



 

64 

ve birey arasındaki ilişkileri bütünleşme ve dayanışma kav-
ramları üzerinden analiz etmektedir. Bu kuram toplumu, 
benzer değer yargılarının, benzer düşünce ve fikirlerin, ben-
zer duygu ve inançların ortak olarak paylaşıldığı, görüş birli-
ğine sahip bir bütünü olarak kabul etmektedir (Cuff vd., 2013: 
25). Bütünü meydana getiren her bir parça birbirine bağlıdır 
ve bu bağ toplumun istikrarlı bir şekilde sürmesi adına belirli 
işlevleri yerine getirmektedir. İstikrarlı bir yapının sürekliliği 
ise üyeler tarafından kabul gören değerlerin mevcutluğu ile 
sağlanmaktadır. Değer ve tutumlar bireylerin içinde yer al-
dığı toplum tarafından şekillenir ve bireylerin bu tutum ve 
değerleri içselleştirmesi beklenir. Böylece düzen içerisinde 
süreklilik sağlanır. İşlevselci kuram açısından toplumsal yapı 
varlığını sürdürmek için dayanışmaya ihtiyaç duymaktadır. 
Bu ihtiyaç neticesinde toplumsal kurumlar dayanışma ama-
cıyla işlerlik kazanmaktadır. Dayanışmaya olan ihtiyacın en 
yoğun hissedildiği dönemler ise toplumların tecrübe ettiği 
bunalım dönemleridir. Bu bağlamda toplumsal yapının sü-
rekli tecrübe etmesi muhtemel bir bunalım dönemi olan ölüm 
olgusunu yapısal işlevselci bakış açısıyla ele almak mümkün-
dür.  

Yapısal işlevselcilik, ölümün toplumun işlevsel bir par-
çası olduğunu ve toplumsal bir düzenin sürdürülmesinde 
önemli bir rol oynadığını savunur. Bu kurama göre ölüm top-
lumun işleyişi açısından önemli bir işlevi yerine getirir. Ölüm 
toplumun sınırlarını belirler ve toplumsal kurumların birbir-
leriyle ilişkilerini düzenler. Yapısal işlevselci yaklaşım açısın-
dan ölüm, sonrasında aile, akraba gibi geride kalanlara birta-
kım sorumluluklar yükler ve bu yüzden ölüm konusuna bü-
tünleşme, dayanışma, uyum, toplumsal sistemin devamlılığı 
gibi kavramlar üzerinden yaklaşmaktadır.  



 

65 

Yapısal işlevselcilik, ölüm ve ritüel arasındaki ilişkiyi 
toplumsal bir düzenin sürdürülmesinde önemli bir parça ola-
rak görür. Ritüel, toplumun bütünlüğünü korumak ve top-
lumsal birliği sağlamak için birbiri ile ilişkilidir. Ritüel, do-
ğum, ölüm ya da düğün gibi insanın bir durumdan başka bir 
duruma geçmesini simgeler. Yapısal işlevselciler ölümün bi-
reylerin hayatlarındaki bir dönüm noktası olduğunu ve bu 
nedenle insanların bu dönüm noktasını kutlama ve onurlan-
dırma ihtiyacı duyduğunu düşünürler. Bu nedenle ölüm ve 
ritüel arasındaki ilişki insanların ölümü anlamlandırmalarına 
ve toplumsal bir düzeni sürdürmelerine yardımcı olur. Ölüm 
etrafında gelişme kaydeden cenaze ve yas ritüelleri ise hemen 
hemen her toplumda belirli kodlarla sürdürülmektedir. 
Hertz’e göre (1960) ölüm ritüelleri kuşatıcı anlamlar sunar. 
Ölüm ile yaşamın son bulması gerçekliği dilin özel kullanımı 
aracılığıyla ifade edilerek ruhun ataların yanında başka bir 
dünyada yer alacağı söylemi ile ifade edilir. Ölü beden başka 
bir canlının ölü bedeni gibi düşünülmez ve ona ahlaki zorun-
luluk içerisinde özel bakım ve uygun gömme biçimi uygulan-
maktadır (Hertz, 1960). Ölenin öte dünyada korunması, öle-
nin onurlandırılması ve ölümün duyurulması gibi fonksiyon-
lara sahip olan ritüeller dayanışmanın sağlanması, bütünleş-
menin yeniden tesis edilmesi gibi işlevlere sahiptir (Durk-
heim, 2005). Bireyler, toplumda kabul edilen normlara uyum 
sağlamak için bu ritüelleri yerine getirme beklentisiyle karşı 
karşıyadır. Toplumsal baskı, grup normlarına uyum sağla-
mak için insanları bu davranış kalıplarını takip etmeye yönel-
tir. Bu davranış kalıplarının dışına çıkmak, toplumun beklen-
tilerinden sapma olarak algılanabilir ve toplum içinde dış-
lanma, kınama veya eleştiriye yol açabilir. Ancak, ritüellerin 
ve hazır davranış kalıplarının bireyler üzerindeki etkisi ve 
toplumsal kontrol mekanizmaları zaman içinde değişebilir. 
Toplumsal değişimler, bireylerin bu kalıplardan sapma ve al-



 

66 

ternatif davranışlar sergileme özgürlüğünü artırabilir. Top-
lumsal normlarda meydana gelen değişiklikler, bireylerin 
davranışlarının daha çeşitli ve esnek olmasına izin verirken, 
aynı zamanda toplumsal normların yeniden şekillendirilme-
sine de yol açabilir. 

 Ritüeller aynı zamanda ahlaki düzenin sergilendiği yer-
lerdir. Bir diğerinin ölümü ile karşılaşıldığında ritüeller aracı-
lığı ile kötü güçlere kefaret ödeyerek simgesel bir değiş tokuş 
elde edimi süreç içerisinde toplumun geneline kefaret öden-
mesi şeklinde bir karşılık bulmuştur. Kınama ile karşılaşmak 
istemeyen birey, içerisinde yer aldığı toplumsal grubun genel 
kabul görmüş ritüellerini uygulayarak hem toplumsal yapı-
dan kopmamakta hem de dayanışmanın işlerlik kazanmasına 
katkıda bulunmaktadır. Hertz (1960), morg ayinleri çalışması 
sırasında ölüm ritüellerini sadece ölen birey için değil, aynı 
zamanda toplum için de bir geçiş töreni olarak yorumlamış-
tır. Hertz’e göre (1907; 1960) ölüm ritüelleri beden-ruh ve yas 
sürecinde olan bireylerin dönüştürülmesine yönelik bir işleve 
sahiptir. Ölüm tüm topluluğun dönüşümüne neden olan bir 
fırsat sunar ve ölümden sonra gündelik hayatın adetlerini ve 
ritimlerini geri yükler. En nihayetinde toplumsal yapı denge 
konumuna yeniden ulaşır. Nihayetinde yapısal işlevselcilik 
ölüm ve ritüel arasındaki ilişkiyi toplumsal düzenin sürdü-
rülmesine önemli bir parça olarak kabul eder. Ölüm ritüelleri, 
insanların ölümü anlamlandırmalarına, toplumsal bir düzeni 
sürdürmelerine, acılarını ve üzüntülerini paylaşmaya aracı-
dır. Bu nedenle ölüm toplumsallaşmanın yaşandığı en temel 
alanlardan birisidir. Ölüm sonrasında toplumsal yapı içeri-
sinde bireylerin bir araya gelmesi ve bu birliktelik içerisinde 
neyi, ne zaman, nasıl, kimler tarafından ne şekilde yapılıp ya-
pılmayacağın öğrenilmesi ve aktarılması toplumsallaşma için 
önemlidir.  



 

67 

Ölüm ile toplumsal yapının nasıl süreklilik gösterdiğinin 
bir diğer yanıtını ise Talcott Parsons’ta bulunur. Ona göre 
ölüm, birey ile toplum arasında bağlayıcı bir mekanizma olan 
rol kavramına zarar vermektedir (Parsons, 1965). Ancak bu 
durum sadece ölen için geçerli değildir. Bir eş ölüm sonra-
sında dul, çocuklar öksüz ya da yetim olarak farklı statüleri 
elde eder. Zararın bertaraf edilmesi statüsel değişimin hemen 
organize edilmesi ile sağlanır. Ölüme tepkinin ritüel olarak 
canlandırılması, kayıp karşısında toplumsal düzenin istikra-
rını yeniden inşa etmek için bir araç sunar. Ritüeller yaşayanı 
ölüyle, bedeni ruhla, eylemi duyguyla yeniden bağlar ve bu 
süreçte kaybın bıraktığı boşluğu kapatır. Ölüm ile bireyden 
arda kalan rol ya da statüsel boşluğun nasıl doldurulması ge-
rektiği ya da yeni rollerin kalan bireylere yeniden tayin edil-
mesi söz konusu olduğunda toplumsal yapının ve düzenin 
nasıl sürdürüldüğü görülmektedir. 

Ölüm aynı zamanda bir toplumsal yapının baskın dü-
şünme biçimini, baskın kurumlarını ve sosyopolitik bağlam 
içerisinde iktidarı ortaya çıkarması açısından önemlidir. Bu 
yapılar yaşam için neden sundukları gibi ölüm için açıklama-
lar getirir ve ölümü aşmak için nedenler sıralayarak insanı 
ölümün anomik dehşetinden korur. Bir toplumsal yapının 
baskın düşünce biçimi ve baskın kurumlarını keşfetmek o 
toplumsal yapının hakim değerlerinin keşfedilmesini müm-
kün kılar (Kearl, 1989: 11). Bu yüzden ölüm yüzyılların biriki-
mini ve çeşitliliğini taşıyan kültürel bir bellektir (Sağır, 2013). 
Bu durum esasında ölüm ile toplumsal yapının nasıl sürdü-
rüldüğü sorusunun yanıtını verir. Robert K. Merton’ın işlev-
selciliğini bu çerçevede değerlendirdiğimizde ölüm olgusu-
nun kültüre yönelik işlevi toplumsal yapının sürekliliğini 
göstermektedir. Merton’un işlevselciliği (1968) belirli bir sis-
temin çeşitli koşullara göre fayda sağlayan nesnel sonuçları-
dır. Ancak bu sonuçlar bazı durumlarda bir nesneye ya da bir 
özne grubuna fayda sağlarken bazı durumlarda bir nesneye 



 

68 

ya da özneye fayda sağlamamaktadır. Ayrıca bazı durum-
larda nihai olarak hedeflenen amaç ve sonuçlar yerine amaç-
lanmayan sonuçlara ulaşılması yine sistem içerisinde olması 
muhtemel durumlardır. Bu çerçevede ölüm olgusunu değer-
lendirdiğimizde ölüm sonrasında Durkheimci anlamda bü-
tünleşme ve dayanışmaya neden olan ritüellerin arka bahçe-
sinde barındırdıkları kültürel örüntüleri gün yüzüne çıkar-
ması ve bu öğeleri kuşaklara aktarılması gizil işlevi anlamaya 
yardımcı olmaktadır. Kültürlerin ölüme yüklediği anlam sü-
reç içerisinde değişimi deneyimlemektir. Özellikle modern-
den postmoderne daha çok kitle iletişim araçları tarafından 
kuşatılan yeni kültür ölüme ilişkin yeni kültürel örüntülerin 
görülmesine neden olmuştur. Sosyal medya platformlarının 
hakimiyetinde olan dijital dünya ölüm haberlerinin paylaşıl-
ması gibi bir fonksiyon üstlenmiştir. McLuhan ve Powers 
(2001), insanların iletişim araçları geliştirdiklerini ama aynı 
zamanda iletişim araçlarının da insanı ve yaşantısını değişti-
rip şekillendirdiğinden söz etmektedir (2001: 4). Bu çerçevede 
ele alındığında insan yaşantısının en saf içeriğinden birisi 
olan paylaşım kültürünün iletişim araçları vasıtası ile benzer 
bir değişim yaşadığından söz etmek mümkündür. Topluluk 
halinde bir arada yaşamayı sağlayan paylaşım kültürü dijital 
dünya içerisinde de varlık göstermektedir. Artık daha çok sa-
nal bir aradalık içerisinde bulunan insanlar sözlü olarak ger-
çekleştirilen paylaşımlardan ziyade dijital alan içerisinde gör-
seller ya da yazılı materyaller ile sağlamış ve yeni dijital kül-
tür ölümü paylaşma isteği uyandırmıştır.  

 

1.8.2. Güç İlişkileri, Eşitsizlik, İdeoloji ve Ölüm 

Bütünleşme, dayanışma, sosyalleşme, toplumsal yapının 
sürekliliği gibi yaklaşım tarzlarının aksine çatışmacı kuram 
ölüme sosyal problemler ve güç ilişkileri dahilinde yaklaş-
maktadır. Çatışma kuramı için toplum benzer değer, yargı, 



 

69 

düşünce ve fikirleri paylaşan bireylerden ziyade birbiri ile ça-
tışan çıkarlara sahip grupların güç mücadelesi içerisinde ol-
duğu bir bütündür. Bütünü meydana getiren her bir parça 
karşıt çıkarlara dayalı temel bir çatışma içerisindedir 
(Murphy & Davis, 1979: 85). Ölüm ise çatışma, güç ilişkileri, 
eşitsizlikler ve ideoloji kavramları ile çatışmacı kuram açısın-
dan değerlendirilen bir olgudur. Modern öncesi dönemde 
ölüm, kabul edilen doğasına uygun bir işleyişe sahipken mo-
dern dönem, yarattığı teknolojik ve tıbbi gelişmeler netice-
sinde ölümü bir nebze ötelemeyi mümkün kılmıştır. Bu du-
rumda modern öncesi dönemde eşitlikçi bir yapıda vücut bu-
lan ölümün eşitlikçi doğasını zedelemiştir. Marksist gelenek 
için eşitsizliğin kaynağı ekonomik kaynakların eşitsiz dağı-
lımı ile ilgilidir ve bu durum yoksulluk ve hastalık gibi kötü 
koşulların oluşumunu beslediği gibi ölümün eşitlikçi yapısını 
da değiştirmiştir. Ölümün eşitsizliklerle açıklanması ülkele-
rin gelişmişlik seviyelerine ve aynı ülke içerisinde farklı sos-
yal sınıflara göre kurumsal sağlık hizmetlerinden yararlanma 
derecelerinin farklılık gösterdiğine ilişkin getirilen açıklama-
lardır. Bu noktada sağlık kurumlarında verilen hizmet ile ül-
kelerin gelişmişlik seviyeleri paralel bir düzeyde gelişim gös-
termektedir.  

Gelişmiş ülkeler daha donanımlı tıbbi cihazlara, insan 
gücüne ve teknolojik kaynaklara sahipken gelişmekte ya da 
geri kalmış ülkeler için yetersiz sağlık hizmetleri ülkelerin 
ölüm ile verilen mücadelede farklı oranların görülmesine ne-
den olmaktadır. Ölüm oranlarının Güney Asya ve Af-
rika’daki az gelişmiş toplumlarda yüksek olup Avrupa ve 
Kuzey Amerika’da daha düşük bir seyirde olması durumu 
izah etmektedir (Charmaz, 1980). Benzer şekilde ancak daha 
küçük ölçekte aynı toplumsal yapı içerisinde farklı sosyal sı-
nıfların sağlık ve tıbbi uygulamalara erişim düzeylerinin 
farklı olması sosyoekonomik faktörlerin yarattığı güç ve eşit-
sizlik ilkesi temelinde açıklanmaktadır. Buna göre barınma, 



 

70 

beslenme gibi temel gereksinimlere erişim sorunu yaşayan 
göçmenler, yoksullar, siyahlar, romanlar gibi kırılgan grupla-
rın sağlık ve bakım hizmetlerinde de kırılgan uçta yer alması-
dır. 2011 yılı sonrası Suriye’de yaşanan iç savaş neticesinde 
Türkiye’ye gelen göçmen kadınların gebeliklerinin %20 ile 
%50 arasında değişen düşük ya da erken doğum oranı bu du-
ruma örnek mahiyetindedir (Güvenç, 2011). Sosyoekonomik 
durum daha iyi barınma ve beslenme imkanı sağladığı gibi 
daha iyi medikal bakım hizmeti sağlanmasına aracıdır. Kay-
naklara sahip olanlar iyi koşullar altında hayat sürdürürken 
kaynaklara sahip olmayanlar bulaşıcı hastalıkların sınıfsal ai-
diyet taşımasına neden olmuştur. Bulaşıcı hastalıklar yoksul-
lukla ilişkilendirilmiş ve kırılgan grupların bu hastalıkların 
taşıyıcı olduğu gibi bir algı yaratmıştır. Varsıl gruplar da bu-
laşıcı hastalıklara maruz kalabilir ancak bu grupların bulaşıcı 
hastalıkları def etme ya da hiç yakalanmama güçleri vardır. 
Bu gücü elinde bulundurmayan kırılgan gruplar ise sadece 
bulaşıcı hastalıklardan muzdarip olmayıp tedaviyle kontrol 
altına alınabilecek hastalıkların kontrolü için yeterli güce sa-
hip değillerdir.  

 Kapitalist sistem insan emeğini nesne haline getirdiği 
gibi insan yaşantısının bir başka hali olan ölümü nesneleştir-
miştir. Geleneksel dönemde ölüme ilişkin süreçleri doğrudan 
tecrübe eden insan, modern dönemde ölümü ve ölüm sonrası 
geliştirilen uygulamaları kurumsal yapılara devretmiş esa-
sında ölüm üzerinde hakimiyet kurmak isterken ölüme karşı 
yabancılaşmıştır (Sağır, 2017: 122). İnsanın ölüm üzerinde ha-
kimiyet kurma çabası, ölümü ötelemek, ölümle mücadele et-
mek adına bilimsel ve tıbbi gelişmeler ile sağlanmaktadır. Bu 
yüzden modern toplumlar için ölüm hastanede gerçekleşmesi 
gereken bir süreç olarak algılandığı gibi ölüm sonrası ritüel-
lerde yine belirli organizasyonların hakimiyeti altında sağla-
nan içerikler elde etmiştir. İnsanın ölüme yabancılaşmasına 



 

71 

neden olan bu kapitalist sistem içerisinde artık ölmek en ko-
layıdır. “Siz yeter ki ölünüz” mantığı çerçevesinde nasıl ve ne 
zaman defnedileceğiniz, ölüm sonrasında hangi ritüelleri ne 
şekilde gerçekleştirmek isteyeceğiniz paketler halinde sunul-
makta ve siz hiçbir sorumlulukla uğraşmadan olması gereken 
ritüelleri uygulamaktasınızdır. Ayrıca kapitalist sistem uzun 
yas tutma sürecine izin vermemektedir. Genel olarak daha 
çok kadınlar arasında sürdürülen yas süreci kapitalist sistem 
içerisinde çalışmayan kadınlar ile daha çok sürdürülmekte, iş 
hayatının katılımcıları için belirli gün ve saatlerle sınırlandı-
rılmaktadır. Kapitalist kaygıların ölüme ilişkin baskısı sadece 
bunlarla sınırlı değildir. Sömürge devletler özelinde değer-
lendirdiğimizde sömürgeleştirilen toplumların kültürel un-
surlarının ticarileştirilmesi, kültürel unsurların geleneksel de-
ğerlerinin anlamından bağımsız bir şekilde pazara sunul-
duğu bilinmektedir. Meksika’da sürdürülen Dia Los Muertos 
Bayramında (Ölüler Bayramı), kafatası ve iskelet şeklinde ya-
pılan tatlıların ardında toplumsal hafızada İspanyolların 
Meksika’da yaptığı katliamlar bulunmaktadır (Brandes, 1997: 
293). 1500’lü yıllarda İspanyollar tapınakta bulunan Aztekleri 
katletmiş ve ata ruhlarına hatırlama pratiği süreç içerisinde 
kapitalist kaygılarla şekillenmiştir. Ticari kaygılarla kültürel 
unsurlar pazara sunulmuş ve insan üretimi bir nesne haline 
dönüştürülmüştür.  

 

1.8.3. Sembol, Ritüel ve Ölüm 

Sembolik etkileşimci kuram toplumsal yapı ya da sınıf 
ilişkisine odaklanan Avrupa sosyolojinin aksine toplumun 
mikro boyutlarına, günlük yaşantıya, düzen ve anlamın nasıl 
inşa edildiğine odaklanmaktadır. Bu kuram açısından insanın 
gündelik yaşamdaki ilişkileri, eylemleri, etkileşim biçimleri 
anlamın inşa edilmesi ve ortaya çıkarılmasında önemlidir. 
Herbert Blumer’e göre anlam, toplumsal etkileşim sonucunda 



 

72 

gerçekleşen bir üründür ve bireylerin nesnelere atfettiği an-
lam diğer bireylerle yaşadığı toplumsal etkileşim sonucunda 
şekillenmektedir (Wallace ve Wolf 2012: 292). Bu çerçeveden 
hareket edildiğinde sosyal bir gerçeklik olan ölümün insan 
için ne anlama geldiği sosyal olarak biçimlenmiş düşünme ve 
önermeler sonucu olarak karşılık bulmaktadır. Ölüm, insanın 
ona yüklediği tanımlar ve anlamlar çerçevesinde anlaşılabilen 
olgudur. Bu yüzden ölümün anlamı ölümün yaşanmasından 
ziyade ölüm karşısında verilen duygu ve tepkilere bağlıdır 
(Charmaz, 1980: 17).  

Ölüm, bireylerin duygusal ve psikolojik tepkileri, inanç-
ları, değerleri ve kültürel bağlamı tarafından şekillendirilir. 
Toplumlar, ölümü sembolik olarak anlamlandırır ve bu an-
lamları semboller aracılığıyla ifade ederler. Ölüm sembolleri, 
bir toplumda ortaklaşa kabul edilen işaretler, dil ve sembol-
lerdir. Bu semboller, ölümün ne anlama geldiğini ve nasıl an-
laşıldığını ifade eder. Örneğin mezar taşları, cenaze törenleri, 
yas dönemleri ve ölümün mecazi temsilleri, ölümün sembolik 
olarak nasıl değerlendirildiğini yansıtan örneklerdir. Bu sem-
boller, toplumda ölümün anlamını ve değerini ifade etmekte-
dir. Cenaze törenleri, bir kişinin ölümünün toplum tarafından 
kabul edildiğini, yas tutmanın ve anma ritüellerinin gerçek-
leştirildiği bir zaman dilimidir. Mezar taşları, ölen kişinin ha-
tırasını yaşatmak ve mezar yerini göstermek için kullanılan 
sembollerdendir. Ancak ölüm sembolleri ve anlamları top-
lumdan topluma farklılık göstermektedir.  

Ölüm aynı zamanda ritüeller ile sıkı bir şekilde ilişkilidir. 
Cenaze törenleri, anma ayinleri, yas dönemleri gibi ritüeller, 
ölümün toplum tarafından nasıl tanındığını, kabul edildiğini 
ve onunla nasıl başa çıkıldığını göstermektedir. Bu ritüeller, 
ölümün sosyal ve kültürel bağlamda işlevini yerine getirir ve 
toplumun ölümle ilgili duygusal, psikolojik ve sosyal ihtiyaç-
larını karşılar. Cenaze törenleri ve beraberindeki ritüeller, 



 

73 

ölümün toplum tarafından nasıl tanındığını ve kabul edildi-
ğini göstermektedir. Bu ritüeller, ölen kişinin toplumun bir 
parçası olduğunu ve hayattan ayrıldığını ifade eder. Ölümü 
tanıma, ölen kişinin aidiyetinin sorgulandığını ve toplumun 
bunu kabul ettiğini göstermektedir. Ölüm ritüelleri ayrıca yas 
sürecini başlatmak için önemli bir rol oynamaktadır. Yas, 
ölümle ilgili duygusal bir süreçtir ve toplumda belirli bir süre 
boyunca yas tutulması ve duygusal destek sağlanması gere-
ken bir dönemdir. Ölüm ritüelleri, yas sürecini başlatır ve top-
lum üyelerine birlikte yas tutma fırsatı vermektedir. Ölüm ri-
tüelleri ayrıca toplumsal dayanışmayı ve duygusal destek 
sağlanmasını amaçlamaktadır. Cenaze törenleri ve anma 
ayinleri, ölen kişinin ailesine ve yakınlarına duygusal destek 
sunmanın yanı sıra toplumun genelinde birlik ve dayanışma 
duygusunun teşvik etmektedir. Bu ritüeller, insanların bir 
araya gelerek birbirlerine moral ve destek vermelerini sağla-
maktadır. Son olarak ölüm ritüelleri, ölen kişilerin hatırasını 
yaşatmayı amaçlamaktadır. Mezar taşları, anma törenleri 
veya diğer sembolik uygulamalar, ölen kişinin anısını toplu-
mun kolektif hafızasında sürdürmeyi sağlar. Bu ritüeller, 
ölümle ilgili duygusal, psikolojik ve toplumsal ihtiyaçların 
karşılanmasına yardımcı olur. Toplumun ölümle başa çıkma 
sürecini destekler, duygusal rahatlama sağlar ve insanların 
bir araya gelerek dayanışma içinde olmasını teşvik eder. 
Ölüm ritüelleri, ölümün toplum içinde kabul edilen bir olay 
olduğunu ve insanların bu süreci birlikte yaşadığını gösterir. 

Sembolik etkileşimci kuram kabul edilemez ölüm, kabul 
edilebilir ölüm, ölmenin süreçleri ve ölüm beklentileri üzerin-
den ölüm olgusuna açıklık getirmektedir. Kabul edilemeyen 
ölüm kültürel normlardan kaynaklanan ve ölüm öncesi belirli 
birtakım hastalığa sahip bireylerin ötekileştirilmesidir. Daha 
çok AIDS gibi cinsel yolla bulaşan ve tedavisi henüz buluna-
mayan bir hastalığa yakalanmak kadar bu hastalık sonu-



 

74 

cunda ölmekte kabul edilebilir değildir. Bu yüzden AIDS has-
talarının çok güçlü bir şekilde damgalamaya maruz kaldıkları 
yapılan çalışmalarla ortaya konulmaktadır. Ahlaksızlık, ceza, 
suç, korku ve toplumsal utanç gibi metaforlarla ilişkilendiri-
len (Malcolm vd., 1998: 347) AIDS’e yakalanmak kadar AIDS 
nedeni ile ölmekte yine aynı şekilde metaforlarla izah edil-
mektedir. AIDS’in getirdiği ölümün kabul edilemez olması 
ona neden olan davranışın sapkınlıkla ilişkilendirilmesidir. 
Link ve Phelan’a göre (2006: 528) AIDS hastalarına karşı uy-
gulanan damgalama üç farklı süreç ile işlemektedir. İlk olarak 
AIDS olmayan bireyin AIDS olan bireye karşı uyguladığı suç-
lama, ayrımcılığa uğratma ve dışlamadır. Bir diğer damga-
lama biçimi kurumsal yapıların hastalara karşı doğrudan ya 
da dolaylı olarak uyguladığı baskı ve ötekileştirmeye dayalı 
yapısal damgalama ve son olarak hasta bireyin kendi kendi-
sini suçlaması ve toplumun kendisine atfettiği etiketi içselleş-
tirdiği bireysel damgalamadır. Link ve Phelan’ın yapmış ol-
duğu bu süreç analizi AIDS sonrası gerçekleşen ölüm içinde 
yeni analizlere ihtiyaç duymaktadır12. Öyle ki AIDS sonra-
sında gelen ölüm birçok toplumsal yapı içerisinde yas uygu-
lamaları uygulanmakta ve kamusalın ilgi alanından çekilip 
bireysel düzlemde tutulmaktadır.  

Ölümün modern dönemde inşa ettiği istenilmeyen do-
ğası bazı istisnai durumlar için geçerli değildir. Belirli bir 
amaç için bireysel varlığın feda edilmesi ile gelen ölüm biçimi 
istenilen, arzulanan, kutsallık atfedilen ölüm biçimidir. Daha 
çok şehitlik kavramı ile ifade edilen ve hem dini (Belanger vd. 
2014) hem de milli alan içerisinde dahil edilen bu ölümün an-

 
12 AIDS hastalarının öldükten sonra damgalanmasına ilişkin bir örnek olarak 
Kenya’nın verilmesi uygundur. Kenya’da AIDS hastaları yaşam içerisinde 
ölümlü olarak damgalandıkları gibi kamusal olarak uygulanan ölüm uygu-
lamaları kamunun nezdinden çekilerek öldükten sonra damgalamanın sür-
dürülmesine neden olmaktadır (Mathews ve Kwong, 2017). 



 

75 

lamı hayata yüklenen anlamdan fazla önem taşımaktadır. Ka-
bul edilemez ölümden farklı olarak bireyi kabul edilebilir 
ölüm içerisinde ölüme götüren neden kutsallıkla ilişkilendi-
rilmektedir. Bu kutsal varlık modern öncesi dönemde ilahi bir 
güç iken modern ulus devletin ortaya çıkması ile birlikte se-
küler görünüm elde etmiş ancak yine bu şekilde gelen ölüme 
karşı kutsiyet atfedilmiştir (Tuğrul, 2010). Şehit ailelerinin yas 
süreci ile baş etme stratejilerinin incelendiği bir çalışmada şe-
hit aileleri çocuklarının başka bir şekilde ölseydi daha çok 
üzüleceklerini, şehit olarak ölmesinin en büyük teselli kay-
nağı olduğunu ifade etmişlerdir (Özdemir, 2019).  

 Sembolik etkileşimci kuram içerisinde değerlendiril-
diğinde Glaser ve Straus’ın ölmenin farkındalığı üzerine yap-
tıkları çalışma kıymetlidir. Glaser ve Straus (1965) ölümün 
hızlı, yavaş, beklenen/beklenmeyen, hastalar tarafından bili-
nen/bilinmeyen yönlerini hemşire, doktor ve hasta bağla-
mında analiz ederek bir araştırma yürütmüşler ve genel ola-
rak ölme sürecinin farkındalık seviyesini analiz etmişlerdir. 
Çalışma sürecinde kapalı, şüpheli, karşılıklı ve açık farkında-
lık olmak üzere dört belirgin kategoriye ulaşmışlardır. Kapalı 
farkındalık hastaların kendilerinin ölecek olmalarının far-
kında olmadığı hemşire ve doktor arasında saklı tutulan far-
kındalıktır. Gerçeğin ortaya çıkmasından sakınan personel, 
hasta ile daha az zaman geçirdiği gibi gerçeğin bilincinde olan 
hasta yakınları da gerçek duygularını açıkça ifade etmekten 
sakınmaktadırlar. Karşılıklı farkındalıkta hem hasta hem ekip 
hem de hasta yakınları ölümün bilincindedir. Ölüm gerçeği-
nin sunulduğu ancak zamanı ya da başka süreçlerin bilinme-
diği bir diğer durum ise açık farkındalık olarak isimlendiril-
miştir. Çalışmaya göre doktorların hastalarına yaklaşan 
ölümü ifşa etme konusunda isteksiz oldukları ancak daha az 
tıp eğitimi alan ve işin sadece teknik yönlerine odaklanan 
hemşirelerin doktorların rızası dışında ölüm bilgisini ifşa et-



 

76 

tikleri gözlemlenmiştir. Çünkü Glaser ve Straus’a göre hem-
şireler, hastalara hayatlarını istedikleri bir şekilde sonlan-
dırma, aile, akraba ve yakınları ile açıkça konuşma fırsatını 
vermek için bile bu bilgiyi paylaşmayı tercih etmektedirler. 
Kübler Ross ise (1977: 311) ölüme yaklaştıkları söylenen yak-
laşık iki yüz hastanın ve hasta yakınlarının ölüme giden sü-
reçte sergiledikleri davranışları analiz etmişlerdir. Elde edilen 
verilere göre ölümden haberdar olan hasta ve yakınları sırası 
ile yadsıma, kızgınlık, pazarlık etme, depresyon ve kabul-
lenme davranışı sergilemektedir.  

Bu bölümde, ölüm olgusunun, bireylerin anlam dünya-
sında nasıl şekillendiği ve birbirleriyle olan etkileşimlerinin 
hangi yollarla ortaya çıktığı detaylı bir şekilde ele alınmıştır. 
Bu çerçevede, sosyolojik teori ve kavramlar ışığında ölümün 
yalnızca bir son değil, hayat ve hastalıkla ilişkili olarak birey-
lerin sosyal kimliklerinde ve pratiklerinde nasıl bir yer edin-
diği incelenmiştir. Bu analizler doğrultusunda, çalışmanın 
amacı ölüm, hayat ve hastalık olgularını sosyolojik bir çerçe-
vede sistematize ederek kuşaklar özelinde derinlemesine in-
celemektir. Zira bu olgular, bireylerin sosyal dünyalarındaki 
yerleri itibarıyla birbiriyle bağlantılı ve birbirini etkileyen sü-
reçlerdir. Bu bağlamda, Türkiye'de yürütülen saha araştırma-
ları, Batı merkezli kuşak tanımlamalarının Türkiye için ne ka-
dar uygun olduğunu sorgulamış ve bu eksende özgün bir sos-
yolojik analiz ortaya koymayı hedeflemiştir. Bir sonraki bö-
lümde, bu teorik çerçeveler ışığında gerçekleştirilen saha 
araştırmasının bulguları ve analizleri sunulmuştur.  

 

 

 

 

  



 

77 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

2. KUŞAK SOSYOLOJİSİ TARTIŞMALARI 

Kuşak olgusu, sosyolojinin klasik ve çağdaş problemle-
riyle bağlantılı olmakla birlikte, kavramsal düzeyde sosyolo-
jinin temel tartışmalarının dışında kalmamaktadır. Sosyolojik 
çözümlemelerin dayandığı yapı ve değişim gibi temel unsur-
lar, kuşak fenomeni etrafında yeniden ele alınmaktadır. 
Çünkü kuşak, toplumsal yapıyı, benzerlik ve farklılıkları 
ifade edebilmek adına sınıflandırmak istediğimizde başvuru-
lacak önemli bir kavramsal araçtır (Nacak, 2019: 11). Kuşak, 
yaklaşık olarak aynı ya da yakın zaman dilimlerinde doğan 
bireylerin oluşturduğu yaş kümelerini temsil eden bir tanım-
lamadır. Kuşak sosyolojisi ise aynı zaman diliminde doğan 
bireylerin benzer değer yargılarıyla sosyalleşme süreçlerini 
yaşamasından kaynaklanan, benzer yaşam biçimi, beklenti ve 
davranış kalıpları olduğu düşüncesi üzerine kuruludur. Bu 
teoriye göre zaman, belirli birtakım değer yargıları, davranış 
kalıpları, düşünme ve hareket etme biçimleri üreterek ait ol-
duğu kuşağın dünyayı anlamlandırmasında önemli bir fak-
tördür. Bu bağlamda her kuşağı bir diğer kuşaktan ayıran be-
lirli birtakım karakteristik özellikler bulunmaktadır. Böylece 
bireyler içine doğmuş oldukları kuşak grubunun davranışla-
rına benzer özellikler gösterirken diğer kuşaklardan farklılaş-
mış olur. Ancak bir kuşağı diğer kuşaktan farklı kılan özellik-
ler keskin sınırlara sahip değildir. Değişimi görebilmek adına 
bir toplumsal grubu belirli yaş gruplarına göre ele almak o 
toplumsal grupta değişenin ne olduğu ve değişimi meydana 
getiren etkilerin neler olduğunu anlamak adına önemlidir. Bu 
nedenle kuşaklar üzerine yapılan çalışmalar toplumsal değiş-
menin ortaya konması adına önemli görülmektedir.  



 

78 

Kuşak olgusu, toplumsal değişimin gözlemlenebileceği 
önemli bir imkân sunmaktadır. Bir toplumun farklı yaş grup-
larından bireyler, yaşadıkları dönemin özelliklerini, tutum-
ları ve karakterlerinde yansıtmaktadırlar. Bir yandan, top-
lumsal tecrübelerle şekillenen bireyler kuşaklar aracılığıyla 
gözlemlenebilirken, diğer yandan bu bireyler toplumsal dö-
nüşümün aktörleri olabilmektedir. Günümüzde, özellikle ile-
tişim teknolojilerinin etkisiyle şekillenen yeni bir kuşak tartı-
şılırken, geçmişte politik gerilimlerin oluşturduğu kuşaklar 
daha fazla vurgulanmıştır. Tarihsel tecrübeler ve olaylarla 
kuşakların temel karakteristikleri arasında bir ilişki olduğu 
varsayımı, toplumsal dönüşümün analizine olanak tanımak-
tadır (Nacak, 2019: 12). Kuşak sosyolojisi ile belirli bir yaş gru-
buna ait insanların toplumsal, kültürel ve siyasal davranışla-
rını, değerlerini ve inançlarını incelerken gençlik ve yaşlılık 
çalışmaları yanı sıra göçmen kuşakları, azınlık kuşakları, işçi 
sınıfı kuşakları, kadın kuşakları gibi farklı alt grupların sos-
yal, kültürel ve siyasal hayata katılımını da ele alınmakta-
dır. Son dönem araştırmalar Amerikan sınıflandırması çerçe-
vesinde Sessiz kuşak, Baby Boomer, X kuşağı, Y kuşağı, Z ku-
şağı gibi kavramsallaştırmalara yöneliktir ve kuşaklar konu-
sunda Türkçe literatürde de çeşitli araştırmalar bulunmakta-
dır13. Ancak, bu tanımlamalar Türkiye’ye tam anlamıyla uy-
mamaktadır. Öncelikle, iki farklı toplumun gelişim süreçleri 

 
13 Son dönemde Y ve Z kuşaklarına odaklanan araştırmaların sayısında artış 
gözlemlenmekle birlikte bu çalışmalarda kuşakların davranışlarını ve tüke-
tim tercihlerini etkileyen faktörler incelenirken, özellikle teknolojik gelişme-
lerin etkileri sıkça ele alınmaktadır. Bknz: Aktaş: 2022; Kara: 2022; Baykoz: 
2021; Çelik: 2020; İlhan: 2019; Şalap: 2016: Köse; 2021; Arpacıoğlu: 2021; nar-
sistik belirtilerin ebeveynler aracılığıyla kuşaklar arası geçişini incelemiştir. 
Baykal (2019) X, Y ve Z kuşaklarının oy verme davranışlarını analiz ederken, 
Şulam (2019) Türkiye'deki Yahudi-Türk aileleri içinde anne-kız ilişkilerinde 
kuşaklar arası geçişi araştırmıştır. Aslaner Aydın (2016) Türk tüketim toplu-
munda yeni nesil tüketicileri, Yalçınöz (2011) Türkiye'deki babaları, Önol 
(2013) büyükanne ve torun ilişkilerini ele almıştır. 



 

79 

ve bağlamları birbirinden farklıdır. Sosyal ve kültürel yapıla-
rın çeşitliliği, kültürel görecelik perspektifinde kuşakları ta-
nımlarken aynı sınıflamanın kullanılamayacağını ortaya koy-
maktadır. Dahası, Türkiye, Sanayi Devrimi’ni 150 yıl geriden 
takip eden bir ülke olarak, hem tarım toplumu ve geleneksel 
kültür, hem sanayi toplumu ve modern kültür, hem de bilişim 
toplumu ve postmodern kültürün bir arada varlık gösterdiği 
arafta bir toplumdur. Türkiye’nin diğer ülkelerle olan sosyo-
lojik benzerlikleri ve farklılıkları, küreselleşme ve etkileşim 
bağlamında defakto bir durum arz etse de kuşak sınıflaması-
nın Türkiye'nin sosyolojik gerçekliklerine uygun şekilde ya-
pılması büyük önem taşımaktadır (Bayhan, 2019: 29). 

 

2.1. Kuşaklara İlişkin Genel Bir Değerlendirme 

Kuşaklar, tarihsel olarak birbirini takip eden doğanlar 
arasında bir tasnif yapmak ve geçmişten gelen birikimi aktar-
mak için önemli metodolojik araçlardır. İnsan, kendisinden 
önceki kuşakların birikimini kendinden sonrakilere aktararak 
zaman ve olayları anlama ve yorumlama yeteneğine sahiptir. 
Kuşaklar arasında süregelen bilgi ve deneyim aktarımı, insa-
nın tarihsel serüvenini anlamlandırmasına katkı sağlar. Bu se-
bepledir ki, kuşak zinciri, geçmişten bugüne uzanan ve gele-
ceğe de işaret eden bir akış olarak tasvir edilir. Bireyler, kendi 
zamanlarında yaşamaya ve topluma katkıda bulunmaya de-
vam ederken, kuşaklar arasında sürekli bir değişim ve dönü-
şüm meydana gelir. Bu sürekli değişim ve dönüşüm, kuşaklar 
arasında aktarılan kültürel bilgi mirasını oluşturur. Geçmiş 
kuşakların deneyimleri, şifahi veya yazılı biçimde aktarılarak 
kültürün yeniden üretim sürecine katkıda bulunur. Bu sü-
reçte iletişimde ortaya çıkan fikir ayrılıkları riski olsa da ya-
şama evreni esas özellikleriyle korunaklı bir hüviyete sahip-
tir. Kuşaklar hem bireysel yaşam öykülerini hem de kolektif 



 

80 

yaşam biçimlerini aktararak gelecek kuşakların genelleştiril-
miş eylem yeteneklerini elde etmelerine olanak sağlar. Bu şe-
kilde, zaman ve mekan bağlamında kuşaklar arasında sürekli 
bir devamlılık ve bilgi aktarımı gerçekleşir, insanların tarihsel 
serüveni kuşaklar zinciri boyunca ilerler ve sürekli yeni an-
lamlar kazanır (Dereli, 2022). Twenge (2009), bireylerin içeri-
sinde doğdukları zamanın, yani ait oldukları kuşak grupları-
nın kültürü belirlediğini ifade etmektedir. Ona göre bu kültü-
rün içerisinde dünyada meydana gelen olay ve gelişmeler, 
toplumsal meseleler, ekonomik gerçekler, davranış kuralları 
ve hayata bakış açıları vardır. Bu yüzden önemli tarihsel olay-
lar ve koşullar farklı kuşak gruplarını farklı şekilde etkiler. Bu 
nedenle bir kuşak grubunu anlamak için o kuşak grubunun 
içine doğmuş olduğu dönemin şartlarını bilmek gerektiği gibi 
“öncül kuşakların yaşadıkları zamanın ruhunu da okumak 
gerekir” (Kuran, 2020: 19). Zamanın ruhunu okumak bir dö-
neme hâkim olan düşünme ve hissetme tarzıyla ilişkilidir. 
Yani zamanın ruhu, bir dönemin zihniyetidir. Zamanın ru-
hunu zihniyet üzerinden okumak ise öncül kuşakların yaşa-
dıkları dönemin şartlarına göre belirli bir tarzda düşünme, 
olgu ve olayları algılama biçimlerini keşfetmekle mümkün 
gözükmektedir.  

Kuşakları şekillendiren toplumsal koşullardan, kuşak 
kavramına yüklenen epistemolojik ayrımlara kadar birçok 
nüans ortaya çıkmaktadır. Ancak kuşak olgusunu sosyolojik 
bir çerçeveyle ve kapsamlı bir bakış açısıyla ele almak isten-
diğinde, iki temel kategori öne çıkmaktadır: kuşak etkisi ve 
dönem etkisi. Bu iki kategori, hem kuşak olgusunun ortaya 
çıkmasında hem de kuşaklar arasındaki farklılıkların şekil-
lenmesinde belirleyici rol oynamaktadır. Kuşak etkisi, aynı 
dönemde dünyaya gelmiş bireylerin çocukluk, ergenlik, evli-
lik ve iş yaşamı gibi toplumsal süreçlerde benzer özellikler 
sergilemelerini ifade eder ve bu nitelikler, diğer kuşaklarla 



 

81 

karşılaştırıldığında farklılık gösterebilir. Dönem etkisi ise or-
tak tarihi deneyimleyen toplum üyelerinin paylaştıkları kon-
for ve karşılaştıkları zorluklara işaret etmektedir (Nacak, 
2019: 14). Howe ve Strauss’un (1991) oluşturdukları kuşak 
döngüsü zamanın ruhu çerçevesini anlamak adına önemlidir. 
Howe ve Strauss’a göre (1991) kuşaklar her dört döngüde bir 
başa dönerek yeniden döngü oluşumunu sağlar. Buna göre 
ilk kuşak uyanış, ikinci kuşak yükseliş, üçüncü kuşak çö-
zülme ve son kuşak krizi temsil etmekte olup bir sonraki ku-
şak döngüsel olarak yine uyanış kuşağı olacaktır. Kuşakların 
birbirini takip eden bu yapısı gelecek kuşakların nasıl bir zih-
niyete, nasıl bir bilme tarzına sahip olacakları hakkında ipuç-
ları vermektedir. Birinci döngü olan uyanışta, hem toplumsal 
düzenin varlığı hem de bu düzene karşı insanların talepleri 
yüksektir. Kurumsal yapılar güçlüdür ve bireysellik bu dön-
güde zayıftır. İkinci döngü olan yükselişte toplumsal düzenin 
varlığı yüksektir ancak insanların bu düzene karşı talepleri 
düşük seviyededir. Bu döngü özerkliğin arttığı, kurumların 
eleştirildiği ve bireyselleşmenin güçlendiği evredir. Üçüncü 
döngü çözülmedir ve bu döngüde hem sosyal düzen hem de 
düzene ilişkin talep düşüktür. Kurumlara olan inanç zayıflar-
ken toplumsal kargaşa geniş alanlara yayılır. Son döngü ise 
kriz döngüsüdür. Bu döngü de sosyal düzenin varlığı azalır-
ken düzene ilişkin talepte artış vardır. Her bir döngü orta-
lama yirmi ya da yirmi beş yıllık bir zamanla sınırlıdır ve yak-
laşık seksen ile yüz yıllık bir sürede döngü tekrarını yaratır. 
Böylelikle kriz döngüsü daha sonra yerini yine birinci döngü 
olan uyanışa bırakmaktadır. Kuşaklar üzerinden izah edecek 
olursak Sessiz Kuşak-Uyanış, Bebek Patlaması Kuşağı-Yükse-
liş, X kuşağı-çözülme, Y kuşağı-kriz ve Z kuşağı-sessiz kuşa-
ğın tekrarı olarak karşımıza çıkmaktadır. Sessiz kuşak (1925-
1945) dünyada 1914-1918 yılları arasında I. Dünya savaşına 
katılan kayıp kuşağın çocuklarıdır. Literatürde gazete kuşağı, 
cumhuriyet kuşağı, geleneksel kuşak, savaş kuşağı gibi çeşitli 



 

82 

tanımlamalarda adlandırılan bu kuşak yaygın olarak Howe 
ve Strauss (1991)’un tanımlamasıyla daha çok sessiz kuşak 
olarak bilinmektedir. Bu kuşağı nitelendirmek için kullanılan 
sessiz kuşak tanımlaması ise tesadüfi değildir. Sessiz kuşağın 
içerisine doğduğu zaman diliminde dünya savaşları dene-
yimlendiği gibi savaşın etkileri ile ekonomik sıkıntı ve yok-
sulluklarda beraberinde tecrübe edilmiştir. Bu nedenle bu ku-
şağın çocukları, diğer kuşaklarla kıyaslandığında çocuklukla-
rını sıkıntı ve yokluk içerisinde geçiren bir kuşak olmuştur. 
Sessiz kuşağın ilk dalgası savaş dönemini bir şekilde dene-
yimlediği için kuşağın ikinci dalgası için sürekli tekrarlanan 
sözlerden birisi kahramanlık olmuştur (Strauss & Howe, 
1991: 281). Yakınlarını savaş yüzünden kaybeden sessiz ku-
şak gelecek diğer kuşaklara göre daha vatansever bir karak-
tere sahip olarak tanımlanmıştır. Vatansever ve fedakâr ol-
duğu kadar aile yaşamına önem vermiş (Schewe & Noble, 
2000: 134), daha çok kuşakları ve akrabalarıyla birincil ilişki-
leri sürdürmüştür (Letho vd., 2006: 239). Hane içerisinde ko-
rumacı bir tutum sergilemiş, çocuklarının bağımsızlığını ya 
da macera arayışı içerisinde olmasını istememiş, değerlerine 
sahip çıkan bir kuşak olmuştur (Strauss & Howe 1991). Sessiz 
kuşağın karakterinin şekillenmesinde büyük buhran ve sa-
vaşlar önemli bir rol aldığı için bu kuşağın insanları diğer ku-
şaklarla karşılaştırıldığında daha temkinli, daha tutumlu bir 
yapıya sahip olmuştur (Peterson 1994). Sessiz Kuşak bireysel 
olarak sivrilmek yerine sistemin içerisinde olmayı istemiştir. 
İçine kapanık, temkinli, kendisinden önce gelen diğer kuşak-
ların aksine hayal gücünden yoksun, ilgisiz, macerasız ve ses-
siz olmuştur (Strauss & Howe 1991: 279). Ahlaki olarak kural-
lara ve otoriteye saygılı, çalışma yaşamında daha çok çalışan, 
kanaat eden, doyumu erteleyen, işine sadık olarak nitelendi-
rilmişlerdir (Kyles, 2005; Zemke, vd., 2000). Ataları olan G.I 
kuşağı ve Kayıp Kuşak tarafından aşırı korumacı bir tutumla 



 

83 

ne yapıp ne yapmayacakları konusunda kesin ve net şekilde 
uyarılmışlardır (Strauss & Howe 1991: 286).  

Savaşlar ya da buhranlara rağmen doğum oranlarının en 
düşük seviyede olması nedeniyle Carlson (2008) bu kuşağı 
“Şanslı Azınlık” olarak tanımlamaktadır. Çünkü bu şanslı 
azınlık daha az nüfusa sahip olduğu için daha çok ilgi görecek 
ve hem eğitim hayatında hem iş yaşamında daha avantajlı 
olacaktı. Sessiz kuşağa ilişkin yapılan bu karakteristik tanım-
lamalar daha ziyade Amerika ve Avrupa toplumunun özel-
liklerini yansıtmaktadır. Bu durumda söz konusu kuşak tas-
nifinin Türkiye toplumundaki karşılığının ne olduğu sorusu 
önem kazanmaktadır. Sessiz kuşağın Türkiye’deki karşılığı 
(özellikle ilk dalga için) geçmişi ile kesin sınırların oluşturul-
duğu, siyasi ve kültürel kopuşların yaşandığı yılları deneyim-
leyen bir kuşak olmasıdır. Bu kuşak yeni bir rejimin ilk çocuk-
ları olarak karşımıza çıkmaktadır.  

 

2.2. 1946-1964 Kuşağı: Baby Boomer 

Demografi ile ilişkili olarak II. Dünya Savaşı sonrasında 
azalan nüfusun sanayide iş gücüne olan ihtiyacı karşılayabil-
mesi hem de mevcut şartların düzelmesine bağlı olarak dün-
yada nüfus hızlı bir şekilde artış göstermiştir. Literatürde 
daha çok Bebek Patlaması olarak tanımlanan bu kuşak grubu 
daha çok II. Dünya Savaşı’na katılan ülkelerde görülen hızlı 
nüfus artışına bağlı olarak adlandırılmaktadır. 1946-1964 ku-
şağını, bir önceki kuşak olan sessiz kuşaktan farklı kılan özel-
likler aile ve siyaset gibi kurumlara olan yaklaşımlarıdır. Bu 
farklılık ilk olarak aile kurumunda görülmektedir. Kuşağın 
ilk dalgası, evlilik ve aile kurumu etrafında şekillenirken (Le-
ach vd., 2008), ikinci dalgada geleneksel aile yapısının yeni-
den tanımlandığı, aile içi ilişki ve rollerin değişmeye başla-
dığı, boşanma oranlarında yükselişlerin görülmesi (Kyles, 
2005: 54) ile aile kurumunun bir değişim sürecine tabi olduğu 



 

84 

şeklinde okumak mümkündür. Bir diğer dönüşüm ise gele-
neklere, siyasi otoritelere olan yaklaşımlardır. Bu kuşak gele-
neklere başkaldıran, siyasi otorite ile çatışan ve kendi değer-
lerini çevrelerine benimsetmek için çaba gösteren bireyler ola-
rak ele alınmaktadır (Karahasan, 2018: 25). Kurumsal yapıla-
rın güçlü, bireyselliğin zayıf olduğu ve hem toplumsal düze-
nin varlığı hem de bu düzene karşı insanların taleplerinin 
yüksek olduğu sessiz kuşak yerini artık otoriteyi sorgulayan 
ve statükoya meydan okumaktan çekinmeyen, özerkliğin art-
tığı, kurumların eleştirildiği ve bireyselleşmenin güçlendiği 
evreye bırakmıştır. Klasik kuşak sosyolojisi tartışmaları bağ-
lamında konuya bakıldığında bu dönem Türkiyede farklı bir 
konuma sahiptir. Türkiye hem II. Dünya Savaşı’na katılma-
mış, hem de patlama olarak nitelendirilebilecek bir nüfus ar-
tışına şahitlik etmemiştir. Türkiye’de bu kuşağın karşılığı 
daha çok 68 kuşağı ya da radyo kuşağı olarak karşılık bul-
maktadır. Bu dönem Türkiye için çeşitli siyasal çalkantıların 
ve askeri olayların yaşandığı bir dönemdir. Yirmi yedi yıllık 
bir iktidarın ardından muhalefetin hükümete karşı kazandığı 
zafer, sorgulayan bireylerin seslerinin çıkmasına neden ol-
muştur. Cumhuriyet Halk Partisi 1950 seçimlerinde yerini 
Demokrat Parti’ye bırakmasıyla modernleşmenin bir boyutu 
olan ulus devlet anlayışı kurumsallaşmıştır. Modernleşme sü-
recinin bir devamı olan bu dönemde daha önceki modern-
leşme sürecine tepki duyanların talepleri göz ardı edilmemiş-
tir (Tekeli, 2013: 31). Hiç şüphesiz modernleşme sürecine ve-
rilen tepkilerin başında ibadetlerin Türkçeleştirilmesi gel-
mektedir. Daha önceki dönemin komitesinde ibadet dilinin 
Türkçe olması maddesi bu dönemde bir geçerlilik bulamamış 
ve DP ezanın Arapça okunmasına izin vermiştir (Karpat, 
2012: 495). Okullarda daha önceleri verilmeyen dini eğitim, 
1949 yılında cumartesi günleri öğleden sonra iki saatlik bir 
ders olarak konulmuş ve çocukların bu dersi alabilmesinin 



 

85 

tek şartı ebeveynlerinin özel olarak talepte bulunması şek-
linde olmuştur. Çoğunluğun, din dersini talep etmesiyle bir-
likte Milli Eğitim Bakanlığı ve Diyanet İşleri Başkanlığı’nın 
oluşturduğu komite İslam’ın modernleştirilmiş bir versiyo-
nunu yansıtacak şekilde ders kitabı hazırlamıştır. Tüm bu ge-
lişmeler sonrasında gönüllü olan din eğitimi zorunlu hale ge-
tirilmiş ve artık ebeveynler çocuklarının din eğitimi alması 
adına talepte bulunmaları zorunlu bir koşul sayılmıştır 
(Lewis, 2011: 564). Tek parti yönetimi döneminde ulus-inşa 
sürecinde bir propaganda aracı olarak kullanılan radyo, DP 
döneminde de aynı işlevini sürdürmüş ve 1950’lerde radyo-
larda dini programlar başlamıştır. DP daha önceki rejimde 
otoritesini sınırladığı dinin etki alanını genişletmesi nede-
niyle kendilerini Atatürkçü olarak tanımlayan gençler için şe-
riatçı ve laiklik düşmanı olarak suçlanmıştır. Bu nedenle başta 
Avrupa olmak üzere dünyanın çeşitli yerlerinde farklı neden-
lere bağlı olarak karşılığını bulan öğrenci hareketleri Tür-
kiye’yi etkisi altına almış ve bu dönemin öğrencileri sağ ve sol 
olarak kutuplaşmıştır. Bu dönemi şekillendirmesi adına 
Marshall yardımlarının bireyler üzerindeki yansımasını da 
ele almak önemlidir. Marshall yardımlarıyla birlikte Türk hal-
kına dayatılan Amerikan rüyası kısa sürede meyvelerini ver-
miştir. 1950’lerde yeme-içme, konaklama, giyecek, eğlence ve 
boş vakitleri değerlendirme konusunda değişimler gözlen-
miştir. Hedef kitlesi kadınlar olan tematik dergilerde nasıl iyi 
bir anne, nasıl bir aşçı, nasıl bir kadın olunacağı öğretilirken 
diğer yandan modern ailenin yaratılması konusunda bir reh-
ber niteliği göstermiştir (Çakır, Kazkondu & Aydilek, 2020). 
Sosyolojik olarak değerlendirildiğinde Baby Boomer kuşağı, 
Türkiye’nin modernleşme sürecinde deneyimlemiş olduğu 
toplumsal ve kültürel dönüşümlerin yanı sıra kuşaklar arası 
farklılıkların ve çatışmaların belirginleştiği bir dönemin 
içinde yer edinmiştir. 



 

86 

Günümüz itibariyle 60 ila 78 yaşları arasında bulunan bu 
kuşak sonraki kuşaklara göre yaşlanma ve ölümle daha ya-
kından yüzleşmektedir. Yaşlanmanın getirdiği biyolojik ve 
sosyal değişiklikler bu kuşak için hem bireysel hem de top-
lumsal düzeyde önemli etkiler yaratmaktadır. İlerleyen yaş-
larıyla birlikte, yaşlanma sürecini kabullenme ve bu süreci an-
lamlandırma konusunda önemli bir döneme giren Baby Boo-
mer için artan sağlık sorunları ve hareketleri kısıtlayan fizik-
sel kapasitelerle mücadele etmek yeni dönemin en merkezi 
konularını oluşturmaktadır. Yaşlılıkla birlikte emeklilik dö-
nemine girmiş, çalışma hayatından emeklilik hayatına geçiş 
yapmış, sosyalleşme ortamı daralmıştır. Bu süreçte emekli ol-
manın getirdiği yeni rutinlere ve yaşam tarzına uyum sağ-
lama çabası söz konusu olduğu gibi sosyal rollerde değişik-
likler de beraberinde gelmektedir. Baby Boomer kuşağının 
yaşlanma sürecinde en çok karşılaştığı zorluklardan biri eş 
veya yakın arkadaşlarının ölümüyle başa çıkmaktır. Genel-
likle ölümleri diğer kuşaklara göre daha çok deneyimlemeleri 
nedeniyle yalnızlıkları ya da bir gün yalnızlaşacakları kaygısı 
vardır. Bu bağlamda Baby Boomer kuşağının ölüm ve hasta-
lıklarla olan ilişkisi yalnızlık ve sosyal izolasyon risklerini de 
beraberinde getirmektedir.     

 

2.3. 1965-1979 Kuşağı: X Kuşağı 

1965-1979 yılları arasında doğan X kuşağı, hem toplum-
sal sorumluluk bilinci taşıyan hem de bireysel başarıyı önem-
seyen bir nesil olarak tanımlanmaktadır. Küreselleşmenin 
başlangıç aşamalarında yetişmiş olmaları, bu kuşağın dünya 
çapında ortak kültürel deneyimlere maruz kalmasına ve 
farklı coğrafyalarda benzer değerler ve yaşam tarzları geliş-
tirmesine katkıda bulunmuştur. Teknolojiye zorunlu adap-
tasyonları ve küresel iletişim ağlarının ilk kullanıcıları olma-



 

87 

ları, X kuşağını önceki nesillerden farklılaştıran önemli özel-
likler arasında yer almaktadır. X kuşağı geleneksel değerlerin 
hem savunucusu hem de taşıyıcısı olduğu kadar televizyon 
yayıncılığının dünya sahnesinde yer almasıyla birlikte farklı 
kültürler ve yaşam biçimlerinin etkisinde de kalmışlardır. Bu 
jenerasyonun, yerel kimliklerle küresel düşünce biçimlerini 
harmanlama yeteneği, onların toplumsal ve kültürel yapılar 
üzerindeki etkisini derinleştirmiş ve toplumcu, idealist bir je-
nerasyon olarak resmedilen bu kuşak ilk küresel jenerasyon 
olmuştur (Tuncer, 2016). Bu kuşak, keskin politik görüşler ve 
eylemlerle kendini ifade eden, özgün bir giyim tarzı ve sert 
müzik türleri ile punk gibi alternatif yaşam biçimlerini be-
nimseyen bireylerden oluştuğu ifade edilmektedir. X kuşağı, 
sosyal statü, maddi kazanç ve geniş sosyal ağlarla varoluşunu 
anlamlandırma eğilimindedir. İş yaşamında sadakatle tanı-
nan bu kuşak, kanaat duygusu yüksek, aynı işte uzun yıllar 
çalışan bireyler olarak öne çıkmaktadır (Coupland, 1989). An-
cak, bir önceki nesle kıyasla, daha iyi bir gelecek arayışında 
olup fırsatları değerlendirme konusunda da dikkatli davran-
mışlardır. Teknolojik devrime tanıklık eden X kuşağı, zorunlu 
olarak teknoloji kullanımını benimsemiş, bu süreçte özellikle 
kadınlar, iş yaşamına geri dönerek kariyer hedefleri doğrul-
tusunda ilerlemeye başlamış ve bu nedenle az çocuk sahibi 
olmayı tercih etmişlerdir (Başol ve Aydın, 2014). Howe ve 
Strauss’un kuşak döngüsü ile ilişkilendirildiğinde bu kuşak 
döngünün çözülme evresini temsil etmektedir. Çözülme ev-
resini temsil eden bu kuşağın hem sosyal düzene hem de dü-
zene ilişkin talepleri düşüktür. Bir önceki kuşakta otoriteye 
başkaldıran duruş bu kuşakta tekrar yerini saygıya bırakmış-
tır.  

Türkiye’de bu dönem bir önceki kuşağın başrolde olduğu 
çalkantılı bir dönem yaşanmıştır. Çalkantılar, dünyada ve 
Türkiye’de küresel çapta gençlik hareketlerinin yaşandığı yıl-
lara denk gelmektedir ve kapitalizm, sosyalizm, komünizm 



 

88 

ve faşizm gibi terimler ile sağ-sol ideolojik ayrımlar ve üni-
versite olayları bu dönemde yaşanmıştır (Demirtürk, 2015: 
157). Bu nedenle bir önceki kuşağın dönemi çalkantılı bir şe-
kilde tecrübe etmesi X kuşağının baskın değerinin siyaset ol-
mamasına neden olarak değerlendirilebilir. Savaş sonrası tek-
nolojik ilerlemeler, okyanus aşırı uçuşlar, dünyanın küçül-
mesi, antibiyotik ilaçlarla ömrün uzaması, iki askeri darbe ve 
bir muhtıra bu yılların Türkiye’sinde olan gelişmelerdir (Kaz-
gan, 2013: 68). Bebek patlaması kuşağında başlayan aile içi 
rollerin değişimini X kuşağı daha belirgin hissetmiştir. Kuşa-
ğın anneleri çalışma hayatına dâhil olduğu gibi boşanma 
oranlarında bir artış yaşanmış, aile içi geçim sıkıntısı, işsiz ka-
lan babalar gibi sorunlar bu kuşakla birlikte daha görünür ol-
muştur (Karahasan, 2018: 25). Türkiye’de bu yıllarda ilk defa 
televizyon devreye girmiş ve TRT tarafından tek kanal olarak 
yayınlar yapılmıştır. Eski kuşakların haberleşmek için kullan-
mış olduğu mektup gibi yazılı iletişim araçları bu kuşakla bir-
likte yerlerini telefonlara ve nihayetinde e-postalara bırakmış-
tır. İletişim ve teknoloji açısından bir önceki kuşaklardan 
şanslı olsa da kendisinden sonra gelen kuşaklara kıyasla tek-
nolojileri anlama ve kullanma noktasında yetersizlikle müca-
dele etmek zorunda kalmıştır (Berkup 2014). Çünkü kendisin-
den sonra gelecek kuşaklar bizzat teknolojinin içine doğarken 
bu kuşak doğduktan sonra teknoloji ile tanışmıştır. 

Günümüzde 45 ila 59 yaşları arasında bulunan X kuşağı, 
daha çok kariyerlerinin zirvesinde ya da emekliliğe yakın bir 
dönemde olup kendi anne ve babalarının yaşlanma ve ölüm-
leriyle karşılaştıkları bir döneme girmiştir. Yeni dönemde X 
kuşağı için aile içi roller yeniden tanımlanmakta ve ebeveyn-
leriyle olan ilişkilerinde bir dönüşüm yaşanmaktadır. Yaşlan-
manın getirdiği sağlık sorunları X kuşağı için giderek bir ger-
çeklik haline gelirken ebeveynlerinin kronik hastalıkları ve 
bakım ihtiyaçları da yine bu kuşağın hayatında temel bir gün-
dem halindedir. Bu süreç genellikle X kuşağı bireyler için 



 

89 

anne ve babalarının bakımını üstlenme, ihtiyaçlarını karşı-
lama ve ölüm sonrası defin ve ritüellerle ilgilenme gibi son 
görevleri yerine getirme rollerini içermektedir.  

 

2.4. 1980-1999 Kuşağı: Y Kuşağı 

Y kuşağı, bencil bir kuşak özelliğine sahip oldukları için 
“Ben” kuşağı olarak da adlandırıldığı gibi (Twenge, 2006: 26) 
internetin geliştiği yıllar içinde büyüdükleri için de “dijital 
doğanlar/dijital yerliler” adı da bu kuşağı tanımlamak için 
kullanılmıştır (Karahasan, 2018: 26, Prensky, 2001). 1980’li yıl-
larda doğan bu kuşak grubu masaüstü bilgisayarlarla, oyun 
konsollarıyla ve MP3 çalarlarla büyümüşlerdir. Ergenlik dö-
nemleri internetin ilk yıllarına denk gelmiş ve bu yüzden bu 
kuşağın yaşamına teknolojik gelişmeler biçim vermiştir (Ka-
rahasan, 2018: 26). Teknolojiyi kullanma konusunda X kuşa-
ğına göre daha yeteneklidirler (Reevess, 2007: 5). Y kuşağı, ha-
berleri takip etmek için geleneksel iletişim araçları yerine di-
jital platformları online olarak takip etmektedir. İnternet tek-
nolojini her alanda kullanmaları hem temel düşünce yapıla-
rını değiştirmiş hem de sosyal davranışlarının bastırılmasına 
neden olmuştur. İnsan-insan etkileşimine dayalı iletişim be-
cerilerinde diğer kuşaklara kıyasla bir gerileme yaşanmıştır. 
Benzer şekilde akıl yürütmek, eleştirel düşünmek ve entelek-
tüel merak sergilemek gibi kaygılar içerisinde olmamışlardır 
(Reeves, 2007: 12). İnternet teknolojisi içerisinde olmaları ne-
deniyle geleneksel değer yargılarına karşı bir anlayışa sahip 
olmuşlardır (Dziuban vd. 2005: 88). Google gibi arama motor-
larını kullanarak elde edilen bilgilerin kalitesinin değerlendi-
rilmesi noktasında zayıf kalmışlardır (Reeves ve Oh, 2008: 
11). Ellerinin altındaki dünya sayesinde daha önce tanık ol-
madıkları şeylere erişme imkânı bulmuşlardır. Daha önceleri 
televizyon tarafından filtrelenen aşırı şiddet içerikli görüntü-



 

90 

ler ya da pornografi, filtrelenmemiş web siteleri sayesinde eri-
şime açık hale gelmiştir (Speer, 2011: 21). Y kuşağı sosyal 
medya platformlarında görünür olmayı tercih etmektedir. Bu 
görünür olma hali onlar üzerinde bir beğeni kaygısı yaratmış-
tır. YouTube ya da Netflix gibi her an her istedikleri izleyebi-
lecekleri mecraları takip etmektedirler (Cook, 2015).  

Bu kuşak için alışveriş yapmak, herhangi bir ürünü al-
mak için ona dokunmak değil, internette ürün hakkındaki yo-
rumları okumakla sağlanmaktadır (Karahasan, 2018: 27). Di-
ğer kuşaklarla kıyaslandığında Y kuşağı daha varlıklı ve daha 
eğitimlidir (Reeves, 2007: 4). Çünkü bu kuşak, anne ve baba-
ları tarafından daha korunaklı bir dünyada yetiştirilmiş, ba-
şarmak için üzerlerinde baskı hissetmişlerdir (Karahasan, 
2018: 28). Bu kuşağın kadın ve erkeklerinin iş gücünde kariyer 
hedefli bir yol takip etmeleri nedeniyle kendilerinden bir önce 
gelen X kuşağından evlilik yaşı ve çocuk sahibi olma konu-
sunda farklılaştığı düşünülmektedir (Reeves, 2007: 9). Ancak 
bu görüşün arka planı her araştırmacı için kariyer algısı de-
ğildir. Twenge (2006), Y kuşağının evlilik ve çocuk sahibi 
olma konusunda X kuşağından farklı olmasının nedenini eko-
nomi ile ilişkilendirir. Ona göre Bebek Patlaması kuşağı ya da 
X kuşağı üyeleri tek bir gelirin dörtte birini konut için kulla-
nılırken bugün iki gelirin neredeyse yarısı konut için kullanıl-
makta, bu da gençlerin evlilik ve çocuk sahibi olma konu-
sunda tereddüt yaşamalarına neden olmaktadır. Diğer yan-
dan Sungur, Duyar, vd.’nin (2017) yürütmüş oldukları araş-
tırma Y kuşağının evlilik ve çocuk sahibi olma konularında 
daha eleştirel ve pragmatik bir yaklaşımla yaklaştığını belirt-
mektedirler. Y kuşağı, evliliği geleneksel bir zorunluluk ola-
rak görmek yerine, bireysel özgürlük, kariyer hedefleri ve ki-
şisel gelişim açısından değerlendirmektedir. Romantik ideal-
lerden ziyade, rasyonel beklentilere odaklanmakta ve evlilik-
teki doyumun azalması durumunda boşanma gibi alternatif 
yolları daha kolay benimsemektedir. Kariyer odaklı yaşam 



 

91 

tarzları ve ekonomik belirsizlikler, bu kuşağın çocuk sahibi 
olma kararlarını ertelemesine veya daha az sayıda çocuk sa-
hibi olmayı tercih etmesine neden olmaktadır. Özellikle ka-
dınlar arasında, kariyer ve kişisel gelişim önceliklerinin çocuk 
sahibi olma isteğiyle dengelenmesi gerekliliği, bu tutumun 
şekillenmesinde önemli bir rol oynamaktadır.  

Türkiye'deki Y kuşağı, küresel bir stereotipe dönüşme 
eğilimindedir. Bu eğilim, dijitalleşme ve küreselleşmenin et-
kisiyle hızlanmakta, Y kuşağının yaşam tarzı, değerleri ve tu-
tumları dünya genelinde benzer bir profile bürünmektedir. 
Küresel bilgi ve kültür akışı, Türkiye'deki Y kuşağını da etki-
lemekte ve onları diğer ülkelerdeki akranlarına daha çok ben-
zemeye yönlendirmektedir. Bu durum, yerel kültürel farklı-
lıkların giderek azalmasına, kuşağın küresel bir norm çerçe-
vesinde şekillenmesine neden olmaktadır.  

25 ila 44 yaşlarında olan Y kuşağı üyeleri ise iş, kariyer, 
evlilik, çocuk bakımı ile meşgul olduğu bir dönemdedir. Has-
talıklar söz konusu olduğunda Y kuşağı sağlık bilgilerine eri-
şim konusunda interneti ve dijital platformları aktif bir şe-
kilde kullanmaktadır. Sağlık sorunları hakkında bilgi edin-
mek, semptomları araştırmak ve online doktor randevuları al-
mak gibi konularda interneti kullanmaları sağlık hizmetlerine 
erişimleri kolaylaştırmaktadır. Bununla birlikte geleneksel 
sağlık hizmetlerinden uzaklaşarak alternatif tıp ve sağlıklı ya-
şam trendlerine de ilgi duymaktadır. Bu kuşak için çoğun-
lukla yaşlanma ve ölüm ile yüzleşme daha uzak bir gelecek-
tedir. Ölüme yönelik anlamlandırmalar konusunda daha ras-
yonel ve bilgiye dayalı bir yaklaşım sergilemektedir. Nitekim 
diğer kuşaklarla kıyaslandığında daha genç ve sağlıklı olduk-
ları için ölüm kendileri için bir gündem maddesi değildir. 
Beklenen ölümler daha çok büyük baba/anne ölümleridir.  

 

 



 

92 

2.5. 2000 ve Sonrası: Z Kuşağı 

1995’ten sonrasında doğan, doğumuyla birlikte teknolo-
jiyle büyüyen, liseye başlamadan sosyal medya hesaplarına 
sahip olan ve internet öncesini hatırlamayan bu son kuşak Z 
kuşağı olarak karşımıza çıkmaktadır. Literatürde internet ku-
şağı oldukları ya da bireyciliği (individualism) temsil ettikleri 
için İ-Nesli (Twenge, 2018) adlandırması, Z kuşağını nitele-
mek için kullanılmaktadır. Z kuşağı diğer kuşak üyelerine 
göre daha az kardeşle büyüdüğü için bireyciliği temsil ettik-
leri iddia edilmektedir (Singh, 2014: 60). Bu kuşak, kendisin-
den önce gelen tüm kuşaklardan oldukça farklıdır ve bu fark-
lılık daha önceki kuşak karşılaştırmalarına nispetle makas git-
tikçe açılmaktadır. Bu kuşak, davranışlarıyla, boş zamanları 
değerlendirme biçimleriyle, dini ve manevi hayatı yaşayış bi-
çimleriyle, cinsellikleri ve sosyal politik faaliyetlere olan me-
safeleriyle önceki nesillerden farklılaşmıştır (Twenge, 2018). 
Z kuşağını diğer kuşaklardan farklılaştıran şeylerden birisi de 
onların dine karşı yaklaşım biçimleri olmuştur. Garner ve Da-
vis, bu kuşağın gençlerinin içinde yaşadıkları topluluğun din-
sel mensubiyetleri sorgusuz sualsiz kabul etme eğilimlerinin 
azaldığından söz etmektedirler (Gardner & Davis, 2014: 97). 
Bu kuşağın üyeleri örgütlü dinlere karşı kuşkulu oldukları 
kadar, diğer kuşaklarda bir tabu olan din değiştirme ya da 
dinler arası evliliklere karşı daha ılımlı bir duruş sergilemek-
tedirler (Gardner & Davis, 2014:174).  

Z kuşağı, Y kuşağından farklı olarak dijital mahremiyet-
lerine daha fazla önem vermektedir. Çevrimiçi ortamlarda, 
sosyal medya hesaplarında kimliklerini gizleme ya da sınır-
lama eğilimleri daha fazladır (Kuran, 2020:36). Sosyal med-
yada görünür olmaktan ziyade geri planda kalmayı tercih et-
tikleri gibi YouTube ya da Netflix’in pasif bir izleyicisi olmak 
yerine platformlar üzerinden canlı yayın yapmayı, buralarda 
etkinlikler düzenlemeyi tercih etmektedirler (Cook, 2015). 



 

93 

Daha önceki kuşakların aynı yaşlarda oynadığı oyunlar bu 
kuşakta mekan değiştirmiştir. Dışarıda yaşıtları ile oynaya-
cakları oyun, mekan olarak eve dönüşmüş, internetin içeri-
sine hapsolmuştur. Sosyalleşme mekanları sanalizasyona ev-
rilmiş aynı anda hem evde tek başına hem de birçok tanıdığı 
ya da tanımadığı arkadaşlarıyla beraberdir. Gardner ve Davis 
(2014), Z kuşağının dijital öncesi yaşıtlarından başka şekil-
lerde iletişim sağladığını ve iletişim kurma biçimleri ile za-
man ve mekanın ötesine geçme yeteneklerinin onların nerede, 
kiminle neler konuşabileceğini değiştirdiğinden söz etmekte-
dir. Yapılan çalışmalar Z kuşağının, her şeyin kendilerine özel 
olmasını bekledikleri sonucuna varmaktadır. Bu noktada ki-
şiselleştirmeye diğer kuşaklardan daha çok önem vermekte-
dirler. Çevrelerindeki her şeyi kendi istedikleri şekilde seçme 
ve biçimlendirme çabası içindedirler. Bir işi yapmaları için 
ikna edilmeleri gerekmektedir. Aynı zamanda gereksiz ola-
rak gördükleri şeylerden çok çabuk sıkılmaktadırlar (Karaha-
san, 2018: 32). Büyümek için acele etmeyen, zaman harcamak 
için telefon kullanan, yan yana etkileşimin azaldığı, güvensiz, 
dini inançlarda gerileme, çalışmaya yönelik yeni tutumlar, 
cinsellik, ilişkiler ve çocuk sahibi olma konusunda yeni tu-
tumlar, eşitlik ve ifade özgürlüğü, bağımsız bir siyasi görüş 
bu kuşağın eğilimleri arasında görülmektedir. Bu kuşak bi-
reyciliği temsil ettiği gibi kutsal tabulara karşı mesafeli bir du-
ruş sergilemektedirler. Alışverişi parmaklarının ucunda yaşa-
yan bu kuşağın üyeleri, sahip olacakları ürünler hakkında ge-
niş bir araştırma yaparak ürünü almaktadırlar. Spor aktivite-
leri onlar için oyun değil sağlıklı yaşam içindir ve oyun sa-
dece cihazların içerisindedir. Y kuşağının metin mesajı şek-
linde sağladığı iletişimi bu kuşak ikonlarla, sembollerle, ko-
mik resimlerle sağlamaktadırlar. Onlar için en acil ihtiyaç ise 
ister bir soru, ister bir tweet olsun anında yanıt vermektir 
(Cook, 2015). Türkiye’deki Z kuşağının küresel Z kuşağı ile 



 

94 

büyük ölçüde örtüşen özelliklere sahip olması bu kuşağın kü-
resel bir “stereotipe” dönüşme eğiliminde olduğunu göster-
mektedir. Küresel bilgi ve kültür akışının hızlanması, bu ku-
şağın dijital dünya ile iç içe bir yaşam sürmesine neden ol-
muş, bu da onları dünya genelindeki akranlarına daha fazla 
benzetmiştir.   

Z kuşağı, ölüm, hastalık ve hayata karşı tutumlarında, 
kendisinden önceki kuşaklardan belirgin şekilde farklılaş-
maktadır. Bu kuşak, teknolojinin içinde doğup büyüdüğü 
için, yaşamın birçok alanında olduğu gibi ölüm ve hastalık 
gibi temel insan deneyimlerine de dijital bir lensle bakmakta-
dır. Z kuşağı, gençlikleri başka bir ifade ile yaşları nedeniyle 
ölüme en uzak kuşak grubunu temsil etmektedir. Nitekim 
ölüm daha çok yaşlılık sonucu meydana gelen bir evre olarak 
algılandığı için bu kuşağın üyelerinin yaşlılık süreci için uzun 
yılların geçmesi gerekmektedir. Gerçek dünyada karşılaşılan 
ölümlerden daha çok dijital dünyada ölümle karşılaşan Z ku-
şağı fiziki anlamda ölüme en az tanık olan kuşak grubudur. 
Ölümlerde çoğunlukla tecrid edilmekte ve genellikle ebe-
veynleri tarafından cenaze ortamlarında bulunmaları kişisel 
gelişimlerini olumsuz etkileyeceği düşüncesi ile hoş karşılan-
mamaktadır.   

 

 

 

 

 

 

  



 

95 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

 

3. ARAŞTIRMANIN METODOLOJİSİ 
“Sosyolojideki en iyi çalışmaların çoğu, istatiksel testler olmaksızın 

nitel yöntemler kullanılarak yürütülmüştür. Bu, örgütlenme ve topluluk 
çalışmalarından, yüz yüze etkileşimle ilgili mikro çalışmalara ve dünya 

sistemine dair makro çalışmalara kadar uzanan araştırma alanları için ge-
çerlidir. Bu çalışmalar, bu konulara zayıf ya da başlangıç düzeyindeki 

“inceleme” yaklaşımları olarak da görülmemelidir”.  

Randall Collins, “Statistics Versus Words” 

3.1. Araştırmanın Problemi 

Sosyal bilimsel araştırma pratiği toplumsal gerçekliği, in-
san davranışını, kültürü açıklamaya ve anlamaya çalışır. 
Açıklama tutumu daha çok pozitivist paradigmaya sahip 
olanlar tarafından benimsenirken, anlama ise hermeneutik, 
(yorumsamacı) paradigmaya sahip olanlar tarafından benim-
senir. Anlamacı yorumsamacı paradigma sosyal eyleme 
vurgu yaparak onu tarihsel ve toplumsallığında anlamaya ça-
lışır. Dolayısıyla bu tür araştırmalarda problem, olgular ara-
sında keşfedilmemiş ya da keşfedilmek üzere olan ilişkileri 
nedensellik ilişkisi içerisinde anlamaktır (Golafshani, 2003: 
598). Bu nedenle her bir araştırma esasında bir amaca hizmet 
eder ve bu amacın yerine getirilmesi bir problemle başlar. Bu 
çalışmanın temel problemi de bireylerin ölümü, hayatı ve 
hastalığı nasıl anlamlandırdıkları, anlam üretiminde vurgula-
nan temaların neler olduğu ve bu temaların sosyoloji ile nasıl 
bir ilişkisinin olduğunun ortaya çıkarılmasıdır. Ölüm, hayat 
ve hastalık bireylerin anlam dünyasının kapılarını aralayan 
en merkezi olgulardır. Sadece ölümü baz alıp yola çıkmak, 
yolda hayat ve hastalık hakkında fikir sahibi olmayı mümkün 
kılar. Keza hastalığa ilişkin anlam üretimi beraberinde hayata 



 

96 

ve ölüme ilişkin anlam üretimini de refere eder. Bu nedenle 
bu üç kavram birbiri ile ilişkili, eklentili ve birbirini besleyici 
niteliktedir. Sosyoloji disiplini çerçevesinde ölüme, hayata ve 
hastalığa ilişkin söylemler, toplumlara ve zamana göre değiş-
tiği gibi aynı toplum içerisindeki bireylere göre de değişmek-
tedir. Her bireyin bu olgulara ilişkin yaklaşımı ve onları ta-
nımlama biçimi diğer bireylerden farklı olduğu gibi her kuşa-
ğın yaklaşımı ve anlam üretimi diğer kuşaktan farklıdır. Fark-
lılıklar hem bireysel düzlemde hem de kuşaklar boyutunda 
görülebilir ancak yine de onları belirli bir temelde buluşturan 
ortak kabuller söz konusudur. Bu bağlamda araştırmanın ko-
nusu ölümü, hayatı ve hastalığı kuşakların yaşam dünyaları 
çerçevesinde analitik bir incelemeye tabi tutmaktadır. 

Araştırmayı kuşaklar boyutunda analiz ederek bir kuşağı 
diğer kuşaktan ayıran ya da benzerliğini ortaya koyan ortak 
kabullerin keşfedilmesi hedeflenmektedir. Bu çerçeveden ha-
reket ederek aşağıda yer alan sorular araştırma sürecine iliş-
kin alt problemleri anlamamız noktasında önemlidir.  

● Kuşaklar ölümü, hayatı ve hastalığı nasıl tanımla-
maktadır? 

● Bu tanımlamalarda değişen ve değişmeyen sabitler 
nelerdir? 

● Bu tanımlamalara ilişkin subjektif yansımalar neler-
dir? 

● Bu subjektif yansımalar ve temaların esasları neler-
dir? 

 

3.2. Araştırmanın Yöntemi 

Araştırma, ölüme, hayata ve hastalığa ilişkin kuşakların 
nasıl anlam ürettikleri ve anlam üretiminde hangi kuşakların 
neleri referans aldığı gibi doğrudan bireyin anlam dünyasın-



 

97 

dan hareket ettiği için nitel araştırma yöntemi ile modellendi-
rilmiştir. Nitel araştırmalar daha çok insanların toplumsal 
dünyayı nasıl algıladıklarını, deneyimlediklerini, yorumla-
dıklarını ve ürettiklerini anlamaya çalışmaktadır. Anlam üze-
rine odaklanan araştırmada derinlemesine bilgi ihtiyacı söz 
konusudur. Bu bağlamda bahse konu araştırma için en doğru 
ve güvenilir verinin nitel yöntem ile elde edileceği ortadadır. 
Nitekim nitel araştırmalar, olayları ve olguları açıklamaktan 
ziyade anlamacı yöntemle hareket ederek katılımcıların tec-
rübe ettikleri alandan veri toplar ve araştırmacı, katılımcılarla 
doğrudan konuşarak bilgi elde eder (Creswell, 2014: 45-47). 
Nitel araştırmalar insanların ve kültürlerin ayrıntılı, derinle-
mesine tanımını yaparken insanların gerçekliğe yükledikleri 
anlamları, olayları, süreçleri ve anlayışları gözler önüne serer. 
Bu sebepledir ki, nitel araştırma yöntemi tümevarımsal dü-
şünme pratiğini benimser ve araştırmacı olayların, bağlamla-
rın dilini kullanır, olayları bağlamları içerisinde inceler. So-
runları, içerisinde oluşup geliştiği değerler sisteminden yalı-
tarak analiz etmek yerine durumlara egemen olan ilişkiler 
ağını kendi doğal ortamında yorumlama ve anlamını ortaya 
çıkarmaya çalışır (Neuman, 2012: 224). Bu yüzden epistemo-
lojik olarak özneden hareket eden araştırmada önemli olan 
katılımcıların herhangi bir sorun ya da konu hakkındaki yo-
rumudur. Bu yüzden tek bir doğru, tek bir gerçek yoktur, za-
ten önemli olan tek bir doğru düşüncesi de değildir. Bu ne-
denle her bireyin anlam dünyası kıymetlidir.  

Nitel araştırmalar çevreye, sürece ve algılara ilişkin veri-
ler elde eder. Çevreyle ilgili veriler araştırmanın yer aldığı 
sosyal, psikolojik, kültürel ve demografik özelliklerle ilişkili-
dir. Bu tür veriler sürece ve algılara ilişkin verilerin temelini 
oluşturur ve karşılaştırma yapma olanağı tanır. Süreç ile ilgili 
veriler ise araştırma sürecinde neler olup bittiği ve bu olanla-
rın araştırma grubunu nasıl etkilediğine ilişkindir. Son olarak 



 

98 

algılara yönelik veriler ise araştırma grubuna dahil olan bi-
reylerin süreç hakkında düşünceleridir (Yıldırım ve Şimşek, 
2016: 40). Araştırmanın problemi ve amacı doğrultusunda 
ölüme, hayata ve hastalığa ilişkin kuşaklardan elde edilen 
bilgi ihtiyacının karşılanmasında çevre-süreç-algı ilişkisi kıy-
metlidir. Zira bireylerin bu üç olgu üzerinde inşa ettikleri an-
lamlar katılımcıların içerisinde yer aldıkları sosyal, psikolojik, 
kültürel çevre ile ilişkilidir.  

Araştırmanın teorik kısmında ölüm ve hastalık olguları 
tartışılmış, genel olarak herhangi bir kuramdan yola çıkılma-
mıştır. Toplanan verilerden yola çıkarak, önceden bilinmeyen 
birtakım sonuçların birbiri ile ilişkisi açıklanarak modellendi-
rilmiştir. Bu da araştırmacının esnek olmasını, toplanan veri-
lere göre araştırma sürecini yeniden biçimlendirmesini ve ge-
rek araştırma desenini oluşturmasında gerekse de toplanan 
verilerin analizinde tümevarımsal yaklaşımı izlemesine im-
kan sağlamıştır. Hayata ilişkin teorik tartışmalara yer veril-
memiş, katılımcıların ifadeleri neticesinde hayata ilişkin soru-
ların da sorulması gerektiğine karar verilmiştir. Bu nedenle 
ölümün, hayatın ve hastalığın birbiri sıra konuşulması gere-
ken konular olduğu değerlendirilmiştir.  

 
3.3. Araştırmanın Deseni 
Ölüm, hayat ve hastalık multidisipliner bir alan olduğu 

kadar aynı zamanda yöntem ve yaklaşımlar ile sosyolojinin 
bir alt disiplinidir. Ölümün sosyolojisini yapmak hayatın, 
hastalığın ya da sağlığın sosyolojisini yapmayı gerekli kılar. 
İnsanın sonlu bir varlık olması, bedenin ölmesi ya da bir gün 
ölecek olması fenomenolojik sosyoloji yapmayı gerektirir. Fe-
nomenolojik araştırmalar keşfetmeye odaklı araştırmalardır. 
Bireylerin bir fenomenle ilgili yaşanmış deneyimlerinin ortak 
anlamlarını keşfederek fenomeni deneyimleyen ya da maruz 
kalan tüm katılımcıların ortak özelliklerinin tanımlanmasına 
odaklanır (Creswell, 2021: 79). Bireysel ve toplumsal hayat 



 

99 

için bu deneyimler önemlidir. Bu yüzden hastalıklara ve 
ölüme bakış, zamana ve kültüre göre değişmekle beraber algı 
ve deneyimler kültürel ve biyolojik olan arasında sürekli bir 
etkileşimin sonucudur (Kara, 2009: 53). Ölüme, hayata ve has-
talığa ilişkin anlam üretiminin kuşaklar arasında nasıl üretil-
diği, nasıl sürdürüldüğü ya da nasıl aktarıldığı noktasında fe-
nomenolojik desen yol gösterici bir kılavuz olarak tercih edil-
miştir. Fenomenoloji Edmund Husserl tarafından geliştirilen 
ve insan bilinci ile insanların içinde yaşadıkları dünyayı yo-
rumlama biçimlerini araştıran felsefi bir teoridir. Alfred 
Schutz, Husserl’den aldığı fenomenolojiyi yaşantı dünyasının 
temeline indirerek toplumun araştırılmasına uygulamış ve 
özelde sosyal dünyanın insanları gündelik temelde bir arada 
nasıl tuttuğunu analiz etmiştir. Schutz’a göre (1967) gündelik 
sosyal düzende üç anahtar unsur bulunmaktadır. Bu unsurlar 
sağduyusal bilgi, tipleştirme ve karşılıklıktır. Sağduyusal 
bilgi içinde bulunulan toplumda nasıl yorumlar yapılacağı ya 
da nasıl davranılacağı konusunda ortak bilgi stoklarıdır. Bilgi 
stokları içerisinde inşa edilen nesneler ve denetimleri ortak sı-
nıflandırma biçimleri ise tipleştirmeler olarak karşılık bul-
maktadır. Son olarak karşılıklılık ise bir diğerinin dünyayı bi-
zim gibi görmesini sağlayan ortak kabullerdir. Schutz’a göre 
bu üç unsur gündelik hayatın görünür düzenini yaratır, genel 
kabuller sosyalleşme ile öğrenilir ve gerektiğinde onlara iliş-
kin algılar değiştirilir. Bu nedenle fenomenolojik yaklaşımla 
ölüme, hayata ve hastalığa ilişkin hangi kavramların nasıl 
inşa edildiği ve bu kavramların hangi süreçlerden geçtiğini 
açığa çıkarma gayreti bulunmaktadır. Ölümün, hayatın ve 
hastalığın kabulü ve bu kabulün kuşaklar arasında hangi ko-
şullarda ne şekilde kabul edildiğinin ortaya çıkarılması feno-
menolojik desenle mümkün gözükmektedir. Bu üç kavramın 
bireysel düzlemi aşıp nasıl toplumsala mal olduğu ya da 
içinde yer alınan kültüre ya da topluma göre farklı şekillenen 
ölümün, hayatın ve hastalığın birey tarafından nasıl kabul 



 

100 

edildiği ve gündelik hayatın görünür düzeninin nasıl sağlan-
dığı fenomenolojik desenle açığa çıkarılmıştır. 

 

3.4. Araştırmanın Veri Toplama Teknikleri 

Nitel araştırmalarda genel olarak çevre, süreç ve algılarla 
ilgili veriler toplanır. Bu üç tür verilerin toplanması ise göz-
lem, görüşme ve yazılı materyallerin kullanılması ile sağlan-
maktadır (Yıldırım ve Şimşek, 2016: 41). Bu araştırmada da 
nitel veri toplama tekniklerinden görüşme tekniği kullanıl-
mıştır. Katılımcıların araştırma konusu hakkında bilgi, 
duygu ve düşüncelerini aktif olarak açıkladığı veri toplama 
tekniği görüşme olarak adlandırılmaktadır. Görüşmenin 
amacı katılımcıların iç dünyalarına inerek onların bakış açıla-
rının yansıtılmasıdır. Görüşmede önemli olan araştırılan 
konu hakkında bireylerin yaşanmışlıkları, farklı deneyimleri, 
tutumları, düşünceleri, yorumları, zihinsel algıları ve tepki-
leri gibi gözlenemeyen bilgilere ulaşılmasına olanak sağlan-
masıdır (Bengtsson, 2016; Seidman; 2006). Yapılandırılmış, 
yarı yapılandırılmış, yapılandırılmamış ve odak grup görüş-
mesi şeklinde farklı görüşme teknikleri bulunmakla birlikte 
her bir görüşme tekniği farklı içeriklere sahiptir. Çalışmanın 
amacı doğrultusunda sistematik hareket edilmiş ve verilerin 
toplanmasında yarı yapılandırılmış görüşme tekniği kullanıl-
mıştır. Yarı yapılandırılmış görüşmeler, araştırmada sorula-
cak tüm soruların önceden kağıda dökülerek katılımcılara tek 
tek sorulduğu görüşme tarzıdır (Merriam & Tisdell, 2016: 
125). Yarı yapılandırılmış görüşme tekniğinin kullanılma ne-
deni ise önceden araştırmacı tarafından belirlenen sorulara ek 
olarak görüşme esnasında katılımcının verdiği cevaplar doğ-
rultusunda yeni sorular üretebilmeyi mümkün kılmasıdır 
(Galleta, 2013: 77). Bu nedenle görüşme öncesinde sorular 
standartlaştırılmış, cevaplar için seçenekler sunulmamış ve 
görüşmeler sırasında katılımcıların cevaplarına göre derinle-
mesine bilgi elde etmek adına yeni sorular eklenmiştir.  



 

101 

Yarı yapılandırılmış görüşme formu olabildiğince esnek, 
araştırmanın çözümüne odaklanan ve gereksiz ayrıntılardan 
kaçınan sorularla oluşturulmuştur. İlk olarak sorular üzerine 
çalışılmış ve ardından var olan taslak ile pilot çalışmalar ger-
çekleştirilmiştir. Her kuşak grubunu temsil eden yaş grubuna 
ait toplam 8 katılımcı ile pilot görüşmeler sağlanmış ve soru-
ların anlaşılır olup olmadığı bu katılımcılar ile teyit edilmiştir. 
Soruların yönlendirici ifadeler taşıyıp taşımadığına dikkat 
edilmiş ve mevcut taslak üzerinden soru formuna son hali ve-
rilmiştir. Katılımcıların konudan sapmaları ya da yeterli dü-
zeyde konuyu detaylandırmadığı durumlarda konunun 
farklı boyutlarına yönelik keşfedici sorular yöneltilmiştir. Ta-
nıtıcı sorular sonrasında konu ile ilgili detaylı bilgi elde etmek 
için takip ve sondaj soruları yöneltilmiş bazı durumlarda ka-
tılımcıların söyledikleri cümleler yeniden kendilerine yönel-
tilerek “bunu mu demek istediniz?” şeklinde geri dönüşler alın-
mıştır.  

Görüşmeler bireylerle genel olarak katılımcıların evle-
rinde ya da iş yerlerinde gerçekleştirilmiştir. Başka illerde ika-
met eden bireylerle online olarak yapılmıştır. Görüşme önce-
sinde her bir katılımcıya araştırmanın amacı ve kapsamı açık-
lanmış ve bu görüşmenin sadece bilimsel amaçlarla gerçek-
leştirildiği konusunda bilgi verilmiştir. En uzun görüşme 4 
saat 15 dakika, en kısa görüşme 38 dakika sürmüştür. Katı-
lımcıların izni dahilinde ses kaydı alınmış ve izni olmayan ka-
tılımcıların verileri anlık olarak not alma şeklinde kaydedil-
miştir. Ses kaydına müsade etmeyen katılımcıların verileri ise 
görüşme sonrasında düzenlenmiş, verilerin kaybına izin ve-
rilmemiştir. Katılımcılara kayıtların sadece araştırmacı tara-
fından transkripte edileceği ve katılımcıların kimliğine ilişkin 
herhangi bir verinin sunulmayacağı belirtilmiştir. Katılımcı-
ların gizliliği esas alınarak takma ad tekniği kullanılmış, ger-
çek isimleri çalışmaya dahil edilmemiştir.  

 



 

102 

3.5. Katılımcı Grubu 

Pozitivist yaklaşımlarda bilimin temel dayanağı gözlene-
bilir olgulardır ve bilim insanından beklenen tutum, bu tu-
tumu temellendiren nesnelliğin var olduğunu ispatlamasıdır. 
Ancak anlamacı yorumsamacı yaklaşımı referans alan araştır-
malar için temel kaygılar tanımlamak, açıklamak, denetlemek 
ya da test etmek değildir. Bu nedenle bahsi geçen araştırmaya 
kaynaklık eden katılımcıların tercihi basit rastlantısal bir şe-
kilde belirlenmemiştir. Nitel araştırmalarda rastlantısallık 
mantığı nadiren kullanılır ve (Mason, 1996: 83) araştırma sos-
yal gerçekliği genellemelere varmak amacıyla incelemez (Pat-
ton: 2014). Bu nedenle katılımcıların tercihi araştırma proble-
minin temel olguları hakkında deneyimleri olan bireylerin 
tercih edilmesi amaçlanmıştır. Araştırmanın temel olguları 
ölüm, hayat ve hastalıktır. Modern dünya içerisinde hayatın 
belirli bir rutinde sürdürülmesi onun üzerine anlam üretilme-
sini mümkün kılmamaktadır. Hayata ilişkin anlam üretimi-
nin en yoğun yaşandığı dönem ise hayrete düştüğü anda ger-
çekleşmektedir. Bu hayret durumu ise modern dönem insanı 
için ölüm ve hastalık dönemleridir. Ölüm, bireylerin bizzat 
deneyim ettikleri bir olgu değildir. Ölüm, sınırlı bir dünya ha-
yatı içerisinde bir gün deneyim edilecek bir olgudur ve mo-
dern dünya bu gerçekliği gün yüzünde tutmak yerine arka 
plana itmektedir. Hastalık ise türüne, sürecine ya da tedavi 
sürecine göre yine insanın hayat hakkında düşünmesine im-
kan tanıyan bir yapıya sahiptir. Gribal enfeksiyon neticesinde 
üretilen anlam kanser hastalığının üretmiş olduğu anlamdan 
farklıdır. Bu nedenle genel olarak fenomenolojik araştırma-
larda katılımcıların seçim stratejileri oldukça sınırlı aralıkta-
dır. Araştırmanın örneklemi belirlenirken nitel araştırma-
larda kullanılan amaçlı örneklem çeşitlerine odaklanılmıştır.  

Araştırma kapsamında kartopu örneklem tekniği tercih 
edilmiştir. Bilindiği üzere bu örnekleme yöntemi “kiminle 



 

103 

mülakat yapmalıyım?” sorusu ile başlar ve başka kimlerle gö-
rüşme görüşülebileceği sorula sorula ilerlenir (Patton 2014: 
237). Bu doğrultuda araştırma sürecinde ölümü ya da hasta-
lığı deneyimleyen bireylerin varlığı araştırılmış ve tavsiye 
edilen kişiler daha sonra yeni kişiler önermiştir. Böylece hem 
mesleki olarak ölüm ve hastalıkla ile iç içe olduğu düşünülen 
gassallar, din görevlileri, adli tıp hekimleri ile teknisyenleri, 
hastane hekimleri ve hemşireleri hem de çeşitli hastalıklar ya 
da ölümler deneyimleyen bireylerle görüşmeler gerçekleşti-
rilmiştir. Çalışma kuşaklar özelinden hareket etmesi nedeni 
ile Z kuşak grubundan 7; Y kuşak grubundan 9; X kuşak ve 
Baby Boomer kuşak grubundan 8’er katılımcı olmak üzere 
toplam 32 katılımcı ile uygulanmıştır. Veri kalitesini arttır-
mak amacıyla belirli zamanlarda aynı katılımcılarla tekrar gö-
rüşmeler yapılmış ve daha fazla detaya erişim sağlanmıştır. 
Veri doyumuna (Faulkner ve Trotter, 2017: 1) ulaşıldığında 
veri toplama süreci sonlandırılmıştır.  

 

3.6. Katılımcıların Özellikleri 
Tablo 1: Z Kuşağı Katılımcıların Demografik Bilgileri 

Kod Deneyim 

Öznur R., 19 Yaşında, Öğrenci 1. Derece kaybı var 

Sena Nur V., 19 Yaşında, Öğrenci 1. Derece kaybı var 

Ayşe Betül U., 20 Yaşında, Öğrenci 2. Derece kaybı var 

Ozan T., 20 Yaşında Öğrenci 2. Derece kaybı var 

Özcan C., 20 Yaşında, Öğrenci 2. Derece kaybı var 

Atakan S., 21 Yaşında, Öğrenci 2. Derece kaybı var 

Zehra İrem D., 22 Yaşında, Öğrenci 2. Derece kaybı var / Down sendromlu kız kardeşe 
sahip 

 

  



 

104 

Tablo 2: Y Kuşağı Katılımcıların Demografik Bilgileri 
Kod Deneyim 
Şeyda D., 25 Yaşında, Öğrenci 2. Derece kaybı var / Serebral Palsi  
Kübra B., 27 Yaşında, Çalışmıyor 2. Derece kaybı var / Beyin tümörüne sahip 
Aylin Z., 27 Yaşında, Adli Katip 2. Derece kaybı var 
Metehan A., 30 Yaşında, Öğretmen 2. Derece kaybı var 
Funda N., 31 Yaşında, Adli Katip 2. Derece kaybı var 
Çetin T., 32 Yaşında, Adli Tıp Teknikeri 2. Derece kaybı var 
Nermin B., 35 Yaşında, Gassal 1. Derece kaybı var / Plörezi hastalığı 
Taner N., 36 Yaşında, Adli Tıp Doktoru 2. Derece kaybı var 
Ekrem M., 37 Yaşında, İmam Hatip 2. Derece kaybı var 

 
Tablo 3: X Kuşağı Katılımcıların Demografik Bilgileri 

Kod Deneyim 
Gülay L., 42 Yaşında Adli Katip 1. Derece kaybı var 
Veli L., 42 Yaşında, İmam Hatip 1. Derece kaybı var 
Aysun S., 44 Yaşında, Aşçı 1. Derece kaybı var / Kanser (Eş) 
Oktay T., 47 Yaşında Adli Tıp Doktoru 1. Derece kaybı var 
Feride R., 52 Yaşında Emekli Memur 1. Derece kaybı var 
Sibel B., 52 Yaşında, Hemşire 1. Derece kaybı var 
Rahime R., 54 Yaşında, Emekli Hemşire 1. Derece kaybı var 
Cevdet V., 54 Yaşında, Emekli Serbest Meslek 1. Derece kaybı var 

 
Tablo 4: Baby Boomer Kuşağı Katılımcıların Demografik Bilgileri 

Kod Deneyim 
Fatma L., 59 Yaşında, Ev Hanımı 1. Derece kaybı var  
Bedriye D., 61 Yaşında, Emekli Esnaf 1. Derece kaybı var 
Ayfer F., 64 Yaşında, Emekli Öğretmen 1. Derece kaybı var / Demans (Eş) 
Tahir Z., 65 Yaşında, Emekli Öğretmen 1. Derece kaybı var  
Zafer F., 65 Yaşında, Emekli Serbest Meslek 1. Derece kaybı var / İntihar (Eş) 
Cemile K., 66 Yaşında, Emekli Memur 1. Derece kaybı var 
Mehmet R., 72 Yaşında, Emekli Esnaf 1. Derece kaybı var 
Tahsin H., 72 Yaşında, Öğretim Üyesi 1. Derece kaybı var 

 



 

105 

Z kuşağı katılımcılar genellikle birinci ve ikinci derece ka-
yıplar yaşamış, ayrıca ailelerinde özel gereksinimli bireylere 
sahip olmanın sorumluluğunu üstlenmiştir. Y kuşağında 
özellikle sağlık sorunları (tümör, serebral palsi, plörezi) ve 
ikinci derece kayıplarla öne çıkmaktadır. X kuşağında birinci 
derece kayıplar daha baskın olup, bazı katılımcıların eşlerinin 
ciddi sağlık sorunları yaşadığı görülmektedir. Baby Boomer 
kuşağında ise birinci derece kayıplar belirgin şekilde öne çı-
karken, eşlerin sağlık sorunları ve intihar gibi travmatik de-
neyimlere rastlanmaktadır.  

 

3.7. Araştırmanın Kapsamı ve Sınırlılıkları 

Bireylerin ölümü, hayatı ve hastalığı nasıl anlamlandır-
dıkları, anlam üretiminde vurgulanan temaların neler olduğu 
ve bu temaların sosyoloji disiplini ile nasıl bir ilişkisinin oldu-
ğunu ortaya çıkarmayı amaçlayan araştırmanın belirli sınırlı-
lıkları bulunmaktadır. İlk sınırlılık kuşaklar özelindedir. Zira 
kuşakların ölümü, hayatı ve hastalığı nasıl tanımladıkları, ku-
şaklar arasında değişen ve değişmeyen sabitlerin neler ol-
duğu, bu tanımlamalara ilişkin subjektif yansımalar ve tema-
ların esaslarının keşfi belirli bir yaş kısıtlamasını getirmekte-
dir. Literatürde yer aldığı şekliyle 1925-1945 arası doğan bi-
reyler Sessiz kuşak (Silent Generation) olarak isimlendiril-
mektedir ve bu kuşağın ilk temsilcileri 2024 yılı itibariyle 99 
son temsilcileri 79 yaşındadır. Hâlihazırda bu kuşağın temsil-
cileri diğer kuşaklara oranla daha az temsilciye sahiptir. Ay-
rıca bu kuşakta yer alan bireylerin büyük bir bölümü başta 
işitme problemi olmak üzere sağlık sorunları ile karşı karşıya 
olup işi iletişim sıkıntısı yaşama ya da psikolojik olarak rahat-
sız etme düşüncesi gibi kaygılar neticesinde bu kuşak ile ça-
lışmalar yürütülmemiştir. 18 yaş altı bireylerle de etik kaygı-
lar neticesinde çalışılmasının uygun olmayacağına karar ve-



 

106 

rilmiş ve katılımcılar 18-77 yaş aralığında olarak belirlenmiş-
tir. Bu nedenle araştırmamıza kaynaklık eden bireyler en az 
18 en çok 72 olmuştur.  

Araştırmanın kapsamı ise sadece bir bölge ya da yöre 
özelinden hareket etmek yerine imkan dahilinde farklı il ya 
da ilçelerde ikamet eden bireyler çalışmaya kaynaklık etmiş-
tir. Araştırmacının Konya il merkezinde ikamet etmesi netice-
siyle katılımcıların daha çok Konya il sınırları içerisinde yo-
ğunluk göstermesi beklenen bir sonuç olmakla birlikte başka 
şehirde ikamet eden ve araştırma sorusu ve amacına hizmet 
eden katılımcı profillerinin başka illerde olması da araştırma-
nın onlarla yürütülmesini engellememiştir. Sadece araştır-
macı ile katılımcı arasında mesafeler söz konusu olduğunda 
görüşmeler çevrimiçi olarak yürütülmüş ve bu görüşmeler 
esnasında görüntü kaydı almak yerine sadece ses kaydı alın-
mıştır. Araştırmanın üzerine odaklandığı ölüm hastalık ve 
hayat gibi olgular modernleşme, küreselleşme, kentleşme gibi 
diğer pek çok toplumsal olgu ve süreçle ilgili olsa da söz ko-
nusu olgu ve süreçlere ilişkin doğrudan temalar oluşturulma-
mış bu olgu ve süreçlere ilişkin analizler elde edilen veri seti 
üzerinden analiz edilmiştir.  

 

3.8. Geçerlilik ve Güvenilirlik 

Nicel araştırmaların geçerliliği ve güvenirliği için farklı 
ölçme yöntemleri bulunmasına rağmen nitel araştırmalarda 
kesin bir geçerlik ve güvenirlik tespiti yapmak mümkün ol-
mamaktadır (Guba ve Lincoln, 1994; Shenton, 2004). Ancak 
araştırmada kullanılan veri toplama araçlarının, araştırma de-
seninin ve veri analizinin geçerliliği ve güvenilirliğinin belir-
lenmesi araştırmanın inandırıcılığını ve kabul görme derece-
sini etkilemektedir. Araştırmanın geçerliliği araştırma süreci-
nin kendi doğasına uygun biçimde kavramları kapsaması, ve-
rilerin kendi içinde anlamlı olması, sorunun ne olduğundan 



 

107 

çok nasıl algılandığının önem kazanmasına bağlıdır. Güveni-
lebilirlik, tekrar edilebilirlik ilkesine bağlı değildir. Her araş-
tırma yorumsal olduğu için sonuçlar görecelidir. Nihayetinde 
esas olarak anlam üzerinden hareket eden bu çalışma ölüm, 
hayat ve hastalığın kuşaklar arasında nasıl üretildiği ve nasıl 
farklılaştığı ve bunu meydana getiren temel dinamiklerin 
özünü tarafsız şekilde sunmaktadır. Bu durumda elde edilen 
verilerin gerçekte var olan durumu yansıtması, araştırma 
probleminin bir bütün olarak ele alınması geçerli bir ölçüttür. 
Bunun yanında verilerin elde edilme sürecinde katılımcılara 
sıklıkla “Bunu mu demek istediniz?” gibi geri dönüşlerle teyid 
alarak geçerlilik arttırıldığı gibi daha önce görüşme yapılan 
bireylerin bir kısmı ile belirli bir süre sonrasında tekrar gö-
rüşme sağlanmış ve verilerin tutarlı olup olmadığına dikkat 
edilerek güvenilirlik sağlanmıştır. Tekrarlayan yanıtlar son-
rasında verilerin doygunluğa ulaşığıldığı anlaşılmış ve alan 
içerisinde farklı sorularla veriler zenginleştirilmiştir. Analiz 
sürecinde ise olası hataları en aza indirmek için başka uzman-
lardan destek alınmış ve hem verilerin kodlanmasında hem 
de yorumlanmasında benzer yorumlara, kodlara ya da tema-
lara ulaşılıp ulaşılmadığı tespit edilmiştir.  

Araştırmada maxqda analiz programı aracılığıyla işlem-
ler hem daha hızlı gerçekleştirilmiş hem de cümle ya da pa-
ragraflardan yola çıkarak uygulanan açık kodlamalar ile ka-
tegori ve temalara ulaşılarak ortak anlamların keşfedilmesi 
için karşılaştırmalar yapılmıştır. Böylece farklılıklar ve ben-
zerlikler keşfedilmiş ve gerekli görüldüğünde kodların tekrar 
düzenlenmesi, verilerin tekrar yorumlanması ve tüm verile-
rin karşılaştırılması yapılarak istenilen zaman diliminde bir-
çok imkana erişilmiştir. Daha sonra kodlardan yola çıkılarak 
ulaşılan kategoriler arasında eksenel kodlama yapılmış, açık 
kodlamalar belirli eksenler etrafında toplanmaya başlanmış-
tır. Nihayetinde merkezi kategoriler seçici kodlama aracılı-
ğıyla temalara ulaştırmıştır.  



 

108 

3.9. Nitel Veri Analiz Yöntemi 

Nitel veriler toplumsal yaşamdaki insan, eylem ve olay-
ları tarif ya da temsil etmede kullanılan metin, kelime, cümle 
ya da semboller biçimindedir. Veri analizi sistematik ve man-
tıksal olarak titiz bir süreçtir. Verilerin karmaşıklığını basit-
leştirmeye dayanarak bir sonuca varmak için ampirik veriler 
dikkatle incelenir. Yeterli olan nicel verilerde olduğu gibi öz-
nelerin sayısı değil toplanan verilerin kafi miktarda doygun-
luğudur (Neuman, 2012: 559). Doygunluğa ulaşan verilerin 
analizinde ise kavramlara ve ilişkilere ulaşmak için tematik 
analiz kullanılmıştır. Tematik analiz, verileri tanımlama, 
okuma, sınıflandırma, yorumlama ve yapılandırma gibi aşa-
maları kapsayarak, metin içindeki dilsel unsurların, anlamla-
rın ve temaların analiz edilmesine odaklanılmıştır. Çalışma-
nın ilk aşaması olan yorumlama sürecinde, veriler içerisin-
deki cümleler ve unsurlar arasında toplumsal bağlamlar ve 
işlevler göz önünde bulundurulmuş, öne çıkan temalar ve bu 
temaların metin boyunca nasıl bir tutarlılık içinde ifade edil-
diği üzerinde durulmuştur. Araştırmanın amacı doğrultu-
sunda, makro düzeyde çıkarımlar yapılmıştır. Bu aşamada, 
bireylerin ölüm algıları ve bu algıların toplumsal düzeyde na-
sıl yansıtıldığı incelenmiş, verilerin genel toplumsal yapılar 
ve süreçlerle olan bağlantıları ortaya konmuştur. Bu sayede, 
kuşakların ölüm algısının makro düzeydeki toplumsal yansı-
maları ve bu yansımaların sosyolojik önemi belirlenmiştir. 
Çalışmanın bu aşamasında her bir kuşağın ölüm, hayat ve 
hastalık üzerine geliştirdiği ifadeler detaylı bir şekilde ince-
lenmiş ve her kuşağın söyleminde öne çıkan farklılıklar ve 
benzerlikler, araştırmanın temel bulguları olarak değerlendi-
rilmiştir. 

Araştırma sürecinde katılımcılardan elde edilen veriler 
kendi içerisinde anlamlı bölümlere ayrılarak kodlanmıştır. 



 

109 

Kodlama, cümle ya da paragrafın bütününü kapsayacak şe-
kilde gerçekleştirilmiştir. Tüm veriler kodlandıktan sonra bir 
kod listesi oluşturulmuş ve gerekli inceleme ve düzenlenme 
sonrasında farklı bölümlerde yer alan ve anlam bakımından 
ilişkili olan kodlar yeniden gözden geçirilmiştir. Kodlamala-
rın isimlendirilmesinde kullanılan ilk strateji ise katılımcıların 
kendi ifadeleri olmuştur. Toplanan verilerin analizi için tüme-
varımsal analize tabi tutulmuştur. İlk veri setinden üretilen 
kodlardan sonra güvenilirlik düzeyini elde etmek adına 
başka bir uzmandan bu konuda destek alınmış ve benzerlik 
ve farklılıklar karşılaştırılmıştır. Bu tür araştırmalarda farklı 
uzmanların kodlara ilişkin benzerlik ve farklılık oranlarının 
en az %70 düzeyinde bir güvenilirlik yüzdesine ulaşmak ge-
rekmekte (Yıldırım ve Şimşek; 2016: 233) ve iki farklı uzmanla 
gerçekleştirilen kodlama kontrol düzeyinde bu oranın yüz-
desi hesap edilmemiş ancak benzerlik ve farklılıklar istişare 
edilmiş uygun görülmeyen kodlar yeniden revize edilmiştir.  

Belirli bir çatı altında toplanması mümkün olan kodlar 
genel bir kod sistemi içerisinde değerlendirilmiştir. Farklı 
kodlar ise birbirini destekleyecek şekilde üst bir başlıkta top-
lanmıştır. Bu sayede kodlar arasında bir iç tutarlık sağlandığı 
gibi kategoriler arasında da tutarlı bir sıralama gözetilmiştir. 
Kodlardan kategorilere giden süreçte ise son olarak temalara 
ulaşılmıştır. Böylece sistemli bir şekilde elde edilen veriler be-
lirli olgulara göre tanımlanmış, kavramsal ve kuramsal çer-
çeve sınırları dahilinde yorumlanmıştır. Kod-kategori ve 
tema oluşturma süreçleri bilgisayar destekli yazılım programı 
olan MAXQDA paket programı ile sağlanmıştır.  

 

 

 

 

 



 

110 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

 

4. ÖLÜM, HAYAT VE HASTALIĞIN SOSYAL DOKUSU 

Doğum ile başlayan hayatın yönü toprağa doğrudur. İn-
san, her an ölmekte olduğunu bilmesine rağmen bu bilinci 
günlük hayatına taşımaz. Buna rağmen ölüm, hepimizin bil-
diği en kesin hakikattir. Annemiz, babamız, eşimiz, çocukla-
rımız ya da kendimiz bir gün öleceğiz. Ancak bu sıralamayı 
yaparken kendimizden bahsetmek diğerlerinden daha kolay. 
Çocuğu olmayan bir insan olarak anne, baba, eş, kardeş ölü-
münü tasavvur etmek çok zor. Çocuğu olan hemen hemen 
herkes için ise çocuklarının ölümünü düşünmek anne, baba, 
eşi ve kardeşi geride bırakacaktır. Bu nedenle hayatın içeri-
sinde hayata kıymet atfetmeye değer şeylerin kaybı ile yüzle-
şecek olmak da belki ölümün hayata kattığı en önemli şeyler-
den birisidir. 

 Hayat, ölümün gölgesinde şekillenir. Hastalık ise bu göl-
geyi daha belirgin hale getirir. İnsan, sağlığın verdiği güvenle 
hayatın sürekliliğine inanır ancak hastalık bu yanılsamayı 
sarsan bir hatırlatıcıdır. Bir anlık ağrı, beklenmedik bir teşhis 
ya da süregelen bir rahatsızlık, bizlere ölümün ne kadar yakın 
olduğunu gösterir. 



 

111 

 
Şekil 1: Ölüm, Hayat ve Hastalığın Sosyal Dokusu  

 

Bu bölümde; ölüm, hayat ve hastalık konularında kuşak-
larla gerçekleştirilen görüşmelerin sonuçlarına yönelik elde 
edilen verilerin analizleri sunulmuştur. Görüşmeler, her bir 
kuşağı temsil eden katılımcıların ölüme, hayata ve hastalığa 
ilişkin algılarını, deneyimlerini, tecrübelerini ve hayatın içeri-
sinde yaşadıkları zorlu koşullara yönelik başa çıkma stratejile-
rini değerlendirmek amacıyla yapılmıştır. Analizler, aşağıdaki 
başlıklar altında konu ile ilgili temaları ortaya çıkarmıştır. 

 

4.1. Ölümün Gölgesinde Hayat  

Hayat, ölümün gölgesinde varlığını sürdürmekle birlikte 
gündelik hayatın rutinleri içerisinde bu gerçek genelde arka 
planda kalır ve insanlar günlük yaşantılarının karmaşıklığı, 
işler, ilişkiler ve diğer pek çok şeyle meşgul olur. Rutinler içe-
risinde ölüm gerçeğinin hatırlanması ise bazen anlamsız veya 
geçici görünen günlük endişeler, telaşlar arasında hayatın an-
lamı üzerinde düşündürücü etki bırakır. “Ölümün Gölge-
sinde Hayat” teması altında, hayatın anlamı, bireyin yaşamını 
sürdürebilmesi için gerekli olan unsurlar ve hayatın temel 
taşları olarak kabul edilen öğeler üzerinden oluşturulan kate-
goriler ele alınmaktadır. 



 

112 

4.1.1. Hayatın Anlamı 

İnsanın anlam arayışı, hayatın tutarlı bir örüntüye uyup 
uymadığı ile ilgilidir. Hayatın anlamını keşfetmek, insanın öz 
çabasıyla gerçekleşir. Bu nedenle hayata anlam verme çabası 
insana özgü bir niteliktir (Şentürk ve Yakut, 2014). Sosyolojik 
olarak hayatın anlamı konusuna verilen yanıtlar, bireylerin 
kendi toplumları içindeki rolünü, kültürü, norm, değer ve 
inançlarını anlamak için önemli ipuçları sunmaktadır. Bu ne-
denle hayatın anlamı sorusu farklı kuşaktaki bireylerin bakış 
açılarını ve deneyimlerini anlamak için bir fırsat sunmakta-
dır. Araştırma kapsamında katılımcılara “size göre hayatın 
anlamı nedir?” sorusu yönlendirilmiş ve katılımcıların ver-
diği yanıtların, hayatın anlamı konusunda farklı yönlere dik-
kat çektikleri görülmüştür. 

 

 
Şekil 2: Kuşaklara Göre Hayatın Anlamı 

 

Araştırma kapsamında elde edilen verilere bakıldığında 
Baby Boomer kuşağı için hayatın anlamının çoğunlukla iyilik 
olduğu ön plana çıkmaktadır. Nitekim bu kuşağın temsilcisi 



 

113 

olan katılımcılarımızın tamamına yakını insanlara yardım et-
meyi ve faydalı olmayı vurgulamıştır.  

“Bir insana yardım etmek, bir işini görmek maddi manevi… Şimdi 
sokakta birini gördüğüm zaman adam diyor ki ya başkanım sen 
bana şöyle yaptın. Yaşam bu işte ya”. (Mehmet, Baby Boomer, 
Emekli Esnaf). 

“İyilik. İyilik yapıyorsun bunun karşılığını sen görmezsen çocu-
ğun görüyor. Bir gün mutlaka yaptığın iyiliğin karşılığını görü-
yorsun”. (Tahir, Baby Boomer, Emekli Öğretmen). 

“Böyle iyi şeyler yaptığım zaman çok mutlu oluyorum. Mesela en 
basiti yengem bana hiç yengelik yapmadı. Evlenirken ne çeyizime 
yardımcı oldu, ne ütüme yardımcı oldu ama hastalandı. Ben ona 
böyle bakacağımı hiç düşünmemiştim.” (Cemile, Baby Boomer, 
Emekli Memur). 

Yaşları itibariyle hayat merdiveninin son basamağına 
gelmiş ve diğer kuşaklara nispetle ölüme daha yakın Baby Bo-
omer kuşağı bu döneme kadar yapıp ettiklerinin başka bir ifa-
deyle hayatlarının bir iç muhasebesini yapmaktadır. Kendi 
hayatına kendi penceresinden baktığı bu dönemde başkala-
rına yaptığı iyilikler hayatına anlam katmaktadır. Nitekim ya-
pılan iyilikler bireyi değerli bir şeyler yapmış olmanın hazzı 
ile taze tutmakta ve hayatına anlam katmaktadır. Takdir edi-
leceği üzere yapılan iyilikler sadece karşı tarafı değil belki 
daha da çok iyilik yapanı mutlu etmekte, yapılan iyiliğin so-
nucunda oluşan huzur, sevinç, güven ve onur duyma gibi 
olumlu duygular bireyin imtihanını da anlamlı hale getir-
mektedir. Dahası, bu kuşağın büyük bir bölümü emekli ol-
muş, üretkenliği azalmış, yaklaşan ölüm, hayatı sorgulamayı 
sıklaştırmasına zemin hazırlamaktadır. Bu sebeple hatıralara 
sarılan Baby Boomer, geçmişi yani hayatı güzel, mutlu edici, 
onur verici hatırlar üzerinden anlamlandırmayı (iyi olma ha-
lini) tercih etmiştir. Elbette iyiliğe ve yardıma en çok ihtiyaç 
duydukları ya da duyacakları bir döneme girmiş olmaları da 
bu sonucun ortaya çıkmasında etkili olabilmektedir. Verdiği 



 

114 

cevapla bu kuşak temsilcileri içinde farklılaşan Tahsin Bey’e 
göre hayatın anlamı yaratıcıya verilen sözün hatırlanması ve 
bütün bir yaşamın bu gaye uğrunda ahlak temelli tanzim edil-
mesidir. 

“Hayatın içerisinde hakikaten bizim buraya gönderişimizle ilgili 
yapmamız gereken şeyleri yapmaktır. Bu genel olarak Ahlakta top-
lanır genelde ahlak insanlığının, insanın varoluşunun en temel 
yasasıdır, kuralıdır ama insanlar ben bunu yapmak istemiyorum 
derse yapmaz ama yapmadığı takdirde bunun hesabını vereceğine 
inanıyorum ve dinin içeriği bana göre ahlaktır. Yani dinin diğer 
öğeleri yani bir tanrıya inanma, ölümden sonra dirilme, hesap ki-
tap olayı ki bazıları bunları basitmiş gibi görür. Bu ahlaki siste-
min, mekanizmanın amaç çerçevesi için şeylerdir. Katıksız bir 
iman, Allah'a iman, ahirete iman ve ahlak. Her şey emredilmiş de-
ğildir, örnek emirler vardır. Örnek ilkeler vardır. Nedir bunlar? 
Adalet mesela. Adalet, hakkaniyet, sevgi, saygı bunlar hiçbir top-
lum tarafından, insan tarafından ortaya konmamışlardır. İnsanın 
doğasına yerleştirilmiş, insanlar bundan sonraki keşfederek bunu 
sürdürmektedirler”. (Tahsin, Baby Boomer, Öğretim Üyesi). 

Emekli bir öğretim üyesi olan ve hayatını davasına ada-
makla kalmayıp yaratıcıya verdiği sözün peşine düşen (sü-
rekli okuyan, araştıran) Tahsin Bey’in ifadeleri dolaylı olarak 
iyiliği, yardımseverliği de içermekle birlikte bilişsel düzeyi 
açısından daha kuşatıcı bir perspektif sunmaktadır.  

Baby Boomer kuşağının üzerinde durduğu ikinci husus 
ise ailedir. İyiliğin, yardımın, geride bir eser bırakmanın ilk 
muhatabı ailedir. Dolayısıyla aile aynı zamanda hayatı an-
lamlı kılan en temel yapı taşları arasında zikredilmiştir. 

“Bence mutluluktur. Eşinle, çocuğunla, işinde, başarılıysan mut-
luluk budur. Harama girmeden... Allahu Teala’nın emrettiği gibi 
hem de kişilerin birbirinin isteklerini doğrultusunda yaptığım 
müddetçe kötü bir şey yapmadığım müddetçe hayatın anlamı bu-
dur”. (Bedriye, Baby Boomer, Emekli Esnaf). 



 

115 

“Varlık olan her şeyi kaybedersen boşluğa düşersin. Şimdi beni en 
büyük boşluğa düşürecek olan eşim. Ben hep diyorum (Katılımcı 
ağlıyor). Ben diyorum senden önce öleyim diyorum. Bu öyle hak. 
Yani biz öleceğiz ama sen benden önce gitme..” (Mehmet, Baby 
Boomer, Emekli Esnaf). 

Halihazırda yaşları 60 ila 78 arasında değişen Baby Boo-
mer kuşağı için eş, hayat yolculuğunun en önemli figürüdür. 
Bu dönemde eşler arası ilişki de sadece sevgi ile sınırlı kalma-
yan aynı zamanda sevginin/birlikteliğin alışkanlığa dönüş-
tüğü bir döneme girildiği görülmektedir. Eş, aynı zamanda 
yalnızlığı öteleyen bir nefestir. Bu sebeple birçok birey için bu 
dönemde ölümün sırası bile önemlidir.  Nitekim katılımcı ifa-
deleri en yakın kuşak grubu olarak gündelik hayatta eşi ile 
kendisini muhakeme ettiği ve ölümün hangi sıra ile gelece-
ğini düşündüğünü göstermektedir.  

X kuşağına bakıldığında katılımcıların bazıları için iyilik 
ve insanlara faydalı olma hayatın anlamını teşkil etse de bu 
kuşak temsilcilerinin çoğunluğu için hayatın anlamı ilk sırada 
ailedir. Aile kavramının içini dolduran asli unsur ise çocuk-
tur. Bu kuşak çocukları için sorumluluk alma, onlara daha iyi 
bir hayat sunma, başarıları için gayret sarf etme, onlara katkı 
sağlama eğilimdedir. Genel olarak bakıldığında çocuklara 
vakfedilmiş hayatlar dikkat çekmektedir. Feridenin konuya 
ilişkin ifadeleri çoğunluğa tercüman olmaktadır: 

“Çocuğum olana kadar bendim hayatın anlamı ama çocuğum ol-
duğundan itibaren hayatın anlamı onlar. Onlar için varım”. (Fe-
ride, X, Emekli Memur). 

X kuşağı için çocuklarının kaybı bir sınav ya da imtihan 
olarak değerlendirilmektedir ve bu kuşak Allah beni bununla 
sınamasın, bu şekilde imtihan etmesin, benden alsın ömrümü çocuk-
larıma versin, Allah korusun gibi temenni ve dualarla böylesi 
bir sınavdan kaçınma isteğini dile getirmektedir: 



 

116 

“Yaşayamam herhalde (ağlıyor). Böyle bir şekilde imtihan etmesin 
onlar olmazsa yaşayamam. Benden alsın ömrümü onlara versin”. 
(Rahime, X, Emekli Hemşire). 

“Allah yaşatmasın. Elbette ki Allah'ın verdiği bir nefes aldığım bir 
süre vardır ama de ki teyze intihar eder misin? Edemem ama ya-
şamaktan da tat almam. Allah kimseyi çocuğuyla sınamasın”. (Fe-
ride, X, Emekli Memur). 

“Annemi kaybettiğimde boşluğa düştüm sonrasında toparlandım 
ama çocuklarımın toparlanması zor çok zor düşünmek bile… Ço-
cuk sahibi insan için çok ağır”. (Aysun, X, Aşçı). 

Aile ve ebeveynlik değerlerinin X kuşağında bu denli 
güçlü olması çocuklarının mutluluğunu kendi yaşamlarının 
anlamı olarak görme durumunu desteklemektedir. Hazzard, 
Weston ve Gutterres'in (1992) çocuklarını kaybeden ebeveyn-
lerin yas tepkilerini, Murphy'nin (1997) çocuğun ani ve trav-
matik ölümünün ebeveynler üzerindeki etkisini ve Rubin'in 
(1992) çocuğunu kaybeden ebeveynlerin yaşadığı zorlukları 
incelediği çalışmalarda, çocuklarını kaybeden ebeveynlerinin 
ümitsizlik, öfke, suçluluk ve duyarsızlaşma gibi yas tepkileri 
yaşadığı belirtilmektedir (Baloğlu ve Göv, 2020: 25). Yas nor-
mal bir süreçtir ancak çocuk kaybının üzerinden yıllar geçme-
sine rağmen ebeveynlerin yoğun yas tepkileri vermeye de-
vam etmesi hayatın bir anlamı kalmaz ifadesi ile örtüşmektedir. 

Çocuklar hem bireysel hem de toplumsal düzeyde üret-
kenliği zayıf olan ebeveynler için adeta bir varoluş gerekçe-
sine de dönüşebilmektedir. İş hayatında yer almayan ve ev 
dışı aktiviteleri sınırlı olan bireyi hayata bağlamakta ve ev dı-
şında hayatı anlamlı hale getirmekte merkezi bir rol üstlen-
dikleri görülmektedir: 

“Çocukların varsa anlamı vardır. Böyle dönüp baktığımda yaşıma 
inanamıyorum. Çocukların olmasa boşa gitmiş ama çocukların ol-
duğunu düşünüyorsun yetiştirmişsin bu yaşa onlar kendi kendine 
gelmemiş. Öyle düşününce anlamlı geliyor”. (Fatma, Baby Boo-
mer, Ev hanımı). 



 

117 

Nitekim bekar olan, çocuğu olmayan veya sosyal çevresi 
zayıf olan, bireysel ya da toplumsal faydaya önem vermeyen 
katılımcıların hayatın anlamını hiçlik ya da boşlukla tanımla-
dıkları görülmektedir.  

“Doğuyorsun, yaşıyorsun, ölüyorsun hepsi bu işte. Yani çok da 
bir esprisi yok”. (Gülay, X, Adli Katip). 

“Gençlik çağında insan her şeyi yapmak istiyor ama belli bir yaş-
tan sonra artık hayattan tat alamıyorsun. Hiçbir zevk almıyorum. 
Vallahi hayat benim için hiçbir şey ifade etmiyor. Boş yani yaşlan-
dığını hissediyorsun ölüm geliyor aklına boş diyorsun”. (Cevdet, 
X, Emekli Serbest Meslek). 

Ev ile iş arasına sıkışmış hayatların ürettiği faydasızlık ve 
durağanlık beraberinde hayatı da anlamsız kılmaktadır. X ku-
şağında dikkati çeken bir veri de adli tıp doktoru olan Ok-
tay’ın ifadelerine yansımaktadır. 

“Hayat bugün, çünkü bu meslek bana onu öğretti. Yani bugünün 
çok önemli olduğunu, bugünün en verimli şekilde nasıl geçirme-
miz gerektiğini… Şu olursa sonrasında mutlu olacağımızı düşün-
düğümüz o beklenti içinde yaşamanın çok doğru bir şey olmadı-
ğını öğrendim. Bunu en iyi yaşayanlardan birisiyim. Çünkü be-
nim otopsi yaptığım insanlar hiçbir zaman ölümü beklemiyorlar. 
Ölümü kendilerine yakıştırmıyorlar… Onlar da bir sürü hayalleri 
olan, ileriye yönelik yatırımlar yapan, ileride yaptığı işlerle mutlu 
olacağını düşünen insanlar ama sonrasında görüyorsunuz. Bir da-
kikalık, bir saniyelik bir olayla yaşamları son bulmuş oluyor. O 
yüzden de ben bunu öğrendim”. (Oktay, X, Adli Tıp Doktoru). 

Oktay Bey’in ifadeleri icra edilen mesleğin hayatın anla-
mını sorgulama da ne kadar büyük bir öneme sahip oldu-
ğunu göstermesi bakımından oldukça kıymetlidir. Her gün 
ölüme eşlik eden ama bunu profesyonelliğin monotonluğuna 
ya da sıradanlığına terk etmeyen Oktay Bey’in farkındalığını 
canlı tutması hayatın anlamını keşfetme sürecinde önemli bir 
rol oynamaktadır. 



 

118 

Y kuşağının çoğunluğu için de hayatın anlamı sevdikleri 
ile beraber mutlu vakit geçirmektir. Burada aileden ziyade 
sevdikleri kavramının kullanılması önemlidir. Nitekim bu 
kuşak, arkadaşlarına ve dostlarına özellikle vurgu yapmakta-
dır. Elbette bunda evli olmayanların sosyalleşmek için daha 
ziyade arkadaşlarını tercih etmesi önemlidir.  

“Bana göre hayatın anlamı sevdiklerinizle mutlu olmak, huzurlu 
olmak. Her şeye rağmen mutlu olmayı başarabilmek”. (Kübra, Y, 
Çalışmıyor). 

Burada dikkati çeken bir diğer husus da bireyselleşmeye 
ve kişisel başarıya olan eğilimler üzerine yapılan vurgudur: 

“Bir yerlerde benden bahsedilirken ya da işte bir alanda bir şey ya-
parken bunun çalışma azim, zekadan başarıdan kaynaklanan… 
Ben yaptım, ben başardım demek istiyorum”. (Şeyda, Y, Öğrenci). 

Y kuşağında da iyilik ve yardımseverlik öne çıkan başlık-
lar arasındadır. Dahası bazı katılımcılar hayatın bir anlamı ol-
duğunu ancak kendilerinin bu anlamı henüz bulamadıklarını 
ama aradıklarını da ifade etmişlerdir.  

“Hayatın bir anlamı var. Henüz bulamadığım ama muhakkak ol-
duğuna inandığım bir anlam”. (Aylin, Y, Adli Katip). 

Y kuşağı, atası olan X ve Baby Boomer kuşağını bugün 
olmasa bile bir gün öleceğinin bilincedir. Henüz ölümü yeni 
yeni görmeye başlayan bu kuşak grubu yakın zamanda daha 
fazla taziye evi olacağı gibi yakın arkadaşlarına da bir şekilde 
taziye ziyaretlerinde bulunacaktır. Bu nedenle kuşağın üye-
leri kendi ayakları üzerinde durmayı, duygusal olarak kendi 
kendine yetebilmeyi ve zorluklarla başa çıkma bilincine sahip 
olması gerektiğinin farkındadır. Böylesi bir kayıpta duygusal 
olarak çökmektense dayanıklılık geliştirerek rasyonel bir ba-
kış açısı ile yaklaşmaktadır. Çünkü hayat, Y kuşağı için daha 
devam edecektir: 

“Ölüm de var bu hayatta. Hani o şekilde demeyelim tabii ki de çok 
üzülürüm o ayrı konu da ama hayattan kopmamak lazım. Yani 



 

119 

insanları ve nesneleri tercih etmememiz gerekiyor aslında böyle 
şeylerde çünkü nesnelerin de başına bir şeyler gelebilir mesela ev, 
araba dersin, ev ve araba yanabilir, insan dersin, anne baba dersin 
işte… Yani kaybedebilirsin işte ama hayat da bir şekilde devam 
eder yani”. (Kübra, Y, Çalışmıyor). 

Z kuşağının hemen hemen yarısı için ise hayatın bir an-
lamı olmadığına dair yorumların ön plana çıktığı görülmek-
tedir: 

“Hayır. Bana göre hayatın bir anlamı yok. Biz bir şekilde kendimiz 
bu hayatı anlamlandırmak için uğraşıyoruz”. (Zehra İrem, Z, Öğ-
renci). 

Bununla birlikte Z kuşağının bir diğer yarısının başarılı 
olmayı hayatın anlamı olarak tanımladığı da görülmektedir: 

“Başarı. Kendimi yeterli görme başarısı. İnandığım şeyleri ba-
şarma... Bir sınav olabilir, bir hedef olabilir. Koyduğum hedefe 
ulaştım mı ulaşamadım mı?” (Özcan, Z, Öğrenci). 

Z kuşağının hayatını anlamlandırma ve yönlendirme 
stratejileri, umuda ve geleceğe dair planlara bağlıdır: 

“Umudumu kaybedersem tamamen yıkılırım. Umudum duruma 
göre değişiyor. Ereğli'ye geldiğimde umudum buradan gitmekti. 
Daha sonra bunun olmayacağını kabullenip burayı sevmeye baş-
ladım”. (Öznur, Z, Öğrenci). 

“Hayata dair bir amacım olmadığını hissedersem boşluğa düşerim. 
Mesela atıyorum yarına değil de geleceğe dair şunu yapayım, 
bunu yapayım diye planlarım oluyor. Hani onlar olmasaydı boş-
luğa düşerdim, günü kurtarayım yeter derdim. Yapamazdım. Za-
ten onlar bizi diri tutuyor. Hayatının düzeni olmaz”. (Ozan, Z, 
Öğrenci). 

Umut, bu kuşağın yaşamda kalma ve motive olma süreç-
lerinde merkezi bir rol oynar; umudun kaybı, onların haya-
tında büyük bir boşluk hissi yaratmaktadır. Dolayısıyla, Z ku-



 

120 

şağı için umut ve hedefler, sadece yaşamın sürdürülebilirli-
ğini sağlamakla kalmaz, aynı zamanda bu kuşağın belirsizlik-
lerle dolu bir dünyada anlam bulmasını da kolaylaştırır. 

Bu kuşağın neredeyse tüm temsilcileri öğrenci olup, mev-
cut eğitim sistemi dikkate alındığında hayatlarının adeta bir 
at yarışı formatında sınav telaşı ile geçmesi bu süreç boyunca 
belki de sınavların hayatın tek gerçeği haline ge(tiri)lmesi bu 
kuşakta başarıyı anlam arayışının merkezine taşımıştır. Bu 
kuşak daha somut, ölçülebilir, hesaplanabilir hedefler üzerin-
den anlam dünyasını şekillendirmektedir. Esasen bu durum 
modernleşme, küreselleşme, bireycilik gibi çok daha kapsa-
yıcı olgular üzerinden derinlemesine analizlere konu olacak 
niteliktedir. Camus’un Sisifos Söyleni (1997) eserinde de bah-
settiği üzere insan, hayatın anlamsızlığına rağmen, yaşamak 
zorundadır. Sisifos’un kaderi, insanın varoluş mücadelesini 
simgeler. Her defasında kayayı zirveye taşıyan, ancak taşın 
her seferinde geri yuvarlanacağını bilen Sisifos, bu anlamsız 
döngüyü kabul eder. Ama tam da bu kabul, onun başkaldırı-
şıdır. Umudu ve başarı arzusunu yitirmeden, tekrar tekrar 
taşı tepeye taşır. Sisifos’un bu sonsuz çabası, modern insanın 
anlamsızlık karşısındaki direncini ve kaderine karşı başkaldı-
rışını anlatır. Son olarak bu kuşak için de sevdikleri ile bera-
ber olmanın hayata anlamlandırma da önemli bir katalizör ol-
duğu görülmektedir. 

Kuşaklar sosyolojisi bağlamında yapılan bu karşılaştır-
mada ilk olarak, kuşakları ortak bir zeminde buluşturan te-
mel unsurlar arasında aile ve arkadaşlık gibi toplumsal ilişki-
ler öne çıkmaktadır. Bu ilişkiler, her kuşakta önemli bir rol 
oynasa da, Baby Boomer ve X kuşaklarında aile daha çok vur-
gulanırken Y ve Z kuşaklarında aileye arkadaşlar ve dostlar 
da dahil olmaktadır. Yukarıdaki ifadelerden yola çıkarak bi-
reylerin yaşlarına ve cinsiyetlerine bağlı olarak hayatın anla-
mına yönelik verilen yanıtların çerçevesi çizilmiş ancak bir 



 

121 

şey dikkat çekmiştir. Araştırmaya katılan ve evli olan katılım-
cıların hiçbiri hayatın anlamı konusunda “eş” yanıtını dile ge-
tirmemiştir. Aile kurumu içerisinde ifade edilen anne-baba-
çocuk içerisinde “eş” görünür değildir. Tabi ki de bu durum 
eşe değer verip vermeme ile ilişkili olduğu düşünülmemek-
tedir ancak öncelik sıralamasında kendine yer bulamaması da 
ailenin bireyler için ifade ettiği anlamı ortaya koyması ve eşler 
arası ilişkilerin konumu açısından son derece dikkate değer-
dir. Bir anne ve baba için çocuk, bir çocuk için ise anne ve 
baba, eşten önce gelmekte, eş söylemde kendine yer bulama-
maktadır.   

Baby Boomer kuşağı hayatın anlamı konusunda daha çok 
kolektif değerlere odaklanırken, X kuşağı aileye ve ebeveyn-
lik rolüne vurgu yapmaktadır. Ve bunu yaparken Baby Boo-
mer kuşağına kıyasla daha az dini referanslara başvurarak ge-
leneksel normların dışında kendi hayatlarını şekillendirme 
arayışına girmiştir. Özellikle Z kuşağın da bu durum giderek 
azalan bir seyir izlemiştir. Bu kuşak, hayatın anlamı konu-
sunda daha çok ölçülebilir bireysel başarıya odaklanmakta ve 
hayatın anlamını daha çok kendini gerçekleştirme bağla-
mında tanımlamaktadır. 

 

4.2. Ölümün Hatırlatıcısı: Hastalık 

Hastalık, ölümle ilgili farkındalık kazandıran, kırılganlı-
ğın, sınırlılığın ve hayatın geçiciliğini idrak etmesine aracılık 
eden bir perspektif sunmaktadır. Araştırma sürecinde katı-
lımcılara, hastalıkla ilgili düşüncelerini, hislerini ve deneyim-
lerini incelemek amacıyla çeşitli sorular yönlendirilmiş ve 
elde edilen bulgular 8 ana başlık altında temalandırılmıştır: 



 

122 

 
Şekil 3: Ölümün Hatırlatıcısı: Hastalık 

 

4.2.1. Hastalığın Anlamlandırması 

Araştırma sürecinde bireylere hastalıkların nedenlerinin 
neler olabileceği şeklinde soru yöneltilmiş ve katılımcıların 
yanıtları farklı başlıklar altında kategorileştirilmiştir.  

 
Şekil 4: Bireylerin Hastalığı Anlamlandırma Biçimleri 

 



 

123 

Katılımcıların yanıtları ise her kuşak için çoğunlukla ilahi 
imtihan ya da kader14 olmuştur. Örneğin hastalığın ilahi bir 
kuvvet tarafından verilmesi konusunda Nermin Hanım’ın 
Hastalığım Rabbimin vermiş olduğu bir şey. Acı çektim evet ama 
Rabbimden geldiğini düşünüyorum. Çünkü hastalık hiçbir zaman 
belirti vermedi bir anda ortaya çıktı. Rabbimin bize göstermiş ol-
duğu neden olarak da tabii ki çevre, üzüntü, stres. Rabbim bana se-
bep olarak da onları gösteriyor. Bu yüzden hastalık bence ceza olarak 
düşünülmemeli. İsyana gitmemeliyiz (Nermin, Y, Gassal), ifadesi 
tüm katılımcılar için ortak bir örnek teşkil etmektedir. Apay-
dın vd.’nin (2015) yürütmüş olduğu bir araştırmada, insanla-
rın genellikle inanç düzeylerine bağlı olarak hastalıklarının 
Allah tarafından verilen bir imtihan olduğunu kabul ettikleri 
ve hastalandıklarında önce Allah'a dua ederek şifa aradıkları, 
ardından tıbbi tedaviye yöneldikleri görülmüştür. Hastalık 
durumlarında dua etme sıklığının diğer zamanlara göre art-
tığı belirtilmiştir. Bu sonuçlar, insanların fiziksel ve ruhsal sı-
kıntı yaşadıkları zamanlarda daha çok Allah'a yönelme eğili-
minde olduklarını göstermektedir. Ayrıca, katılımcıların has-
talıklarını bir kefaret olarak algıladıkları da tespit edilmiştir. 

 
14 Kuran'da kader ve imtihan kavramları birbiriyle ilişkili olarak kullanılan 
kavram çiftlerindendir. Ancak kader konusunda yapılan tartışmalarda ka-
der, insanın fiilleri evrene ilişkin düzenlemeye dâhil edilerek insanın dünya 
hayatında sahip olduğu anlam alanı daraltılmaktadır. İnsanın özgürlüğü 
noktasında sorunlu bir durum ortaya çıkmaktadır. Bu anlayışa göre Allah, 
bütün insanların fiillerini, önceden tek tek belirlemekte ve insana bu belirle-
nimin dışında hareket etme imkânı tanımamaktadır. Bu algı, insanın yara-
tılması, denenmesi ve bu denenmeye bağlı olarak sorumlu tutulması anla-
mını yitirmektedir. Kader-imtihan ilişkisi bağlamında ele alınması gereken 
bir diğer kavram ise imtihandır. Kur'an'da insanın imtihan edilmesi, imti-
han, bela, fitne ve musibet gibi farklı kelimelerle ifade edilir (Çetin, 2016: 
782). İslam dini inananları açısından hastalık Allah’ın bir imtihanı veya ka-
deri olarak kabul edilmektedir. Bu bakış açısı, hastalığın kişinin sabrını ve 
imanını güçlendirmek için bir fırsat olduğunu düşündürmektedir. Ayrıca 
hastalık insanların Allah’a yönelmesine ve dua etmesine de neden olabil-
mektedir. Böylece kişinin manevi yönünü geliştirme için bir fırsat olarak ka-
bul görür.  



 

124 

Bazı katılımcılar, ne kadar çok hastalık çekerlerse günahları-
nın o kadar çok affedileceğini düşünmektedir (%70.44). Diğer 
bir anlayışa göre ise şifası olmayan hastalıkların Allah tara-
fından kullarını ıslah etmek amacıyla verildiği inancı hakim-
dir (%40.90). Apaydın’nın (2015) çalışması ile mevcut çalışma 
bir olarak değerlendirildiğinde, insanların hastalıklarını Al-
lah'ın bir imtihanı olarak kabul ettiği, hastalıkların günahları-
nın affedilmesi için bir fırsat olarak görmekte olduğu söyle-
nebilir.  

Diğer yandan hastalıkları bireyin sorumluluğuna atfedi-
len ihmal, beslenme ve yaşam tarzı yine en çok verilen yanıt-
lar arasında olmuştur. Örneğin Rahime Hanım’ın Biz vücudu-
muza iyi davranmadığımız için hastalık gelir. Psikolojik olarak yı-
kılıyoruz, kullandığımız ilaçlar, yemekler bizi çökertiyor. Sağlıklı 
bir insan değilim. Kiloluyum. Yürüyüş yapamıyorum. Ağrılarım 
var ama benim hatalarım (Rahime, X, Emekli Hemşire) şeklinde 
hastalığın nedenleri konusunda ihmal, beslenme ve yaşam 
tarzı gibi bireysel tercih ve davranışlara odaklanarak sağlıklı 
halin sürdürülmesinde ki sorumluluğu bireye atfeden görüş-
ler tüm kuşaklar tarafından vurgulanmaktadır. Han’ın per-
formans toplumu olarak resmettiği (2021) günümüz toplum-
larında önemli olan sağlıklı halin sürdürülmesidir. Sağlıklı yi-
yecekler, organik gıdalar, vitamin ilaçları, alternatif veya ta-
mamlayıcı tıp, sağlık kulüpleri, spor, aerobik, yürüyüş, diyet, 
zayıflama, estetik, terapi, psikolojik danışmanlık ve sağlık 
kontrolleri gibi faktörlerle bireylere sağlık sorumluluğu yük-
lenmektedir.  

Kuşakları ortak temelde buluşturan bu görüşlere karşın 
bazı noktalarda farklılıklar da görülmektedir. Bu noktada 
Baby Boomer kuşağında hastalıkların nedeni ilahi imtihan, 
kader ya da imtihandan sonra en çok GDO’lu ürünlerin insan 
sağlığını bozmaya yönelik etkisi üzerinedir. 



 

125 

“GDO insanın sağlığımızı bozuyor. Yani bunama, alzaymırla da 
ilgisi var. Bütün hastalıkların gıdayla da ilgili olduğunu düşünü-
yorum. GDO'lu Fiber tohumlar her şey ilaçlı”. (Mehmet, Baby 
Boomer, Emekli Esnaf). 

Baby Boomer kuşağı, tarımsal üretimde geleneksel yön-
temlerin kullanıldığı bir dönemde yetişmiş, kimyasal ve tek-
nolojik değişimlerin yoğunlaştığı bir değişime de tanıklık et-
mişlerdir. Türkiye’de son 30 yılda tarımda kimyasal gübreler, 
pestisitler ve genetiği değiştirilmiş organizmalar (GDO) gibi 
yenilikler yaygınlaşmıştır. Baby Boomer kuşağı, güncel tartış-
malardan etkilenerek maruz kaldıkları sağlık sorunları ile 
mevcut değişimler arasında bağlantı kurmuşlardır. Böylece 
tarımsal üretimde kullanılan kimyasalların doğrudan besin 
zincirine girmesi ve bu durumun çeşitli hastalıklara, alerji-
lere, hormonal bozukluklara ve kanser gibi ciddi sağlık so-
runlarına yol açabileceği düşüncesiyle birlikte modern tarım 
uygulamalarına karşı daha eleştirel ve sorgulayıcı bir tutum 
geliştirmesine neden olmuştur. Baby Boomerın GDO’lu ürün-
lere şüphe ile bakması, tarım politikalarına, sağlık sistemine 
ve bilimsel çabalara duydukları güvensizliğin değil bu deği-
şimlere sebebiyet verdiği düşünülen yabancı ülkelerin veya 
çok uluslu şirketlerin politik aktörleri üzerine inşa edilmekte-
dir. GDO ve güven ilişkisi bağlamında yürütülen araştırma 
bulgularına göre (Özdemir ve Duran, 2010), Avrupa ve İr-
landa’nın güven sorunu yaşadığı, Amerika ve Türkiye’de ise 
bilim ve teknoloji ile birlikte geliştirilmiş gıdalar olarak değer-
lendirmesine karşın güven probleminin Türkiye’de baby Bo-
omer kuşaklarında hakim olduğu söylenebilir. Baby Boomer 
kuşağının hastalıkların nedenlerini dış güçlerde arama eği-
limi, yaşadıkları tarihsel, politik ve sosyoekonomik olayların 
etkisiyle açıklanabilir. Bu kuşak, özellikle Türkiye bağla-
mında, siyasi darbeler, ekonomik krizler ve toplumsal çalkan-
tılarla dolu bir dönemde büyümüştür. Soğuk Savaş döne-
minde şekillenen gençlikleri sonrasında 1960 ve 1980 askeri 



 

126 

darbeleri gibi önemli siyasi olaylara dayalı komplo teorileri 
kolektif bilinçlerinde travma yaşatmış ve olayların dış güçle-
rin etkisi ile gerçekleştiğine dair anlatı hafızalarında yer edin-
miştir. Bu durumu aynı zamanda Giddens’in (1991) geç mo-
dernite kavramıyla da açıklamak mümkündür. Giddens’a 
göre (1991), geç modern dünyada belirsizlik ve risk algısı art-
tıkça, insanlar kontrol edemedikleri olayların arkasında bir 
fail arama eğiliminde olur. Baby Boomer kuşağı, modern 
dünyanın getirdiği teknolojik ve ekonomik hızlanmaya rağ-
men, bu belirsizlik ve risk algısıyla başa çıkmak için dışsal 
tehditleri suçlama eğilimindedir. Hastalığın nedenleri konu-
sunda dış güçlerin etkisinden ziyade bireyde aranması ise X 
kuşağında görülmektedir. 

“Annemin rahatsızlığı babam. Babam doğru düzgün olsaydı an-
nemin ömrü daha uzun olurdu. Annemde kalp rahatsızlığı, böbrek 
yetmezliği başladı. Tedavisiyle uğraşırken hamile kaldı hastalığı 
iyice ilerledi. Kadın o hastalığıyla cebelleşirken üç doğum daha 
yaptı. En son doğumundan sonra zaten iyice vücut bitti. Doktor-
lar artık bu saatten sonra diyalize bağlanmaz dediler”. (Aysun, X, 
Aşçı). 

X kuşağı atası olan Baby Boomerı ya kaybetmiş ya da 
onun hastalıkları ile meşgul olduğu bir döneme girmiştir. An-
cak araştırma sürecinde şu fark edilmiştir ki eğer X kuşağı, 
anne ya da babasını daha ileri yaşta kaybetmediyse bu kaybın 
ardındaki hastalık durumunu bir diğerine atfetme eğilimin-
dedir. Nitekim annesini erken yaşta kaybeden Aysun Ha-
nım’da da görüldüğü üzere annesinin hastalığının nedeni bu 
hastalığı görmezden gelen babasının sorumsuzluğudur. Bu 
durum esasında ölümün hangi yaş grubuna yakıştığının da 
cevabını vermektedir. Vaktinden erken gelen ölüm ya kişinin 
ya da bir diğerinin sorumsuzluğundan kaynaklanmaktadır. 
Diğer yandan hastalıkların nedenini stres temelli açıklamakta 
yine kişinin yaşadığı olumsuz durumların şiddetini göster-
mektedir. X kuşağı olan Sibel Hanım, trafik kazası sonrasında 



 

127 

oğlunu çocuk yaşta kaybetmiş ve eşi tarafından anneliğini ye-
rine getirmemekle suçlanmış ve kendisi de bu sorumsuzluğu 
içselleştirmiştir.  

“Bence stres diyorum en büyük kaynak stres”. (Sibel, X, Hemşire). 

Ölümün sorumlusu olarak kendisini gören Sibel Hanım 
için hastalığın kaynağı strestir. Çünkü yaşamış olduğu olay 
sonrasında yaşanılan hastalıkların altında bu sıkıntının yat-
tığı düşüncesi zihnine yerleşmiştir. Bu nedenle vaktinden 
önce gelen ölüm, nedeni ne olursa olsun X kuşağı için bir di-
ğerinin ihmali olarak gerçekleşmektedir. Ölüme götüren has-
talık da bunun bir nedeni olarak sunulmaktadır.  

X kuşağı hastalıkların sorumluluğunu çoğunlukla başka-
larının ihmallerine veya hatalarına atfederken, Y kuşağı bu 
sorumluluğu bireyin bizzat kendisinde aramaktadır. X kuşa-
ğının hayatına damga vuran önemli sosyolojik unsurlardan 
biri, devletin ve kurumların rolüyle ilgili hayal kırıklıklarıdır. 
1970’lerde yaşanan petrol krizleri, 1980'lerdeki ekonomik 
durgunluk ve işsizlik gibi ekonomik zorluklar, X kuşağının 
güvenilir bir sosyal güvenlik ağına duyduğu ihtiyacı güçlen-
dirmiştir. Aynı dönemdeki siyasi istikrarsızlıklar ve kurum-
ların zayıflığı, bu kuşağın ihmaller ve hataların sorumlulu-
ğunu başkalarına, özellikle de otoritelere veya sistemlere yük-
leme eğilimini pekiştirmiştir. Yani bu kuşak bürokratik güç-
süzlük ve kurumsal güvensizlik içinde yetişmiştir. Özellikle 
sağlık alanında yaşanan krizler ve eksiklikler, X kuşağının 
hastalıkların sorumluluğunu bireysel yetersizlikler yerine ku-
rumsal eksikliklerde arama eğilimini desteklemiştir. Y kuşa-
ğının ise dünya görüşü, büyük oranda neoliberal politikalar, 
piyasa ekonomisinin yaygınlaşması ve bireysel başarı odaklı 
bir kültür tarafından şekillenmiştir. Dolayısıyla Y kuşağı, ba-
şarı ya da başarısızlık gibi durumları büyük ölçüde bireyin 
kendi çabalarına dayandırmaktadır. Bu kuşağın hastalıkları 



 

128 

bireysel sorumluluk çerçevesinde değerlendirmesi bu bağ-
lamda şekillenmiştir.  Sağlık, spor, diyet ve kişisel gelişim kül-
türlerinin dijital platformlar aracılığıyla yaygınlaştığı bu dö-
nemde, bireyler sağlıklı olma sorumluluğunu kendilerine 
yüklemişlerdir. Michel Foucault’nun biyopolitika kavramı 
burada devreye girmektedir. Y kuşağı, modern iktidar sis-
temlerinin bireyleri bedenleri üzerinden kontrol etmesi ve bu 
süreçte sağlık gibi bireysel sorumlulukları ön plana çıkarması 
ile şekillenmiştir. Bu durum bireyin kendi sağlığından so-
rumlu olduğu ve hastalığın bireyin kişisel tercihlerine bağlı 
olduğu düşüncesini güçlendirmiştir. 

“Bir televizyon alırsınız hemen yan tarafında bir kullanma kıla-
vuzu çıkar. Bu cihazı şu kadar voltajda, şu şu şartlarda kullanma-
nız gerekir, şu şu şartların dışında kullanırsanız içerisindeki elekt-
ronik aksamı bozulur ve size daha iyi bir hizmet sunamaz. Tabii 
insanın bir kullanma kılavuzu yok. Buna istinaden insan olarak 
da hayatımızı idame ve idare ettirmemiz için yeme, içme duru-
muna geçiyoruz. Yediğimiz ve içtiğimiz her şey tabii vücudumuza 
bir iz bırakıyor. İnsanın yaşamı, ortamı vesilesiyle maalesef dişliler 
dört dörtlük çalışırken işlerken diyor ki artık sen bana bunu çok 
yükledin. Ben artık iflas ediyorum diyor ve onu bırakmaya meyil 
ediyor. Onun sonucu olarak da insanın vücudunda sürekli işleyen 
mekanizma bozulmaya başlıyor. Sonucu olarak da bu mekanizma 
bozuluyor ve maalesef hastalıklar meydana gelmiş oluyor”. (Ek-
rem, Y, İmam Hatip). 

Ekrem Bey, insan bedenini bir makineye benzetmekte ve 
hastalıkların oluşumunu bireyin yeme içme alışkanlıklarına 
ve vücuduna yaptığı yüklemelere dayandırmaktadır. Bu ben-
zetme, modern sağlık ve biyolojik süreçler üzerinden seküler 
bir bakış açısını yansıtmaktadır. İmam olmasına rağmen, İs-
lam'ın insana sunduğu manevi boyutları ve insanın yaşam 
rehberi olarak kabul edilen dini değerleri ve emirleri burada 
ele almamış olması dikkat çekicidir. Bu tutumu sosyolojik bir 



 

129 

bağlamda analiz etmek, sekülerleşme ve modernleşme süreç-
leriyle ilgili bazı çıkarımlar yapılmasına olanak tanımaktadır. 
Ekrem’in insan bedeni ve hastalıklar konusundaki açıkla-
ması, onun imam kimliği ile modern dünyanın seküler bakış 
açıları arasında bir denge kurma çabası olarak görülebilir. 
Dini bir figür olmasına rağmen, insan sağlığına dair tamamen 
bilimsel ve seküler bir bakış açısını tercih etmesi, modern 
dünyanın bireyler üzerindeki sekülerleşme baskısını ve dinin 
toplumsal etkisinin azalmasını yansıtmaktadır. Bu tür bir 
yaklaşım, dinin ve maneviyatın modern bireylerin günlük ya-
şamında nasıl geri plana itildiğini ve yerine bilimsel açıkla-
maların nasıl daha baskın hale geldiğini sosyolojik bir bağ-
lamda göstermektedir. 

“Tıbbi boyutu olarak kişi derim. Genel hijyenine, temizliğine, sağ-
lığına dikkat etmemiş kişidir. Ciddi bir stres altında kalmıştır, uy-
kusuzdur ya da enfekte biriyle münasebeti olmuş bir hastalığı ol-
muştur”. (Taner, Y, Adli Tıp Doktoru). 

Y kuşağının büyük çoğunluğu hastalıkların nedenini bi-
reyin kendisine atfetmektedir. Bu kuşak, sağlık sorunlarını bi-
reysel seçimlerle ilişkilendirerek, risklerin yönetilmesinde ki-
şinin kontrolünde olduğuna inanmaktadır. Hastalıkların bi-
reysel davranışlara bağlanması esasında sağlıklı yaşamın 
hem bir başarı hem de tüketim tercihi olarak görülmesi ile iliş-
kilidir. Başarı, sağlık ve refah için sürekli bir çaba sarf etme 
gerekliliğine dayanmaktadır. Bu durumun bir yansıması ben-
zer şekilde Z kuşağında da görülmektedir:  

Z kuşağı için hastalığın nedeni; 
“Genelde alınan önlemlere uymadığımda ya da yapılması gereken-
leri yapmadığımda hasta olunduğunu düşünürüm. Yani böyle bir 
ilahi bir mesaj olduğunu düşünen tarafta değilim ama daha çok 
çevredeki insan kaynaklı olduğunu düşünüyorum”. (Özcan, Z, 
Öğrenci).  



 

130 

“Hastalık benim için aslında vücudun fonksiyonlarındaki belirli 
bozulmalardır yani en materyal anlamda”. (Zehra İrem, Z, Öğ-
renci).  

Z kuşağının büyük çoğunluğu hastalığı genel olarak bi-
reysel sorumluluk eksikliği ve çevresel faktörlerin bir sonucu 
olarak algılamaktadır. Bu kuşak, hastalığın nedenlerini, alın-
mayan önlemler veya yapılmayan eylemlerle ilişkilendirir-
ken, hastalığı somut, materyalist bir perspektiften ele almakta 
ve onu vücudun işleyişindeki bozulmalarla tanımlamaktadır.  

Tüm kuşaklara ilişkin sosyolojik bir değerlendirme yapıl-
dığında, hastalığın anlamlandırılmasında ortak ve kuşaklar 
arası farklılıklar gözlemlenmiştir. Genel olarak hastalık, çoğu 
katılımcı tarafından ilahi bir imtihan ya da kader olarak algı-
lanmaktadır. Ancak bu algının şekillenmesinde farklı süreçler 
rol almıştır. Baby Boomer kuşağı, kolektif hafızaya dayalı bir 
şekilde dış güçler ve komplo teorilerine dayalı bir bakış açısı 
geliştirirken X kuşağı hastalıkların nedenlerini genellikle bi-
reysel sorumsuzluk ya da başkalarının ihmalleri üzerinden 
açıklamaktadır. Kendi yaşam deneyimleri doğrultusunda, 
hastalığı başkalarının hatalarına bağlama eğilimi göstermek-
tedir ve bu durum, özellikle sosyal ve kurumsal hayal kırık-
lıkları ile şekillenen bir kuşak olma özelliklerine dayanmak-
tadır. Y kuşağı, bireysel başarı ve sorumluluk kültürünün 
egemen olduğu bir dönemde yetişmiş olduğu için hastalıkları 
bireysel hatalar ve yaşam tarzı üzerinden değerlendirir. Sağ-
lık, spor ve kişisel gelişim odaklı bir dünya görüşü benimse-
miş olan bu kuşak, hastalıkların sorumluluğunu bireyin ken-
disine atfetmektedir. Son olarak Z kuşağı, hastalıkları yal-
nızca bireysel sorumluluk ya da kadere bağlamakta ve çevre-
sel faktörler çerçevesinde değerlendirme eğilimindedir. 

 

  



 

131 

4.2.2. Ölümcül Hastalıklar 

İnsan ömrünü tehdit eden ve nihayetinde ölümle sonuç-
landıran pek çok hastalık mevcuttur. Tarihin sayfalarında yer 
alan ve kimileri günümüze kadar uzanan hastalıklar olduğu 
kadar yeni hastalıklarla birlikte ölümcül hastalıkların isimle-
rine dair listeler uzayıp gitmektedir. Bugün herhangi bir 
arama motorunda tarihin ölümcül hastalıklarının neler ol-
duğu sorgulandığında veba, suçiçeği, kolera, tifüs, grip sal-
gınları ya da AIDS gibi virüslerle karşılaşılmaktadır.  

Günümüz ölümcül hastalıklarına ilişkin sorgulamalar 
yapıldığında ise kanser, kalp hastalıkları, organ yetmezlikleri, 
işlev bozuklukları gibi modern dönemin çalışma dinamikleri 
ile kolay bir bağ oluşturacak hastalıklar bizleri karşılamakta-
dır. Elbette bu hastalıkların kesinlikle öldürücülüğü olduğun-
dan söz edilemediği gibi hafif semptomlu kabul edilen hasta-
lığın da öldürmeme ihtimali söz konusu değildir. Ancak gri-
bal enfeksiyon geçiren birisinin hastalığı ile kanser aynı ke-
fede etki bırakmaz. Bir kişinin grip olması ile kanser olması 
bu hastalığı duyan kişide basit bir “geçmiş olsun” şeklinde geri 
dönüşe neden olmaz. Kanser olan insanın ne tür bir kansere 
sahip olduğu, kaçıncı evrede olduğu, doktorların ona neler 
söylediği gibi soruların yanıtları merak edilse de genellikle bu 
sorular kolay bir şekilde de sorulamaz. Nitekim birçok inter-
net sitesi ya da sosyal medya platformlarında kanser hastala-
rına nelerin söylenip söylenmeyeceği üzerine demeçler veril-
mektedir. Kanserli birisiyle ne zaman konuşulması, nelerin 
konuşulması ya da konuşulmaması gibi meseleler pek çok 
duyum alan insanın teredütüdür. Kanser teşhisi konuldu-
ğunda, bu kişi fiziksel olarak zorlu bir tedavi süreci geçireceği 
gibi, manevi olarak da büyük bir mücadele vermek duru-
munda kalabilir. Hastalığın nedenlerini, hayatın anlamını ve 
değerini sorgulama, umut ve umutsuzluk arasında gidip 
gelme, inanç ve ruhsal yönelimlerde değişiklikler gibi farklı 



 

132 

boyutlarda manevi düzeydeki etkileri, hastaların ve yakınla-
rının hayatındaki anlam ve değerler ile yakından ilişkilidir. 
Tam da bu noktada Kierkegaard’ı hatırlamak gerekir. İnsan, 
yaşamının sonlu olduğu gerçeğiyle karşı karşıyadır. Bu son-
luluk içinde düşünce yapısı, insanın yaşam gayesini ve yaşam 
biçimini belirler. Ancak eğer birey sadece sonlu olduğuna 
odaklanır ve sonsuzluk kavramını dışlarsa umutsuzluğa ka-
pılması kaçınılmazdır. Çünkü bu durumda, insanın Tanrı ile 
olan ilişkisi kesilmiş olur. Kierkegaard’ın ifadesiyle (2010), in-
san sonsuzluk ile sonlunun bir sentezidir. Umutsuzluğun kay-
nağı, bireyin sonsuzluk kavramını dışlaması ve yaratıcısıyla 
olan bağının kesilmesidir. İnsanın sonlu varoluşu ile sonsuz-
luk arasında sıkışıp kalması, kendini bulamaması ve kendilik 
değerlerinden uzaklaşması, yaratıcısıyla olan bağının kop-
ması sonucunda, umutsuzluğa sürükler.  

Kuşaklara ilk olarak hastalıkların nedenlerini sorulmuş 
ve verilen yanıtlar bir önceki bölümde değerlendirilmiştir. 
Genel olarak hastalıkların nedenleri konusunda imtihan ve 
kader gibi dini açıklamaların yanında ihmal, beslenme, ya-
şam tarzı gibi bireyin sorumluluğunu gözeten değerlendiril-
meler sunulurken ölümcül hastalık söz konusu olduğunda 
kader anlayışı baskın gelirken insanın dahili daraltılmıştır.  

 
Şekil 5: Ölümcül Hastalıklar Karşısında Bireylerin Ürettiği Anlamlar 



 

133 

Görüşmeler sonucu elde edilen bulgular değerlendirildi-
ğinde tüm kuşaklar için çoğunlukla ölümcül hastalık yaratı-
cının imtihanı ve takdiridir: Amansız hastalıklar herkesin imti-
hanıdır. Amcamın hanımı öldü, akciğer kanseri kemiklerini bile erit-
miş. Bir kere sigara içmedi ve sigara içilen ortamda yaşamadı (Gü-
lay, X, Adli Katip) söylemi bu durumu desteklemektedir. Bu 
nedenle birey ne kadar sağlıklı yaşam için gereken perfor-
mansı sergilese de yapabileceği hiçbir şey yoktur ve Tanrı’nın 
yazgısı nihayetinde işleyecektir. Küçükbakar (2011) kanser 
hastalığının nedenlerine ilişkin inançlarda cinsiyet ve yaş 
grupları arasında farklılıklar olduğunu belirtilmektedir. Ka-
dınlar, kanser hastalığın nedenini genellikle üzüntü, stres, 
kaza ve kadere atfederken; erkekler daha çok yaşlanma, kötü 
tıbbi bakım, genetik faktörler, sigara ve alkol kullanımı gibi 
nedenlere bağlamaktadır. Bu durum, kadınların daha kaderci 
bir yaklaşım sergilendiğini erkeklerin ise hastalığın nedenini 
biyolojik ve çevresel kökenlere atfettiğini göstermektedir. An-
cak yürütülen çalışmada kanser gibi ölümcül bir hastalık söz 
konusu olduğunda yaşa ya da cinsiyete dayalı bir farklılaşma 
görülmemiştir. Çufta’nın (2014) kanser hastalarının hastalığı 
algılama, anlamlandırma ve açıklama tarzları üzerine yürüt-
tüğü araştırmada dinin kriz anlarında ve zorlu durumlarda 
insanların güçlü bir dayanağı olduğu, dinin stresle başa çık-
mada ve ruhsal gerilimlerle mücadele etmede önemli bir rol 
oynadığı belirtilmektedir. İnsanlar hayat serüvenlerinde kar-
şılaştıkları problemlerle başa çıkmak için dini algılamalara 
başvurmakta ve Tanrı'yı merkeze alarak olayları dini yapıda 
yorumladıkları görülmüştür. Bu nedenle ölümcül hastalığın 
kader merkezli anlayışı hastalıkla mücadele etme adına daya-
nabilecek bir strateji olarak görülmektedir.  

Benzerliklere karşın kuşaklar arasında bazı farklılıklar da 
bulunmaktadır. İlk olarak daha önce dış güçlerin etkisine yö-
nelik bir değerlendirme sunan Baby Boomer kuşağı ölümcül 
hastalıkların nedenleri konusunda çoğunlukla modern yaşam 



 

134 

tarzının beslenme alışkanlıklarının olumsuz etkilerini kabul 
ederken, bu durumun doğal ve genetik kökenli olabileceğini 
de belirtmektedir:  

“Bir şey olmuştur yediğimiz, içtiğimiz her şey organik değil on-
lardan da olabilir. Bu genetik olabilir yani illa seninle alakalı bir 
şey olmayabilir”. (Fatma, Baby Boomer, Ev hanımı). 

“İnsanın gen yapısından, aileden, ailedeki bir gelen kalıtsal hasta-
lıklar var. Bir de abur cubur yemekler. Mesela marketlerdeki hazır 
yiyecekler. Biz onları hiç yemeyiz. Hani gelebilir insanın başına 
kanser de gelir. Yalnız genellikle yiyecekten geleceğini biliyorum”. 
(Tahir, Baby Boomer, Emekli Öğretmen). 

Her ne kadar modern tıp ve bilim alanındaki ilerleme-
lerle birlikte büyümüş olarak genetik ve kalıtsal faktörlere işa-
ret etseler de bu gelişmelerin potansiyel risklerine karşın daha 
eleştirel bir bakış açısı geliştirmiştir. Benzer bakış açısı X ku-
şağında da sürdürülmekle birlikte X’in işaret ettiği nokta 
daha çok endüstriyel tarımdan ziyade genetik faktörlere olan 
ilgisi bu kuşağı farklılaştırmaktadır:  

“Babam sigara kullanıyordu annem kullanmadı. Şimdi onlar amca 
çocuklarının çocukları ve bizim akrabamızda çok yaygın kanserden 
ölen. Yani o yüzden biraz genetikle alakalı olduğunu düşünüyo-
rum. Amcam kanserden öldü. Anneannem kanser, amcamın to-
runu, halamın eşi kanserden öldü. Ailede bir kanser geçmişi, kan-
ser öyküsü var o yüzden”. (Feride, X, Emekli Memur). 

X kuşağının ölümcül hastalıkların nedenine yönelik yak-
laşımı modern tıp bilgisiyle uyumludur. Çünkü X kuşağı ge-
netik bilimindeki önemli gelişmelerin yaşandığı bir dönemde 
yetişmesi genetik yatkınlık fikrinin güçlenmesine neden ol-
muştur. Hastalığın nedenlerini tek faktörlü açıklama eğili-
minden ziyade daha bütüncül holistik bir bakış açısı ise ço-
ğunlukla Y kuşağında görülmektedir:  



 

135 

“Yaşam şekline bağlayabiliriz. Geçmişten bugüne kadar gelen ya-
şam şekli. Bunu genetik faktörlere bağlayabiliriz”. (Metehan, Y, 
Öğretmen). 

“İç etkenler üzüntü, keder, yeme içme.. Etrafında yaşayanların 
elemi, kederi, sıkıntısı, üzüntüsü, stresi. Yaşanan olayları gördü-
ğümüz zaman gerçekten insana tesir ediyor”. (Ekrem, Y, İmam 
Hatip). 

Y kuşağı, X kuşağı gibi genetik faktörleri dikkate alırken, 
Baby Boomers gibi yaşam tarzı ve çevrenin etkilerini de de-
ğerlendirmektedir. Y kuşağı, sosyal çevrenin hastalıklar üze-
rindeki etkisini önemseyerek bu iki kuşak arasında bir köprü 
kurmaktadır. Ancak, Y kuşağı hastalıkların nedenlerini konu-
sunda stresi de dahil etmesi nedeniyle daha kapsamlı ve bü-
tüncül bir yaklaşımla ele alırken, hem biyolojik hem de psiko-
sosyal faktörleri birlikte değerlendirme eğilimindedir. Z ku-
şağına gelindiğinde ise diğer faktörlerle birlikte bireyin ih-
mali dahil edilmiştir:  

“Kötü hastalıkların ana sebebi ihmal ve genetik oluyor. Ondan 
sonra çevresel faktörlerde onları tetiklerse işte ortaya kötü bir has-
talık çıkıyor”. (Ozan, Z, Öğrenci). 

“Ama ki genetiğinizde bir problem varmış o kadar da güzel değil-
miş” (gülüyor). (Zehra İrem, Z, Öğrenci). 

Z kuşağı, ölümcül hastalıkların nedenlerini değerlendi-
rirken genetik faktörleri ön planda tutarken bu faktörü bire-
yin ihmali ile birlikte çevresel etkenlerle tetiklendiği durum-
larda hastalıkların ortaya çıkabileceğini düşünmektedir. İh-
mal vurgusu, bireyin kendi sağlığı üzerinde sorumluluk taşı-
dığına dair bir bilinçtir. Z kuşağı, genetik faktörlerin kontrol 
edilemez olduğunu kabul etse de bireyin ihmali sonucunda 
bu faktörlerin tetiklenebileceğini düşünmektedir. 

Baby Boomer, X, Y ve Z kuşaklarının ölümcül hastalıkla-
rın nedenlerine yönelik yaklaşımlarını incelendiğinde, her 



 

136 

kuşağın kendi deneyimlerinden, yaşadığı toplumsal değişim-
lerden ve bilimsel ilerlemelerden etkilendiği görülmektedir. 
Bu farklı yaklaşımlar, her kuşağın kendine özgü bir dünya gö-
rüşü geliştirdiğini ve sağlıkla ilgili risk algılarını farklı temel-
lere dayandırdığını göstermektedir. Bir yandan, her kuşağın 
deneyimlediği farklı sosyokültürel bağlam, onların sağlık ve 
risk algılarını şekillendirmiştir. Baby Boomerlar için endüstri-
yel tarımın etkileri, X Kuşağı için genetik biliminin gelişimi, Y 
kuşağı için stres ve yaşam tarzı, Z kuşağı için ise bireysel so-
rumluluk ve genetik faktörlerin tetikleyici etkileri öne çık-
maktadır. Bu durum, kuşakların kendi içinde tutarlı bir sağlık 
anlayışına sahip olduklarını ve bu anlayışın belirgin bir şe-
kilde farklılaştığını göstermektedir. Öte yandan, bu kuşaklar 
arasında bir süreklilik de mevcuttur. Özellikle yaratıcının im-
tihanı, takdiri ve genetik faktörlerin önemi tüm kuşaklarda 
vurgulanmakta, ancak her kuşak bu faktörü farklı bir bağ-
lamda ele almaktadır.  

 

4.2.3. Tarihsel Sürecin Salgınları 

Her kuşağın salgınları anlamlandırma biçimi, yaşadıkları 
dönemlerin bilgi birikimi, kültürel değerleri ve toplumsal 
normları tarafından şekillenir. Bu durum, insanların salgınlar 
gibi karmaşık olaylara nasıl tepki verdiklerini ve bu olayları 
nasıl yorumladıklarını belirlemektedir. İlk olarak tüm kuşak-
ların tarihsel salgınların sebeplerini kirli/lik ve bulaşıcılık da-
hilinde açıkladıkları görülmektedir. İmkanlar ve imkansızlık-
lar dahilinde teknolojik yetersizlik, bilimsel gerilik ve gıdasız-
lık gibi cevaplar ise çok nadir olarak belirtilmiştir. Bu nedenle 
kuşaklar çoğunlukla salgın hastalıkların sebebini kirli çevre 
ve bulaşma ile açıklamaktadır. 



 

137 

 
Şekil 6: Tarihsel Süreçte Salgın Hastalıklara İlişkin Algı ve Anlamlar 

 

Baby Boomer kuşağının çoğunluğu için tarihsel salgınlar 
imkanlar ve imkansızlıklar dahilinde ortaya çıkmış ve büyük 
kayıplara neden olmuştur: 

“Önce sıtmadan ölüyormuş insanlar. Sıtmanın ilacını bulunmuş. 
Çiçek, verem mesela kıran girdi derlerdi. Hanımın dedesi kefen ye-
tiştirememiş. Yedi çocuğu ölmüş arka arkasına. Ölümlerden sonra 
kıran girdi dediler. Ülke gelişmişse sağlığa çözümü buluyor. Tek-
nolojiyi ilerliyor”. (Mehmet, Baby Boomer, Emekli Esnaf). 

Baby Boomer kuşağı, büyük salgınlar sırasında çocuk ya 
da yeni yetişkin olduklarından bu olayları doğrudan dene-
yimlememiş ancak ebeveynlerinden veya daha yaşlı akraba-
larından bu salgınlar hakkında hikayeler duyarak dönemin 
toplumsal belleğinde yer eden korkuları ve tecrübeleri dev-
ralmışlardır. Bu nedenle, Baby Boomer kuşağının salgınlar 
hakkındaki görüşleri hem ikinci elden edinilen bilgi hem de 
daha önceki dönemlerin sınırlı tıbbi ve teknolojik imkanlarına 
dayalıdır.  

Tıbbi gelişmelerin sınırlı olduğu, yaygın aşıların veya et-
kili ilaçların henüz bulunmadığı bir dönemi hatırlayan Baby 
Boomer kuşağı, bu nedenlerle salgınların etkisini daha doğ-
rudan kavramıştır. Dolayısıyla, bu kuşağın salgınlara yönelik 
yaklaşımı, tarihsel bellek ile kişisel ve ailevi deneyimlerin bir 
kombinasyonudur. Diğer yandan salgın hastalıklarda bireyin 
ihmali çoğunlukla X kuşağında görülmektedir:  



 

138 

“İnsanların pisliğini düşünüyorum. Pis oldukları için”. (Gülay, 
X, Adli Katip). 

X kuşağı, sorumluluğu bireylerin davranışlarına bağla-
yarak hastalığın yayılmasını kişisel ihmallerin bir sonucu ola-
rak görmektedir. Bu da X kuşağının, toplumsal sorunlarda bi-
reylerin tutum ve davranışlarının önemli olduğuna inandı-
ğını göstermektedir. Bu düşünce modern öncesi dönemi ve o 
dönemin insanını tasvir eden açıklamalara yöneliktir. İnşa 
edilen modern öncesi dönem hastalıkların teşhis ve tedavisi-
nin yapılamadığı, imkansızlıkların hüküm sürdüğü bir dö-
nemdir. Dönemin insanı ise tarihsel salgınlarda başrol oyun-
cusudur. Tanrıyı tarihin sahnesinde ölümlerden sorumlu tut-
mayan günümüz insanı için tarihin insanı kirli çevre içeri-
sinde kirli ve pis olarak hastalık yaymaktadır. Benzer bir ba-
kış açısı Y kuşağının çoğunluğunda da sürdürülmektedir:  

“Bu salgınların normal ilahi müdahale olduğunu düşünmüyo-
rum. Hani kirlilik vesaire gibi şeylerden…” (Metehan, Y, Öğret-
men). 

Y kuşağının bu tutumu, modern tıbbın ve bilimsel bilgi-
nin ön plana çıktığı bir dönemde yetişmiş olmalarıyla ilişkili-
dir. Dolayısıyla, çevresel faktörlerin hastalıkların yayılma-
sında önemli rol oynadığına dair bir farkındalık geliştirmiş-
lerdir. Z kuşağı ise Baby Boomer ile benzer bir duruma dikkat 
çekmektedir:  

“Eski çağdaki yani tedaviniz ya da tedavi yolunun geliştirileme-
mesinden ötürü belki o kadar ilerlemiştir. Yani günümüzde tabii 
çok her şey çok fazla gelişti. O zamanlar işte maske, koruma, ilaç 
bunlar çok kısıtlıydı”. (Sena Nur, Z, Öğrenci). 

Z kuşağının çoğunluğu, tıpkı Baby Boomerda olduğu 
gibi tarihsel salgınları değerlendirirken dönemin tıbbi ve tek-
nolojik yetersizliklerine odaklanması bağlamında Baby Boo-
mer kuşağı ile irtibat halindedir. Günümüzde sağlık hizmet-



 

139 

lerinin daha gelişmiş ve erişilebilir olması, bu kuşağın geç-
mişte yaşanan salgınları daha çok eksik tedavi yöntemleri ve 
sınırlı koruyucu önlemlerle ilişkilendirmesine neden olmuş 
ve bu yüzden, geçmişteki salgınların büyük ölçüde tıbbi ve 
teknolojik gerilikten kaynaklandığına inanmışlardır.  

Bu farklılıklar, her bir kuşağın kendi tarihsel ve toplum-
sal bağlamında gelişen deneyimlerini ve değerlerini yansıt-
makla birlikte, bir diğerine tamamen zıt olan yeni bir kuşak 
tanımı ortaya koymamaktadır. Aksine, bu kuşaklar arasın-
daki etkileşimler, toplumsal değişim süreçlerinde sürekliliği 
ve uyarlanabilirliği temsil etmektedir. Özellikle Z kuşağının, 
Baby Boomer kuşağının tarihsel bakış açısını anlayarak bu 
perspektifi modern tıbbın gelişmeleri ile birleştirmesi, kuşak-
lar arası bir diyalog ve bağ kurduğunu göstermektedir. Dola-
yısıyla, kuşaklar arasındaki bu farklılıkların toplamı, radikal 
bir kırılmadan ziyade, tarihsel deneyimlerin ve toplumsal de-
ğerlerin evrimsel bir süreç içerisinde aktarılmasını ve yeniden 
yorumlanmasını ifade etmektedir. Bu süreç, her bir kuşağın 
kendi özgünlüğünü korurken, önceki kuşakların deneyimle-
rinden de faydalanarak ortak bir toplumsal belleği ve gele-
ceğe yönelik kolektif bir vizyonu desteklemektedir.  

 

4.2.4. Günümüz Salgın Hastalıkları 

Günümüz salgın hastalıklarına ilişkin algılar ve anlam-
lar, bireyler arasında çeşitli temalar etrafında şekillenmekte-
dir. Bu temalar, farklı kuşaklar arasında değişiklik göster-
mekle birlikte, salgınların nedenleri ve sonuçlarına dair farklı 
yaklaşımlar sunmaktadır. 



 

140 

 
Şekil 7: Günümüz Salgın Hastalıklarına İlişkin Algı ve Anlamlar 

 

Öncelikle, ihmal ve bireysel sorumluluk, modern yaşa-
mın bir yan etkisi olarak kabul edilen çevresel kirlilik, sağlık-
sız beslenme alışkanlıkları, ilahi ceza, kaderin bir parçası veya 
manevi imtihanın yanı sıra komplo teorileri kendini göster-
mektedir. İlk olarak Baby Boomer kuşağının çoğunluğunun 
günümüz salgın hastalıklarında komplo teorilerini benimse-
diği ortaya çıkmaktadır:  

“İnsanlar üretti bilerek, maske üretildi, ilaç satıldı, bir şeyler ya-
pıldı. Yani bir sürü bir masraf. Kendileri kazansın diye yaptılar”. 
(Fatma, Baby Boomer, Ev hanımı). 
“Zenginler, Amerikan kişiler devletlerin arasında ekonomiyi dü-
şürmek için yani çökertelim ki o bize muhtaç olsun diye çıkardılar 
hastalığı. Maksat bunların ilaç satmak”. (Zafer, Baby Boomer, 
Emekli Serbest Meslek). 

Komplo teorileri tarihi oldukça eski bir geçmişe sahiptir. 
Özellikle, veba salgını sonrasında insanların ontolojik güven-
lik duygusunun sarsılması sonucu, günah keçisi arama yo-
luna giderek cadı avları düzenlemesi gibi örnekler görülmüş-
tür. Aydınlanma çağı, tesadüf ve kaosu reddetmiş ancak bu 
düşünce, her şeyi gizli karanlık güçlerle açıklayan komplo te-



 

141 

orileri için de uygun bir zemin hazırlamıştır. Komplo teori-
leri, toplumun belirli dönemlerinde normların işlemediği, 
risk ve belirsizliğin arttığı, insanların ontolojik güvenlik duy-
gusunun sarsıldığı zamanlarda bir anlam haritası ve davranış 
rehberi sunmaktadır (Bozkurt, 2022). Bu teoriler, insanların 
dünya ve çevreleri hakkında daha fazla bilgi edinme isteğinin 
ve şüpheci bir tutumun sonucudur. Günümüzde, Baby Boo-
mer kuşağının Kovid-19’a yönelik bakış açısı, özellikle ticari 
komplo teorilerine duyulan inançla şekillenmektedir. Bu ku-
şağın temsilcileri, virüsün laboratuvar kökenli olduğuna, ka-
sıtlı olarak yayılabileceğine ve ekonomik çıkarlar doğrultu-
sunda üretildiğine dair görüşler ortaya koymaktadır. Soğuk 
Savaş, teknolojik dönüşümler ve ekonomik dalgalanmalar 
gibi büyük olaylara tanıklık etmesi, bu kuşağın dış güçlere 
karşı bir risk algısını oluşturmuştur. Ticari komplo teorileri-
nin yanı sıra ideolojik komplo teorileri de yine bu kuşakta 
vurgulanmaktadır: 

“Nüfusu azaltma yolunda da kullanıldı. Olabilir diyorum, oldu 
demiyorum ama ihtimal yani”. (Bedriye, Baby Boomer, Emekli Es-
naf). 

Endişe ve belirsizliğin arttığı durumla karşı karşıya kalan 
Baby Boomer mevcut bilgi boşluklarını doldurma ve güven 
arayışının bir sonucu olarak spekülatif ve eleştirel yaklaşım-
lara yönlendirmiştir. Diğer yandan X kuşağının çoğunluğu-
nun ticari ve ideolojik komplo teorilerine inanıyor olması 
Baby Boomer ile sürekliliğine işaret etmektedir:  

“Salgınları bence insanlar para kazanma amacıyla çıkarıyorlar”. 
(Sibel, X, Hemşire). 
“Nüfus çok fazla. Biraz da biz insanların azalması gerektiğini dü-
şünüyorum. O yüzden herhalde salgın çıkıyor. Yani salgınlar 
belki yapılmış olabilir, insan üretimi olabilir yani öyle düşünüyo-
rum”. (Rahime, X, Emekli Hemşire). 



 

142 

X kuşağının, sağlık krizlerini büyük çaplı ekonomik ve 
politik oyunlarla ilişkilendirme eğilimini ve böylece toplum-
sal olaylara yönelik şüpheci ve eleştirel bir tutum sergiledi-
ğini göstermektedir. Ancak bunun yanı sıra postmodern bir 
duruş da ilk olarak bu kuşakta belirmektedir: 

“Dünyanın sonu yaklaşınca salgın hastalık artacak diyorlar. La-
boratuvar ortamında da yapıldı insanların nüfusunu azaltmak 
için yapıldı diyorlar. Bunun yanında deccallar, mehdi, dünyanın 
bir yerinde dünya sona yaklaştı. İşte ondan dolayı da bu salgından 
arttı. O yüzden ne desem boş”. (Feride, X, Emekli Memur). 
“Şimdi bir yarasa mantıklı geliyor biri de diyor ki nesli gençleştir-
mek için o da mantıklı geliyor. Yani şimdi ben hangisine inana-
yım? Kimi diyor ilaç firmaları zenginleşmek için yaptı diyor o da 
mantıklı geliyor. Kimi milyonlarca emekli var yaşlı nesil. Adam 
yetmiş beş, seksen yaşına gelmiş. Hala devletin sırtında bir kam-
bur olmuş. İşte böylelerini ortadan temizlemek için. O da bana 
mantıklı geliyor. Hepsi olabilir diyorsun”. (Cevdet, X, Emekli Ser-
best Meslek). 

X kuşağının Kovid-19'a yönelik çok çeşitli sebeplerle or-
taya çıkabileceğine dair bir inanç taşıdığını ve bu sebepler 
arasında nüfus kontrolü, ilaç firmalarının ekonomik çıkarları 
ve daha genel bir kozmik veya dini açıklama, post-modern bir 
yaklaşımı ve şüphecilik eğilimlerini yansıtmaktadır. Bu bakış 
açısı, gerçekliğin ve doğruluğun göreceli olduğu inancını 
yansıtmaktadır. X kuşağı, bir olayın arkasındaki gerçek ne-
deni belirlemekte zorlanırken, çeşitli ve genellikle çelişkili 
açıklamalar arasında kalmaktadır.  

Y kuşağının Kovid-19'a yönelik görüşü ise Baby Boomer 
ve X kuşağının komplo teorilerine yönelik bakış açılarıyla 
benzerlikler taşımaktadır: 

“Masonların olduğunu söyleyenler var. İşte bir tane Amerikalı 
dünyanın en zengin adamı tüm dünyayı ele geçirecek diyorlardı. 
Tik Tok'ta bir tane adamdan duymuştum. Yani demek istediğim 
insanları kontrol etmek olduğunu söylüyorlar. Benim düşüncem 



 

143 

bu yönde. Bu daha ağır basıyor yani”. (Çetin, Y, Adli Tıp Tekni-
keri). 

Ancak Y kuşağının bu bakış açısı, hem Baby Boomer hem 
de X kuşağının komplo teorilerine yönelik eğilimleriyle ben-
zerlik taşırken, özellikle Tik Tok gibi dijital medya aracılığıyla 
yayılan bilgilere dayanarak bilgi tüketim biçimi ve bu bilgileri 
nasıl yorumladığı ile ilgili farklılıkları gözler önüne sermek-
tedir. Diğer yandan Y kuşakları salgınlar konusunda daha 
çok insanı sorumlu tutmaktadır: 

“Bence doğayla bu kadar çok uğraşırsan çok güzel tokadını vurur. 
İnsanoğlu her şeyin dengesini bozduruyor ki mesela kovid zamanı 
herkes eve kapandı. Denizlerdeki temizlik oranı arttı. Hava kirliliği 
azaldı”. (Şeyda, Y, Öğrenci). 
“Mesela temizlik çok önemli. Yani baktığımız zaman bu salgınlar 
mesela ilk önce yabancı ülkelerde çıkmıştı değil mi? Veba da öyle. 
Mesela o da bilime göre işte fareden kaynaklandı, işte bu kovidin 
yarasadan kaynaklandığını falan söylüyor araştıranlar. Yani ben 
temiz olunması gerektiği taraftarındayım. Yenilip içilenlere dikkat 
edilmesi gerektiği taraftarındayım. Bütün bunlar olmasaydı nasıl 
çıkacaktı ortaya?” (Kübra, Y, Çalışmıyor). 

Bilim insanları, Kovid-19'un neden ortaya çıktığına dair 
kesin bir yanıt bulamamışlar ancak virüsün çıkışının, Çin'in 
Wuhan kentindeki deniz ürünleri pazarında bulunan vahşi 
hayvanlarla temas sonucu olduğu düşünülmektedir. Bazı 
araştırmacılar, virüsün yarasalardan kaynaklandığını, ancak 
insanlarla temas ettiği için mutasyona uğradığını da öne sür-
mektedirler. Araştırmaya katılan Y kuşakları, çoğunlukla Ko-
vid-19'un nedenleri hakkında bireysel faktörlere odaklandık-
ları görülmektedir. Y kuşağının, çevresel temizlik ve kişisel 
hijyenle salgınlar arasındaki ilişkiye dair geliştirdiği farkında-
lık, diğer kuşaklardan farklı olarak doğa ve insan sağlığı ara-
sındaki bağı daha çok ön plana çıkarmaktadır.  



 

144 

Z kuşağının görüşleri ise tüm kuşaklarla irtibat kurmakla 
birlikte kuşağın çoğunluğu için nüfusa dayalı komplo teori-
leri daha çok belirginleşmektedir: 

“Tamamen planlanmış bir şeydi dünyadaki nüfusun azalması için 
yapılan bir çalışmaydı. Bence bu tamamen hastalıklı bir savaştı”. 
(Öznur, Z, Öğrenci). 

“Nüfusu kontrol altına alma çabası diye bir görüş vardı ya ben ona 
katılıyorum ya yani bence hastalık çıkmadı çıkarıldı”. (Sena Nur, 
Z, Öğrenci). 

“Bilinçli üretim. Nüfus gitgide artıyor ve dünyaya hani yetmeye-
cek bir noktaya geliyor. Hani ondan dolayı zayıf olan insanları or-
tadan kaldırmak için yapmış olabilirler diye düşünüyorum”. 
(Ozan, Z, Öğrenci). 

Tüm kuşaklar salgının karmaşıklığı karşısında belirsiz-
liği ve korkuyu yönetmek için salgının doğal değil insan ya-
pımı veya kasıtlı olduğu yönündeki komplo teorilerine açık 
bir eğilim sergilemesi kuşaklar arası değişmeyen sabitleri 
göstermektedir. Diğer yandan değişen sabitlere bakıldığında 
Baby Boomer’da öne sürülen ekonomik ve ideolojik çıkarlar 
doğrultusunda kasıtlı üretilen salgının X kuşağında postmo-
dern şüphecilik ile her türlü açıklamanın geçerli olabileceğini 
kabul etmesidir. Y kuşağı, dijital medya ve sosyal medya ara-
cılığıyla yayılan komplo teorilerine daha fazla maruz kal-
makta ve bunları kaynak olarak kullanmaktadır. Z kuşağı, di-
ğer kuşaklara kıyasla daha keskin bir şekilde nüfus kontrolü 
ve bilinçli üretim gibi teorilere inanma eğilimindedir. 

 

4.2.5. Salgın Hastalıkların Tedavi Yöntemleri 

Kovid-19 salgını sürecinde bireylere, hastalanmadan 
önce, hastalık sırasında ve sonrasında yapılması gereken be-
lirli davranış kalıpları (fiziksel mesafe, maske kullanımı, hij-
yen kuralları gibi) olduğu kadar uygulanması gereken bir dizi 



 

145 

tedavi yöntemi de sunulmuştur. Katılımcıların söz konusu te-
davi yöntemlerine ilişkin tavırları şekil 8’de verilmiştir. 

 
Şekil 8: Salgın Hastalıkların Tedavi Yöntemlerine Dair Yaklaşımlar 

 

Katılımcılar, bu döneme dair tedavi yöntemleriyle ilgili 
çoğunlukla pişmanlıklarını dile getirirken, BioNTech aşısına 
duyulan güven en çok vurgulanan ifadeler arasında yer al-
mıştır. Baby Boomer kuşağının çoğunluğu salgın hastalığın 
tedavi yöntemine dair yaklaşımları çoğunlukla devlete ve 
tıbbi otoriteye zorunlu/güven ile yan etkiler konusunda kendi 
tabirleriyle dış güçlere güvensizlik hali ortaya çıkmaktadır:  

“Dört defa yaptırdım. Devlet, bilim adamları yaptırın dediler ben 
yaptım. Doktorlar yapıyorsa mutlaka onlar her şeyin ilmini bili-
yor. Güvendim”. (Ayfer, Baby Boomer, Emekli Öğretmen). 

“Doktorlar yapıyorsa mutlaka onlar her şeyin ilmini biliyor. Nasıl 
yapıldığını biliyor, insana zarar verip vermeyeceğini biliyor. Aşı 
vurulduğum için aşıya da güvendim”. (Tahir, Baby Boomer, 
Emekli Öğretmen). 

Baby Boomer kuşağının çoğunluğu otoriteye, devlete ve 
uzmanlara yüksek düzeyde güven duymaktadır. Bu kuşak, 
devletin sunduğu sağlık politikalarını ve bilim insanlarının 



 

146 

önerilerini, rasyonel-legal otoritenin bir yansıması olarak gör-
mektedir. Devletin ve uzmanların önerilerini sorgulamak ye-
rine, otoritenin bilgi ve deneyimine dayanarak hareket etmeyi 
tercih etmektedir. Giddens, (1991) modern toplumlarda bi-
reylerin karmaşık ve belirsiz dünyada ontolojik güven duy-
gusu geliştirdiğini öne sürmektedir. Bu güven, bireylerin 
günlük yaşamda kendilerini güvende hissetmeleri için gerek-
lidir. Baby Boomer kuşağı, devletin sunduğu tedavi ve aşı se-
çeneklerine güvenerek ontolojik güven duygusunu koru-
maya çalışmaktadır. Literatürde, otoriteyi sorgulayan ve sta-
tükoya meydan okumaktan çekinmeyen bir karakter yapısına 
sahip olan Baby Boomer kuşağı kovid-19 söz konusu oldu-
ğunda devletin sunduğu tedavi ve aşı seçeneklerine güven-
mesi, kuşak kuşak literatüründeki tanımlamalarla yüzeysel 
olarak çelişkili görünse de, bu durumu ontolojik güven ve be-
lirsizlik yönetimi bağlamında anlamak gerekmektedir. Otori-
teye sorgusuz güvenin ardındaki temel neden, bilmedikleri 
ve kontrol edemedikleri bir durumda başka bir seçenekleri-
nin olmaması ve bu belirsizlik durumunda güvenmenin on-
tolojik güvenlerini sürdürmenin tek yolu olarak görünmesi-
dir. Ancak, bu güven eğiliminin kovid-19 gibi sağlık temelli 
bir krizle sınırlı olduğu söylenebilir. Eğer konu siyasi, ekono-
mik ya da kültürel/dini değerlerle ilgili bir mesele olsaydı, 
Baby Boomer kuşağının karakteristik sorgulayıcı yapısının 
daha belirgin hale gelmesi beklenebilirdi. Çünkü bu alanlarda 
bilgi ve deneyimleri, bireysel ya da toplumsal değerlerini ko-
ruma güdüsü, bu konularda daha eleştirel bir tutum sergile-
melerine yol açabilir. Diğer yandan özellikle kuşağın bazı bi-
reyleri aşı sonrasında yaşadıkları sağlık sorunları ve pişman-
lıkları dile getirmeleri, kuşak içinde aşıya yönelik tutumların 
homojen olmadığını gösterirken bu durumun sorumlusu aşı-
nın menşei otoritelerdir.  



 

147 

“Aşıdan da çok insan öldü. Ondan sonra vallahi dördüncüyü biraz 
zoraki yaptırdım. Aşıdan sonra da benim vücut direncimin düştü-
ğünü hissediyorum. Şu kolum hep ağrıyor”. (Cemile, Baby Boo-
mer, Emekli Memur). 

“Korunmak için yaptırdım sonra da bazı rahatsızlıklar çıktı piş-
man oldum yaptırdığıma. Bu dönemde olduğu kadar bacaktan 
pıhtı atmış, kalp de pıhtı atmış işte bunu aşıya bağlayanlar var. Bu 
yüzden üçüncü aşıyı olmadım”. (Mehmet, Baby Boomer, Emekli 
Esnaf). 

Kovid-19 pandemisi sürecinde, Baby Boomer kuşağı, 
hastalığın ölümcül etkilerine karşı en savunmasız gruplardan 
biri olarak, aşı olma konusunda önceliklendirilmiş ve bu ne-
denle ilk aşılananlar arasında yer almıştır. Bu kuşak, maruz 
kaldıkları yüksek riskin bilinciyle “ölmemek” amacıyla aşıyı 
gönüllü olarak kabul etmiştir. Ayrıca, pandemi döneminde 
yaşlı bireyler toplumda daha fazla dikkat çeken ve hatta dam-
galanan bir grup haline geldi ki bu durum, onları aşı olma ko-
nusunda teşvik eden önemli bir etken olmuştur. Ancak, aşı 
sonrası bazı bireylerde görülen sağlık sorunları ve bu sorun-
ların aşıyla ilişkilendirilmesi, başlangıçtaki bu bilinmezliğin 
mecburiyetine rağmen, Baby Boomer kuşağı için aşıya yöne-
lik şüphelerin artmasına neden olmuştur. Bu durum, söz ko-
nusu kuşağın, tıbbi otoritelere olan güveninin ne kadar kırıl-
gan olduğunu ve bireysel deneyimlerin bu güven üzerinde ne 
denli etkili olabileceğini göstermektedir. Diğer yandan X ku-
şağının Kovid-19 aşılarına yönelik karmaşık ve eleştirel bakış 
açısı güven, bilimsel bilgi ve kişisel deneyimlerin nasıl etkili 
olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. 

“Ben iki doz BioNTech yaptırdım. Kimi duysam kalp krizi geçiri-
yor. Deney tahtası gibi olduk o dönemde”. (Feride, X, Emekli Me-
mur). 

“Çin aşısına çok güvenmedim. Yeğenim var benim göğüs hasta-
lıkları uzmanı onunla mütalaa ettik daha iyi olacağını düşün-
düm”. (Rahime, X, Emekli Hemşire). 



 

148 

“BioNTech olduğum zaman Türkovac vardı. Güvenmedim. Yeni 
çıkmıştı çünkü. Çok araştırılması yapılmadı. Almanların bu ko-
nuda bence daha… Bir de onu daha çok yaptırıyorlardı her yerde 
bunu garanti gibi görüyorlar”. (Sibel, X, Hemşire). 

X kuşağı katılımcılarının Kovid-19 aşılarına yönelik tu-
tumları, Baby Boomer kuşağı ile kıyaslandığında X kuşağının 
çoğunluğu daha sorgulayıcı ve şüpheci bir yaklaşım sergile-
mektedir. X kuşağının, aşılara yönelik güvensizliklerini çeşitli 
sağlık komplikasyonlarına dayandırmaları ve kendilerini 
“deney tahtası” olarak görmeleri, bu kuşağın hem otoriteye 
hem de teknoloji ve sağlık uygulamalarına dair daha eleştirel 
bir bakış açısına sahip olduklarını göstermektedir. Ayrıca bu 
kuşağın aşı tercihlerinde, bilimsel tavsiyeler yerine kişisel de-
neyimler, aile bireylerinin görüşleri ve Batı tıbbına olan gü-
ven gibi unsurların etkili olduğu görülmektedir. Y kuşağı ise 
çoğunlukla Kovid-19 sürecinde hem tıbbi hem de toplumsal 
baskılara karşı eleştirel bir tutum benimsemiş ve bu süreçte 
güvenilirlik, bilgi eksikliği ve modern tıbbın sınırları gibi ko-
nularda derin bir sorgulama içerisine girmiştir. 

“Aşıyı biraz da korkudan dolayı olduk. Yani hastalıktan değil de 
toplumdan dışlanmaktan olduk”. (Metehan, Y, Öğretmen). 

“Bu kovid meselesi çok fazla karışıktı ve ben de ölecek durumda 
olmadığım için güvenmedim ilaçlara. Bitkisel tedaviler yeterli gel-
mediği için de soğuk algınlığı ilaçları kullandım ”. (Çetin, Y, Adli 
Tıp Teknikeri). 

“Kovid oldum ama ilaç kullanmadım. BioNTech çok daha ürkü-
tücü. Yeni bir teknoloji ve senin vücudundan atılamıyor. Gidip 
senin bir DNA, RNA bölgene entegre olup orada farklı bir şey 
ürettirebilir. Bunlar on-on beş yıl sonra açığa çıkacak şeyler. Me-
sela hacamat ve sülük hep vardı ama bu kovid döneminde artış gös-
terdi çünkü iğneden arda kalan etkileri insanlar hacamatla atmak 
istedi. İşte kovid dediler, insanlara sabah akşam sekizer, on altışar 
ciğerleri iflas ettirecek, görmeyi, dinlemeyi bozacak ciddi ilaçlar 



 

149 

içirdiler. Üç beş ay sonra o ilacın etkisiz olduğunu açıkladılar. Ay-
rıca bir aşının on yıllık, on beş yıllık bir geçmişi olur. Genelde iki 
yılda aşı olmaz. Çıkarılan aşıların sonuçların ne olacağı araştırıl-
madan vurulması zaten tam bir felaket”. (Taner, Y, Adli Tıp Dok-
toru). 

Y kuşağı çoğunlukla Kovid-19 sürecine yönelik bir güven 
eksikliği ve risk algısı taşımaktadır. Bu kuşağın bireyleri, aşı-
lara dair belirsizlik ve yeni teknolojilere karşı şüpheci bir yak-
laşım sergileyerek daha bilindik ve geleneksel yöntemlere yö-
nelmiştir. Ayrıca, Y kuşağının aşı olma kararlarının sadece 
sağlıkla ilgili değil, aynı zamanda sosyal faktörler tarafından 
da şekillendiği görülmektedir. Sosyal çevrenin ve toplumun 
aşıya dair beklentileri, bireylerin kararlarında önemli bir et-
ken olmuş bu kuşak kendisini toplumsal baskılar karşısında 
bir uyum sağlama gereği içinde bulmuştur.  

Z kuşağının Kovid-19 aşılarına dair tercihleri ise bilime 
ve teknolojiye olan güvenin coğrafi ve kültürel temellere da-
yandığını göstermektedir: 

“Alman aşısı yaptırdım. Çin aşısının hangi ülkelere aldığına bak-
tım ve Endonezya ve Güney Amerika'dan bir kaç ülke var. Bilimin 
oluştuğu ve geliştiği yer aslında Avrupa. Avrupalıların yaptırdı-
ğını yaptırmak daha makul. Güvenebileceğini biliyorsun” (Zehra 
İrem, Z, Öğrenci). 

“BioNTech yaptırdım, ailem Türklerin yaptığı aşıya çok güven-
medi. Dünya onu yaptırıyor diye güvendiler. Herkes yaptırıyordu 
diye yaptırdım ama ailem özgür bıraksaydı yine BioNTech yaptı-
rırdım”. (Ayşe Betül, Z, Öğrenci). 

Batı ülkelerinin sağlık standartlarını ve teknolojik geliş-
melerini yüksek bir referans olarak gören Z kuşağı, gelişmiş 
Batı ülkelerinden gelen aşıları tercih etmekte, buna karşın 
Doğu kökenli aşılar konusunda şüpheci bir yaklaşım sergile-
mektedir. Bu durumda, Z kuşağının Kovid-19 aşıları konu-
sundaki tutumları, self-oryantalizm teması çerçevesinde de-
ğerlendirilebilir. Self-oryantalizm, Batı kültürünün kendisini 



 

150 

inşa etmek için Doğu toplumlarını “öteki” olarak tanımladığı 
ve bu tanımlamayı benimseyen Doğu toplumlarının kendile-
rini modern bilimsel bilgi ya da tıbbi gelişmelerin gerisinde 
kalan bir algısal sürece hapsederek self-oryantalizme yönel-
diği fikridir (Durna, 2004: 263). Self-oryantalizm çerçeve-
sinde, Doğu toplumlarının kendilerini Batı karşısında eksik 
veya yetersiz hissetmesi ve Batı'nın üstünlüğünü içselleştir-
mesi, Z kuşağının aşı tercihleri üzerinde etkili olmuştur. 
BioNTech aşısı tercih edilirken, Batı'nın sağlık alanındaki iler-
lemelerine duyulan güven vurgulanmakta bu güvenin hem 
kişisel tercihleri hem de ailelerin tutumlarını etkilediği anla-
şılmaktadır. Buna karşın, Çin gibi Doğu kökenli aşıların daha 
az gelişmiş ülkelerde kullanılması, Z kuşağının bu aşılara 
duyduğu güvensizliği artırmaktadır. Sonuç olarak Z kuşağı-
nın Batı kökenli sağlık ürünlerine duyduğu güven ve Doğu 
kökenli ürünlere karşı duyduğu güvensizlik, Batı'nın sağlık 
standartlarının üstünlüğünü kabul etmenin ve bu standart-
lara özdeşleşmenin bir yansımasıdır.  

 

4.2.6. Modern Tıbbın Etkisi 

Modern tıp için ilaçların olumsuz sonuçlara yol açabile-
ceğine dair endişeler, tedavi sürecinde kapitalist sistemin 
rolü, bazı doktorların yetersiz olabileceği ve tedavi süreçle-
rinde bu yetersizliklerin sorun yaratabileceği görüşleri sıkça 
dile getirilse de sağlık kurumları ve kurumsal otoriteleri, ku-
şakların hastalıklara ilişkin çare aradıkları ilk kurumlardır.  



 

151 

 
Şekil 9: Modern Tıbbın Etkisine İlişkin Algı ve Anlamlar 

 

Güven, seçimlerin, risklerin ve olasılıkların olduğu du-
rumlarda gündeme gelen bir konu olarak kabul edilse de 
Baby Boomer kuşağının çoğunluğunun modern tıbbı genel 
olarak desteklediği ve tıbbi otoritelere karşı yüksek bir güven 
duygusu beslediği görülmektedir.  

“Modern tıbba güveniyorum. Şimdi diyor ki adam bunun ilacı bu 
diyor. Demek ki yanılabiliyor. Tıp yanılmıyor doktorlar yanılıyor. 
Bir doktor bundan elli sene önce dedi ki biz doktorlar insanların 
ömrünü uzatamayız ama ömrünün sonuna kadar sağlıklı yaşama-
sını sağlarız. Teknolojiye bağlı… Hücceten öldü derdik. Aniden 
öldü. Adam daralıyordu, tıpta cihaz yoktu hastalıklar vardı ama 
bilinmiyordu”. (Mehmet, Baby Boomer, Emekli Esnaf). 

Bu kuşağın bireyleri arasında, genel olarak tıbbi otoriteye 
duyulan güvenin yanı sıra bireysel olarak doktorlara karşı 
eleştirel bir tutum da gözlemlenmektedir. Güven, tamamen 
emin olma derecesinde olmamakla birlikte Baby Boomerlar 
güven duymaya mecbur hissetmektedir. Bu koşullarda, “zo-
runlu/mecburi güven” durumu ortaya çıkmaktadır. Baby Bo-
omerlar genellikle bu durumu “güvenmeyip de ne yapalım” 
şeklinde ifade etmektedir. Bu durum, doktorların tüm hasta-
lıkları doğru bir şekilde teşhis edebileceğine dair bir inançla 



 

152 

birlikte, ilaç şirketlerinin ve tıbbi firmaların şeffaflığına dair 
şüpheleri içermektedir.  

“Doktorun bilemeyeceği hastalık yoktur ama bu ilaç satan firmalar 
kar elde etmek için doktorların hastalığı iyileştirmemesi için baskı 
uyguluyor”. (Zafer, Baby Boomer, Emekli Serbest Meslek). 

Benzer bir yaklaşım X kuşağında da sürdürülmektedir: 
“Doktorların da yetişebildikleri yer var yetişemedikleri yer var so-
nuçta hepimiz insanız. Yapabileceğimiz sınırlı. Yani kesin şu has-
talığı doktor bilemez dediğim bir hastalık yok ama olabileceğini dü-
şünüyorum. Doktorlar her şeyi bilmek zorunda değiller”. (Aysun, 
X, Aşçı). 

“Doktorlara tabi ki güveniyorum ama işin gerçeği başka. Aslında 
modern tıp yıllarca karşı çıktı geleneksel tedavilere çünkü karşı çı-
kan aslında ilaç firmalarıydı. Alternatif tıp ve modern tıp aslında 
bir araya gelse belki dünyada tedavi edemeyecekleri bir hastalık 
yok. Sağlık ocağında çalışırken kızamık aşılarının tarihi geçti diye 
bakanlığa gönderdik. Yapılmasında bir sakınca yoktur denildi ve 
çocuklara yapıldı. O çocuklar belli bir zaman sonra daha ağır kıza-
mık geçirdiler”. (Rahime, X, Emekli Hemşire). 

Bireyler her ne kadar doktor ile güven kelimesini eş ola-
rak kullansa da doktorların aşamayacağı sınırların olduğunu 
kabul etmektedir. Güven teslimiyetle ilişkilidir. Ölümsüzlük 
arzusu ile ilişkili değildir. Tedavinin sonuç vermeyeceğini 
bile bile acının dindirilmesi ya da en iyi olana bir başkasının 
karar vermesine yönelik bir güvendir. Doktorun aşamayacağı 
sınır elbette temelde ölüme yöneliktir. Tıbbi bilgi ve deneyi-
minde de sınırları olabileceği gibi hastanın kişisel tercihleri 
veya hastalığın ilerlemiş evresi gibi faktörler de doktorun aşa-
mayacağı sınırlardır. Bu kuşak, Baby Boomer kuşağında ol-
duğu gibi çoğunlukla doktorların genel yetkinliğine ve bilgi 
birikimine güven duymakla birlikte, modern tıbbın sınırlılık-
larını ve sistemin işleyişindeki aksaklıkları da sorgulamakta-
dır. Bu aksaklıklar daha önce Baby Boomerların bahsettiği ilaç 



 

153 

şirketlerine yöneliktir. X kuşağı, sağlık alanında daha bütün-
sel ve entegre bir yaklaşımı desteklemekte ve mevcut sistemin 
bu ihtiyacı karşılamakta yetersiz kaldığını ifade etmektedir. 
Diğer yandan Y kuşağının modern tıbba yönelik algısı ise ço-
ğunlukla teknolojinin sunduğu imkanların sınırlılıklarını ka-
bul eden ve bu sınırlar içinde doktorların etkinliğine dair eleş-
tirel bir bakış açısı geliştiren bir perspektifi yansıtmaktadır. 

“Doktorun tedavi edebileceği hastalık belirli yerlere kadar şimdi 
teknolojinin elverdiği kadarıyla”. (Şeyda, Y, Öğrenci). 

“Doktorun bileceği hastalık çok az. En son ben doktora gittim 
adam şey diyor “ilaç sana fazla gelmiş düşürcem ben onu” dedi. 
“Tamam hocam” dedim ama şey mesela ben ilacı bırakalı altı ay 
olmuş”. (Aylin, Y, Adli Katip). 

“Eskiden yoğun bakımlarda bir ay geçiyor vefat ediyordu. Şimdi 
yoğun bakımlarda doksan gün, yüz seksen gün, cihazlarla yaşatıl-
maya çalışılıyor insanlar. İşte bunun en kötü örneği Kenan Işık 
maalesef. Yakınları şu an ölse üzüntü bile yaşayamayacak. Yoğun 
bakımlarda yatarak ölmesi hem ülke için ciddi külfet. Yoğun ba-
kımda yapılan işlemler en çok harcanan masraflar. Şimdiki özel 
hastaneler yoğun bakım, yatak sayısına kadar arttırdı. Niye? 
Çünkü yatan hasta her zaman iyi paradır. Yoğun bakımları da za-
ten bence arttırılmasının en büyük sebeplerinden biri bu ticari 
kaygı”. (Taner, Y, Adli Tıp Doktoru). 

 Y kuşağının eleştirileri, doktorların bilgi eksiklikleri ve 
ilaç tedavilerine olan güvenlerinin sınırlı olmasıyla ilişkilidir. 
Bu güvensizlik, Y kuşağının tıbbi otoritelere karşı daha sor-
gulayıcı ve eleştirel bir tutum takınmasına yol açmaktadır. 
Ayrıca Y kuşağı, sağlık sisteminin ticarileşmesi ve tedavi sü-
reçlerinin maliyet odaklı olmasına da dikkat çekmektedir. 
1980'li yıllardan itibaren ortaya çıkan neo-liberal politikaların 
bir etkisi olarak sağlık sektörü dünya genelinde özel serma-
yenin ilgi alanına girmiş ve sağlık bir endüstri haline gelmiştir 
(Sönmez, 2011: 70, Turancı ve Bulut, 2016: 41-44). İlaç sektö-



 

154 

rünün, “sağlık” değil de ticaret merkezli ele alınışı ve pazar-
lama sırasında gereksiz reçete edilen ilaçlar yoluyla bir yan-
dan en büyük alıcının devlet olması sebebiyle “maliyetin top-
lumsallaştırılması”nı beraberinde getirirken diğer yandan da 
bu ilaçları kullanan insanların sağlığını riske ettiği (Küçü-
kusta, 2009) düşünülmektedir. İlaç sektörünün ticari kaygıla-
rının öne çıktığı, doktorların ilaç firmalarının baskısı altında 
kaldığı, modern tıbbın alternatif tıbbı baskıladığı ifade edil-
mektedir. Ayrıca ilaç firmalarının insanların iyi olmasını iste-
mediği, bunun ilaç satışlarını azaltacağı için kaygı duyduğu 
belirtilmesi kapitalist sistemin ilaç sektörü üzerindeki etkisi 
ve para kazanma amacı vurgulanmaktadır. Bu çerçevede Y 
kuşağının modern tıbbı ve sağlık sisteminin ticarileşmesini 
eleştirisi, Foucault'nun tıbba yönelik eleştirisiyle örtüşmekte-
dir. Foucault’nun modern tıbba yönelik eleştirisi, tıbbın yal-
nızca hastalığı tedavi etme amacından saparak, bireylerin ya-
şamlarını yönetme ve onları ekonomik, politik sistemlere en-
tegre etme aracı haline gelmesiyle ilgilidir. Foucault, modern 
tıbbın, hastalığı tamamen ortadan kaldırmak yerine palyatif 
(geçici ve rahatlatıcı) çözümler sunarak hastaların yaşam sü-
recini uzattığını ve bu süreçte yeni hastalıkları teşvik ettiğini 
savunmaktadır. Yoğun bakım ünitelerinin genişletilmesi, 
hastaların uzun süre hastanelerde tutulması ve sağlık sistemi-
nin ticari çıkarlar doğrultusunda şekillenmesi, Foucault’nun 
eleştirdiği "sağlık endüstrisi" kavramına denk düşmektedir. 
Modern tıp, hastaların yaşam süresini uzatma amacı güder-
ken, bu süreçte hastalıkların kök nedenlerine yönelik tedavi 
sağlamaktan ziyade, bireyleri tıbbi sistemin sürekli bir parçası 
haline getirmektedir. Bu durum ise sadece hastaların ömürle-
rinin uzatılmasını sağlamakla kalmayıp, aynı zamanda yeni 
tıbbi müdahaleler ve ilaçlarla sürekli bir sağlık pazarının var-
lığını sürdürmesine katkı sağlamaktadır.  



 

155 

Bu nedenle katılımcılar için çoğunlukla modern tıp ve 
sağlık hizmeti, temel bir ihtiyaçtan ziyade bir sektör olarak iş-
lev görmektedir. Bu durum, Baby Boomer, X ve Y kuşakları 
tarafından çoğunlukla dile getirilmektedir. Öte yandan Z ku-
şağının modern tıbbın etkilerini değerlendirirken hem eleşti-
rel hem de umut dolu bir tutum sergilediği görülmektedir:  

“Ben ilaca karşıyım çoğu zaman ağrı kesici bile kullanmıyorum 
ama ne kadar güvenmesek de el mahkum”. (Öznur, Z, Öğrenci). 

“İlacıyla, doktoruyla, tedavisiyle alternatif tıptan daha iyidir. Kat 
daha iyidir. Bir kere bilimsel bir dayanağı var. Teknoloji bu hızla 
gelişmeye devam ederse iyileşemeyecek bir hastalık olacağını dü-
şünmüyorum”. (Ozan, Z, Öğrenci). 

Z kuşağının modern tıbbın etkisine ilişkin algıları iki zıt 
yönü yansıtmaktadır. İlk olarak Z kuşağının yarısına yakını 
tıbbi müdahalelere yönelik şüpheli tavırları diğer kuşaklarla 
benzerliklerini sağlarken diğer yarısı için teknolojik ilerleme-
lere olan güveni dile getirmeleri noktasında Baby Boomer ile 
benzerlik göstermektedir. Z kuşağına göre modern tıp, tıp 
alanındaki teknolojik ilerlemenin imkanı kadardır. Bugünün 
birikimsel gücü geçmişin aksaklıklarını nispeten bertaraf et-
miş ancak geleceğin tehditlerini de süreç içerisinde çözüme 
kavuşturacaktır.  

Nitekim kuşakların Kovid-19 pandemisi ve aşı süreçle-
rine ilişkin yaklaşımları analiz edildiğinde belirgin sosyokül-
türel farklılıklar ortaya çıkmaktadır. Baby Boomer kuşağının 
belirsizlik durumlarında devlete ve tıbbi otoriteye zo-
runlu/ontolojik güven geliştirmeleri süreci yönetmek için bir 
strateji olarak öne çıkarken X kuşağında otoriyete karşı eleşti-
rel ve sorgulayıcı bir yaklaşım görülmektedir. Bu yaklaşım Y 
kuşağında güvensizlik olarak kendisini göstermiş ve Z kuşa-
ğına gelindiğinde Batı menşeli teknolojilere ve sağlık ürünle-
rine yönelik güçlü bir güven belirmiştir.  

 



 

156 

4.2.7. Alternatif Tedaviler       

İçerisinde yer aldığımız toplumda alternatif tıbbın uygu-
layıcıları ya da uygulayanları kimileri tarafından benimsenir-
ken kimileri tarafından ise ağır ithamlarla bu uygulama ve 
uygulayıcıları reddedilmektedir. Alternatif tıp uygulamaları 
Türkiye’de daha çok Türk Tabipleri Birliği (TTB) tarafından 
rasyonel açıklamalara dayanmaması nedeni ile eleştirilmek-
tedir (Tütüncü ve Etiler, 2017:11). Alternatif tıp, modern tıb-
bın aksine, daha çok gözlem ve deneyimlere dayanmaktadır 
(Sütçü, 2018: 136). Her bir alternatif uygulama bilimsel kanıt-
lara dayanmaz ya da kontrollü bir şekilde gerçekleşen klinik 
deneylerle test edilmez ancak yine de dualarla kapanan yara-
lar veya dini inançlara dayalı ağrı tedavileri ile modern tıp 
uygulamaları aynı temelde değerlendirilemez. Zira her iki 
alan farklı ontolojik ve epistemolojik temellere dayansa da al-
ternatif tıp, aslolan bir tedavi yöntemi olarak kullanılmak ye-
rine daha çok ikincil daha kötümser bir ifadede ise hurafe ya 
da şarlatanlık olarak değerlendirilmektedir. Hastalıkları ön-
leme veya iyileştirme çabalarının bir ürünü olarak alternatif 
tedavi yöntemlerinin kullanımı toplumların kültürel değerler 
yargıları ve inançları tarafından şekillenmektedir. Kuşaktan 
kuşağa tecrübi bilgi aktarımı ile hastalıkların tedavisi sağlan-
dığı kadar ruhsal iyileşmeyi de amaç edinen bu yaklaşımın 
kökenleri oldukça uzun bir geçmişe dayanmakta ve günü-
müzde de varlığını sürdürmektedir. Geçmişin “koca karı ilaç-
ları” olarak adlandırılan bitkisel karışımları, okunma tedavisi 
gibi uygulamalar asıl tedavi sürecinin baş aktörü olmasa da 
kimine göre şifadır ve akupunktur, hipnoz, ozon uygulaması, 
kupa vb. uygulamalar hastalıkla mücadelede veya sağlığı ko-
rumada modern tıbbın tamamlayıcısı olarak görülmektedir.  

Baby Boomer kuşağının alternatif tedavilere ilişkin algı 
ve deneyimleri sınırlı bir kısmı için olumlu, çoğunluğu için 
ise olumsuz tutumları yansıtmaktadır:  



 

157 

“Ben psikolojik bir rahatlama olacağına inanıyorum. Dua ederek 
psikolojinizi rahatlatırsınız, psikolojide bütün vücudu rahatlatır, 
organları rahatlatır. Öyle geçer. Yani bunun silsilesi bu olsa ge-
rek”. (Ayfer, Baby Boomer, Emekli Öğretmen). 

Baby Boomer kuşağının çoğunluğu, modern tıbbın sağla-
dığı imkânlara büyük oranda güvenmekle birlikte, geleneksel 
ve alternatif tedavi yöntemlerine başvurma eğilimini de gös-
termektedir. Bu kuşağın güven ilişkisi, modern tıbba duyulan 
güven ile ciddi rahatsızlıklar karşısında çaresiz kalındığında 
alternatif tedavilere yönelme arasında gidip gelmektedir. So-
yut sistemlere duyulan güven, Baby Boomer kuşağı için mo-
dern tıbbın otoritesini pekiştirirken, psikolojik rahatlama ve 
dua gibi manevi pratiklerin de bu güven ilişkisine dahil edil-
mesi bu kuşağın modernite ile geleneksel arasında nasıl bir 
denge kurduğunu göstermektedir. Öte yandan, yaşanılan ha-
yal kırıklığı, alternatif tedavilerin başarısızlığı karşısında or-
taya çıkan güvensizliği yansıtmaktadır: 

“Alternatif dediğiniz şey sahtekarlıktır. Benim bildiğim bir tane 
adam vardı. Sarhoşun tekiydi. Adam Erenköy'e gitmiş. Sakal bı-
rakmış. Kur'an-ı Kerim okumayı da biliyor, muska yazmaya baş-
lamış. Nasıl güveneceksin?” (Tahir, Baby Boomer, Emekli Öğret-
men). 

“Çok hocaya gittim. İki bin Euro verdiğim hoca oldu. O zamandan 
bu zamana on daire alabilirdim bu parayla. Vallahi eşim iyi olsun 
istedim çok rahatsızdı, duramıyordu. Ağrı, ağrı… En sonunda 
psikolog bulunca şükürler olsun kurtulduk”. (Zafer, Baby Boomer, 
Emekli Serbest Meslek). 

Baby Boomer kuşağı, güven meselesinde bir çatışma ya-
şamaktadır; modern tıbba duyulan güvenin zayıfladığı nok-
tada, alternatif tedavilere yönelme eğilimi ortaya çıkmakta 
ancak bu da zamanla güvensizlikle yerini tekrar modern tıbba 
bırakmaktadır. Baby Boomer kuşağının büyük bir kısmı tıp 
alanında uzmanlaşmış hekimleri ve klinik tedavi yöntemle-
rini daha güvenilir ve etkili olarak değerlendirirken, alternatif 



 

158 

tedavi yöntemlerine karşı ciddi bir güvensizlik taşımaktadır-
lar. Özellikle, sülük ve hacamat gibi geleneksel alternatif yön-
temler, bu kuşak tarafından riskli ve etkisiz olarak görülmek-
tedir.  

“Kırıkçı, çıkıkçıya hiç gitmedim. Ortopediye giderim. Mesela ayak 
bileğimi burkmuştum. Ortopediye gittim. Şurada iyi bir kırıkçı çı-
kıkçı deseler korkarım. Onlar hiç şey yapmaz. Sülükten de çok kor-
karım. Hacamatta jilet atıyorlar korkarım. Hiç alternatif tıpla il-
gim yok”.  (Cemile, Baby Boomer, Emekli Memur). 

Modern tıbbın bu kuşak tarafından daha yüksek bir gü-
venlik standardı sunduğu ve alternatif tıbbın ise genellikle bi-
limsel geçerlilikten yoksun olduğu düşünülmektedir. Bu du-
rum, kuşağın sağlık tedavileri konusunda geleneksel yakla-
şımlara olan bağlılığını ve alternatif yöntemlere karşı duy-
duğu mesafeyi açıklamaktadır. X kuşağı ise çoğunlukla alter-
natif tedavileri modern tıbbın bir destekleyicisi olarak değer-
lendirmektedir: 

“Alternatif tıbbı fizik tedavinin bir kolu olarak düşünüyorum”. 
(Feride, X, Emekli Memur). 

“Buna da güveniyorum ama bir yere kadar. İlaçlar daha etkili diye 
düşünüyorum”. (Sibel, X, Hemşire). 

“Kimyasallar belki daha güçlü veya daha zararlı hale getiriyorlar 
ama bitkilerin de şifacı olduğunu düşünüyorum”. (Rahime, X, 
Emekli Hemşire). 

X kuşağının sağlık anlayışı çoğunlukla, hem geleneksel 
hem de alternatif tedavi yöntemlerinin çeşitli yönlerini değer-
lendirirken, alternatif tıbbın sınırlamaları ve modern tıbbın 
güvenilirliğine duyulan inanç arasında bir denge kurmakta-
dır. Bu durum, X kuşağının sağlık yaklaşımlarındaki karma-
şıklığı ve tedavi seçimlerinde pragmatik bir yaklaşım benim-
sendiğini göstermektedir. Benzer bir pragmatik davranış Y 
kuşağının bir kısmında da görülmektedir: 



 

159 

“Ben küçükken kırık çıkıkçıya babam götürürdü. Zift denen bir şey 
var. Isıtıyorsun hatta uygulayanlara Kara Doktor deniyormuş. 
Zifti ayağıma sardılar. Yani öyle bir inançla yapıldı ama belki de 
plasebo etkisi olabilir alternatif tıp”. (Şeyda, Y, Öğrenci). 

“Kardeşimin geçen ayak bileği çıkmış. Doktora gittik önce iğne 
yaptı, jel verdi o da geçmeyince abimiz var ona gittik o halletti. Ben 
de gideceğim sol omuzumdan kıtır kıtır ses geliyor. Doktora gittim 
ilaç veriyor vesaire, çözüm, en son çare alternatif tıp”. (Metehan 
A., 30 Yaşında). 

“Alternatif tıbba okeyim yakın davranmaya çalışıyorum ama her 
şeyi çözebileceğini düşünmüyorum”. (Funda, Y, Adli Katip). 

Bu kuşağın çoğunluğa yakını, alternatif tedavilere belirli 
bir ölçüde açık kapı bırakmaktadır. Kuşağının alternatif teda-
vilere yaklaşımı, genellikle deneyim odaklı ve pragmatiktir. 
Y kuşağı, genellikle modern tıbbın eksik kaldığı durumlarda 
alternatif tıbba başvurmakta ancak bu yöntemlerin her du-
rumu çözebileceğine dair kesin bir inanç taşınmamaktadır. 
Öte yandan Z kuşağının daha az katılımcısı modern tıbbı ge-
nel olarak güvenilir ve etkili bulmakta ancak bu alandaki ek-
sikliklerin alternatif tedavi yöntemleriyle tamamlanabilece-
ğine inanmaktadır: 

“Modern tıbba güveniyorum ama eksik yanların olduğunu da dü-
şünüyorum. Alternatif yolların da denenebileceğine hep inanan 
taraftayım. Bitkiler olsun eski usuller olsun onlara inanırım ya da 
inandığım için iyileştirdiğini düşündüğü de olabilirim. Bence eski 
usullerin kullanılması gerekiyor”. (Özcan, Z, Öğrenci). 

Bu kuşağın çoğunluğu ise gelişmiş tıbbi araçlar ve mo-
dern hastane ortamlarının sağladığı güvenceyi ön planda tut-
makta, alternatif tedavi yöntemlerini ise sınırlı ve genellikle 
güvenilmez olarak değerlendirmektedir: 

“Kırıkçı falan olumlu bakmıyorum. Hastanede o kadar gelişmiş 
araçlar varken öyle bana göre değil açıkçası kırık çıkık bir yerim 
kırılsa çıksa hastaneye giderim”. (Sena Nur, Z, Öğrenci). 



 

160 

Ancak, Z kuşağı aynı zamanda alternatif tedavilerin po-
tansiyel suistimallerine ve yetersiz denetlenmesine karşı dik-
katli bir tutum sergilemektedir: 

“Evet alternatif tıp diye bir şey var. Ancak bu çok ciddi anlamda 
suistimal edilen bir alan ve modern tıp suistimal edilemez mi? El-
bette ki edilebilir ama daha denetlenebilir bir alanmış gibi görüyo-
rum açıkçası”. (Zehra İrem, Z, Öğrenci). 

Z kuşağı, modern tıbbın sunduğu imkanlara güven-
mekte, ancak bu güven, alternatif tedaviler karşısında mutlak 
bir reddiye şeklinde değil, daha çok temkinli bir kabul olarak 
ortaya çıkmaktadır. Her bir kuşağın alternatif tedavilere yö-
nelik tutumları, modern tıbbın otoritesine duyulan güven ile 
alternatif yöntemlere yönelik şüphecilik arasında bir dengeyi 
yansıtmaktadır. Baby Boomer kuşağı, güven ilişkisini modern 
tıbbın üstünlüğü üzerine kurarken, çaresizlik anlarında alter-
natif tedavilere başvurmakta; X kuşağı modern tıbbın bilim-
sel temellerine güvenmekte, ancak alternatif yöntemlere karşı 
temkinli bir yaklaşım sergilemekte; Y kuşağı ise pragmatizm 
çerçevesinde alternatif tedavilere kapı aralamakta, Z kuşağı 
ise modern tıbba olan güvenini korumakla birlikte, alternatif 
tedavileri eleştirel bir süzgeçten geçirmektedir. 

 

4.2.8. Hastalığın Kişide Bıraktığı Etkiler  

Araştırma sürecinde hastalık konusu üzerine konuşma-
lar hastalığın kimde olduğuna bağlı olarak farklı etkilere yol 
açtığı sonucunu ortaya çıkarmıştır. İlk ayrım “ben ve o” üze-
rinde iken ikinci ayrım “o”nun bana yakınlık derecesine göre 
farklılık göstermektedir. Diğer bir durum ise hastalığın nite-
liği, seyri ve tedavi sürecine yönelik etkileridir. “Ben ve 
o”nun hastalığı farklıdır çünkü beden aynı beden değildir. 
Ben’in hastalığı, hastalığın ne olduğuna göre anlam kazana-
cak ve beraberinde psikolojik süreçleri getirecektir. Sıklıkla 
dile getirildiği üzere gribal enfeksiyon ile kanser aynı kefede 



 

161 

konumlanabilecek hastalıklar değildir. Benzer şekilde bir en-
gel ile doğan ya da hiçbir engeli yokken başka etkenler so-
nucu sonradan engelli bir şekilde hayatını sürdüren bireyler 
için hastalıkların etkileri farklıdır. Nitekim bu iddialar gün-
delik hayatın tanıklığı ve araştırma sürecinde de katılımcılar 
tarafından dile getirilen ifadelerdir ve her bir beden aynı be-
den olsa dahi her hastalığın beden ve ruh üzerindeki etkisi 
farklı olacaktır. Kendi durumu için hastalığın etkisi üzerine 
psikolojik süreçleri dahil eden birey için ilk seyir ret olurken 
daha sonra kabul, umut ve kazanım olmaktadır. Bir diğerinin 
hastalığında ise bu sefer toplumsal süreçlerin ön plana çıktığı 
sorumluluk, bakım gibi kavramlar gün yüzüne çıkmakta an-
cak psikolojik süreçler de yine beraberinde gelmektedir. 

 
Şekil 10: Hastalığın Kişide Bıraktığı Etkiler 

 

Hastalığın kişide bıraktığı etkiler bireyin hayatın geçici-
liği ve ölümün gerçekliği ile yüzleşmesini içeren sürecin so-
nucudur. Bireyin kendisi ya da kendisine yakın bir diğerinin 
tecrübe ettiği hastalık karşısında üretilen ilk etki çoğunlukla 
hastalığın yıpratıcılığı üzerinedir. 



 

162 

“Benim hanım rahatsız. Onun rahatsızlığı artınca hayat bana ze-
hir. Fibromiyalji diye bir rahatsızlığı var. Hanım birkaç kez inti-
hara kalkıştı. Ben diyordum ki yahu gel çocuklarla beraber arabaya 
binelim öksüz kalmasınlar hepimiz intihar edip ölelim. Bir de dü-
şündüm ya ölmezsek? Sakat kalırsak kimler bakar bize. Bunu dü-
şünüp vazgeçtim”. (Zafer, Baby Boomer, Emekli Serbest Meslek). 

“Eşimin rahatsızlığında yıprandım. Yaptığı şeylerin bilinçsiz ol-
duğunu biliyorsunuz. Aslında herkes hasta olabilir ama hasta ol-
duğunu bilebilmek... Hasta olduğunu biliyorsan, hasta değilsin-
dir. Çevreyi rahatsız ediyorsan, çevreyi bağlıyorsan hastalık odur. 
Hastaneye götürdüğünüz halde yatamayacak hastaysanız hasta-
lıktır. Alzaymır gibi demans gibi onun dışındakiler kullanılan ma-
kineler gibi... geldi, eskidi ve işlevini yitirecek. Benim için artık ha-
yatta amaç ve hedef kısmı bitti. Amaçlarım büyük darbeden sonra 
bitti. Yani yaşla falan alakası yok. Annemin seksen yaşındayken 
yemek takımını değiştirdiğini gördüm. Onlar öyle daha hayata 
bağlı. Yani öyle bir yaşla alakalı bulmuyorum. Eşimin rahatsızlı-
ğıyla amaçlarım kilitlendi”. (Ayfer, Baby Boomer, Emekli Öğret-
men). 

Baby Boomer kuşağının büyük bir çoğunluğu için hasta-
lık, yaşamın anlamını ve amacını köklü bir şekilde değiştiren 
bir yıkım olarak algılanmaktadır. Bu kuşak için hastalık, ge-
nellikle ölümle ve sevdiklerinin kaybıyla ilişkilendirilmekte, 
yaşlılıkla birlikte yaşamın son dönemi olarak görülmektedir. 
Dolayısıyla hastalık, sadece fiziksel bir sağlık sorunu olmak-
tan öte, bireylerin yaşam hedeflerini, umutlarını ve hayalle-
rini sorgulamalarına neden olmaktadır. Bu nedenle, Baby Bo-
omer kuşağının hastalığa yaklaşımı, yaşamın değerlerini ve 
anlamını yeniden değerlendirmeyi gerektiren karmaşık bir 
süreç olarak ortaya çıkmaktadır. X kuşağının çoğunluğu için 
ise hastalık duygusal yük olarak görülmektedir: 

“Kanser öykümüz olduğu için midem ağrıdığında korkuyorum. 
İnsanı yıpratan bir süreç. Oğlumun kan değerleri düşük oldu-
ğunda kemik iliğine bakıldı. Biz hastanenin koridorunda eşimle 



 

163 

birlikte yerde oturduk. Birbirimize sarılıp ağlayarak bekledik” (Fe-
ride, X, Emekli Memur). 

“Hastalığı hiç sevmiyorum. Belki çocukken yaşadığım annemin 
rahatsızlığı, belki kardeşimin, rahatsızlıkları... Kardeşim şizofreni 
hastası. İnsanı hakikaten çok hırpalayan bir şey” (Aysun, X, Aşçı). 

Baby Boomer ve X kuşakları, hastalık deneyimlerini ge-
nellikle yakın çevrelerindeki sevdikleri insanların hastalıkları 
üzerinden tanımlamaktadır. Bu kuşaklar için hastalık, sadece 
fiziksel bir rahatsızlık değil, aynı zamanda sevdiklerine karşı 
duydukları sorumluluğun ve bakım yükünün bir ifadesidir. 
Y kuşağı ise hastalık deneyimini daha çok bireysel bir öğ-
renme ve dönüşüm fırsatı olarak ele almaktadır. Bu kuşakta 
hastalık, başkalarının hastalıklarından ziyade bireyin kendi 
bedeni ve psikolojisi üzerinden anlamlandırılmaktadır. 

“Hastalık geçirdim akciğerlerim su toplamış. Ondan öncesinde 
hep başkalarını mutlu etmek için uğraşırdım. Hastalığımda ölüm-
den döndüm. Çıktığımda bambaşka biriydim ki yaşamam gereki-
yormuş ki onu Rabbim de bana yaşattı. Cenazelere karşı bakış açım 
orada değişti”. (Nermin, Y, Gassal). 

“Serebral Palsi hastasıyım. Şu şekilde kollarım (Katılımcının bir 
kolu diğerinden daha uzun). Çocukken çevreden damgalama, eti-
ketleme dediğimiz şeyi yaşıyoruz. Bundan dolayı böyle bir içe ka-
panıklık, öfke var. Üç Aralık'ta hashtagleri görürsün, işte otizme 
farkındalık. O gün geçtikten sonra sokakta yürürsün ve insanlar 
sana “aaa Allah korusun” der. Ergenlik döneminde bu hastalığın 
getirisiyle o kadar kuvvetli bir dini inancım yoktu. Herkes şey di-
yordu Allah sevdiğine dert verir. Ben diyordum beni sevmesin o 
zaman. Çocukluğum yok, ergenlik yok. Belki böyle biri olmasay-
dım bu kadar başarıyı önemsemeyecektim, bu kadar kitap okuma-
yacaktım. Asıl engel yapmamakta”. (Şeyda, Y, Öğrenci). 

“Beyninde tümör var dediler. Ameliyat öncesi ölüm ve felç ihtima-
limi söyledi. Felç kalıcı mı, geçici mi, kalırsam ne kadar sürede iyi-
leşirim ya da iyileşir miyim? Ne konuşmalar yaptım yani ablamla. 



 

164 

"Bana bir şey olursa”... “Dinlemek istemiyorum”... Ölümü dü-
şünmedim ama felç kalmayı düşündüm. Onu düşündüğüm için 
üzüldüm. Yani yük gibi hayatta olurum ama bu hayatta olmak gibi 
olmaz… Ben çok hassas bir insandım yani bu kadar da hassas ol-
mamam gerektiğini görmüş oldum. Sevgili, eş, annen baban, kar-
deşin ölebilir. İnsanları hayatının merkezine almaman gerektiğini, 
kafamıza çok fazla bir şey takmamamız gerektiğini gördüm. Bana 
bu hastalık çok güçlü olduğumu öğretti. Ben hani beynimde tü-
mörle beş altı yıl yaşamışım o ağrılara katlanabilmişim dedim”. 
(Kübra, Y, Çalışmıyor). 

Y kuşağı, hastalıkla karşılaştığında hayatın anlamı ve bi-
reysel kimlik üzerinde köklü değişimler yaşamaktadır. Bu ku-
şak, hastalığı genellikle bir öğrenme ve dönüşüm fırsatı ola-
rak değerlendirmekte, sağlık sorunlarını yaşamın anlamını 
yeniden keşfetme ve kişisel gelişim için bir fırsat olarak gör-
mektedir. Nitekim Y kuşağı için ölüm ve yaşlılık düşünceleri 
daha uzak ve soyut bir kavram olarak kabul edilirken, hasta-
lıklar yaşamın bir parçası olarak değerlendirilip, bu süreçten 
kişisel olarak ne kazanabilecekleri üzerinde durulmaktadır. Z 
kuşağı için ise hastalık, yaşamın temel unsurlarının değerini 
anlama ve kişisel farkındalığı artırma fırsatları olarak görül-
mektedir. 

“Elindekinin kıymetini biliyorsun. Yani aslında mesela günlük 
hayatta nefes alabilmenin aslında çok büyük bir nimet olduğunu 
hastalandıktan sonra her şeyin kıymetini işte elinden alındıktan 
sonra farkına varıyorsun” (Sena Nur, Z, Öğrenci). 

Öte yandan aile içindeki sağlık ve bakım sorumlulukları-
nın nasıl dağıldığını ve bu dağılımın bireylerin psikolojik du-
rumları üzerindeki etkilerini şu ifadelerde görmek mümkün-
dür: 

“Ablam bu dünyaya ait değil. Dışarı çıkamıyor, herhangi bir mes-
lek sahibi olamıyor. Annem benim ablama çok iyi bakacağımı bili-
yor ama işte sen gençsin, hani senin daha görmen gereken şeyler 
var “ayak bağı” olur bir yerden sonra diyor. Yani hem ablamın 



 

165 

zorluk çekmesini, yalnız kalmasını istemiyor hem de benim çek-
memi bu yüzden ablamın hepimizden önce ölmesini dilediğini bi-
liyorum”. (Zehra İrem, Z, Öğrenci). 

Engelli bireylerin bakımı, aile üyeleri üzerinde büyük bir 
duygusal ve fiziksel zorlukları da beraberinde getirebilmek-
tedir. Özellikle bakımı üstlenen ebeveyn için herkesten önce 
engelli çocuğunun ölümünü dilemesi önce kendi ölümünü 
mukayese ettiğini göstermektedir. Ben öldükten sonra ona ne 
olur düşüncesinden hareket eden ebeveyn kendisinden sonra 
yaşanacak muhtemel zorlukları kalan aile üyeleri için hesap 
etmekte ve dilemesi en zor şeyi dilemektedir.  

Genel olarak kuşaklar arası hastalık algısındaki farklılık-
lar, yaş ve yaşam süreçlerine bağlı olarak anlam kazanmakta-
dır. Hastalık, Baby Boomer kuşağının yaşam değerlerini ve 
anlamını yeniden değerlendirmeyi gerektiren karmaşık bir 
süreç olarak ortaya çıkmaktadır. Çünkü bu durum, söz ko-
nusu kuşağın genellikle yaşamlarının ileri bir aşamasında, ha-
yatın temel sorumluluklarını yerine getirmiş ve çocuklarını 
büyütüp evlendirmiş olmalarından kaynaklanmaktadır. X 
kuşağında hastalık, sadece bireysel bir mesele olarak değil, 
aynı zamanda ailevi ve toplumsal sorumluluklar getiren bir 
olgu olarak algılanmaktadır. Bu algı, Baby Boomer kuşağıyla 
karşılaştırıldığında farklılık göstermektedir çünkü X kuşağı, 
genellikle çocuk yetiştirme ve aile bakım sorumluluklarıyla 
daha aktif bir dönem içerisindedir. Bu nedenle, hastalık onla-
rın hem kendi yaşamlarını hem de aile içindeki rollerini doğ-
rudan etkileyen, daha geniş çaplı bir yük olarak görülmekte-
dir. Y kuşağı, hastalığı kişisel dönüşüm ve gelişim süreçleri-
nin bir parçası olarak değerlendirirken, Z kuşağı ise hastalığı 
yaşamın temel unsurlarının değerini anlama ve kişisel farkın-
dalığı artırma fırsatı olarak görmektedir. Bu farklılık, Y ve Z 
kuşağının genellikle henüz aile kurmamış olması, çocuk sa-
hibi olmaması ya da hala kendi ailesi tarafından çocuk olarak 
görülmesiyle ilişkilendirilebilir. Sorumluluklarının görece 



 

166 

daha az olması, Y ve Z kuşağının hastalık deneyimlerini daha 
çok kendi bireysel perspektifinden değerlendirmesine neden 
olmaktadır.  

 

4.3. Ölümün Toplumsal Bağlamı 

Ölümün Toplumsal, Kültürel ve Sosyal Bağlamı başlığı 
altında verilen bu kategoriler, insanların ölüme karşı hisset-
tikleri duyguları, ölümün anlamını ve insanların zihinlerinde 
uyandırdığı etkileri, toplumsal normların ölümle nasıl ilişkili 
olduğunu ve ölümün toplumsal boyutlarını ele almaktadır. 
Ayrıca, ölümün gündelik hayatta nasıl düşünüldüğü, ölü-
mün mekanı, ölüm sonrası yaşam ve yas süreci de bu katego-
riler arasında yer almaktadır.  

 
Şekil 11: Ölümün Toplumsal, Kültürel ve Sosyal Bağlamı 

 



 

167 

Bu kategoriler, ölümün farklı yönlerine odaklanarak sos-
yolojik bir perspektif sunmakta ve ölümün toplumsal bir olgu 
olduğunu vurgulamaktadır. 

 

4.3.1. Ölüm ve Zihinlerde Uyandırdığı Anlam 

Freud, Birinci Dünya Savaşı’ndan yaklaşık altı ay sonra 
kaleme aldığı Savaş ve Ölüm Zamanları İçin Düşünceler başlıklı 
yazısında ölüme yönelik tutumun ilkel insan gibi ikircikli ol-
duğuna dikkat çekmektedir. Freud’a göre bizler ölümün ni-
hai bir son ve yok oluş olduğuna inandığımızı kabul etme-
mize rağmen aynı zamanda bu gerçeği inkar ederek ölümü 
yaşamdan elimine etmeye çabalarız (1957: 289). Ölüm, varlığı 
sınırlayan bir noktadır ve hayatın anlamını keşfetme ve de-
ğerlendirme üzerinde önemli bir ölçüt sunar. Bu yönü ile 
ölüm öznel bir deneyimdir. Bu bağlamda katılımcılara 
“ölüm” kelimesinin ne anlama geldiğine ilişkin soru yönlen-
dirilmiş ve alınan cevaplar şekil 12’de verilmiştir. 

 
Şekil 12: Ölüm ve Zihinde Uyandırdığı Anlam 



 

168 

 

Katılımcılar çoğunlukla ölümü bir başlangıç olarak kabul 
ettiklerini ifade etmişlerdir. Diğer yandan ölümü yok oluş, 
ayrılık, hayatın bitmesi, bilinmezlik çerçevesinde varoluşsal 
sorgulamaların yanı sıra ölüm üzerine hiç düşünmediklerini 
ifade eden katılımcılar da daha az yoğunlukta olmuştur.  

Baby Boomerlar için ölümün zihinde uyandırdığı anlam 
çoğunlukla yeni bir hayatın başlangıcına işaret etmektedir:  

“Aslında ölüm canlı varlığın, tüm canlı varlıkların iki önemli ol-
gusundan birisidir. Birisi doğum birisi de ölüm. Ölüm canlılık ha-
yatının sonuna ermesidir. Tabii bu konu aslında fiziksel bir konu. 
Yani insanların çok fazla açıklayamadıkları, çözemedikleri bir olay 
ama mutlak gerçek yani yadsınamaz bir gerçek. Öleceğiz. Ölürüz. 
Derin bir uyku bir gün uyanacağız. Ebediyen uyanmayacağız gibi 
düşünen var. Ben insanın bir gün tekrar dirileceği, tekrar kalka-
cağı, kaldırılacağı kanaatindeyim”. (Tahsin, Baby Boomer, Öğre-
tim Üyesi). 

Baby Boomer kuşağı ölümü fiziksel yaşamın bitişi olarak 
görürken dini inançlar doğrultusunda ölümün, ruhun başka 
bir boyutta var olmaya devam edeceği bir geçiş olduğunu dü-
şünmektedir. Ruhun ölümsüzlüğüne işaret eden yegane şey 
ahiret inancıdır. Bu inanç, ölümün anlamını ve değerini de-
ğiştirmektedir. Ölüm sonrası yaşama inanmak, insanlara ölü-
mün bir kayıp veya son olarak görülmesi yerine, bir dönüşüm 
ve yeniden doğuş olarak görülmesine nedendir. Öte yandan 
kimi Baby Boomer kuşak üyesi ise ölümü hayatın sonluluğu 
üzerinden değerlendirmektedir: 

“Yani hayatın bittiğini düşünüyorsun, bitiyor işte”. (Fatma, Baby 
Boomer, Ev hanımı). 

“Hayatın bitmesi. Bitti, ölüm, geride bıraktıklarım iyi insanlarsa, 
iyi şeyler bıraktıysan ölüm ne mutlu. Ama kötü şeyler bıraktıysan, 
kötü anılar bıraktıysan, bir şey diyemem. İyilik bırakmak lazım”. 
(Tahir, Baby Boomer, Emekli Öğretmen). 



 

169 

“Allah var kırk yaşındayken ben bir rahatsızlandım sigarayı bırak-
tım. On sekiz ay sonra öğlen yemeğinden sonra ben de bayılma 
oluyor. Gözüm kararıyor. Babam rahmetli üç doktora muayene et-
tirdi. Dedim ki hoca ben on sekiz ay oldu sigarayı bırakalı. Bayı-
lırken sigara aklıma geliyor benim. Kırk yaşında falandım. Sen bu 
verilerle seksen yaşına kadar yaşarsın dedi. Şimdi seksene razı de-
ğilim. Seksen yaşına, kırk yaşındayken razıydım. Birden geliyor, 
seksen yaş geliyor. Onun için ben hiçbir zaman… ya ben hanıma 
ölümle derdin ne Allah'ını seversen derim. Bir şeyler yaparız “ya 
ölürsek” der. Ya ölümle derdin ne senin ya? Başka bir şeyin yok 
mu ya? Ölümü niye düşüneceksin ya? Kızım öleceğiz de yani ya-
şamak güzel bir şey. Efendim esas hayat oradaymış. Tamam kabul. 
Burada hayat da güzel canım. Bizim eski Diyanet İşleri Baş-
kanı’nın dediği gibi yaşamak için yaratıldı diyor. Önce burayı ya-
şayacaksın. Burayı bir yaşayalım”. (Mehmet, Baby Boomer, 
Emekli Esnaf). 

Hayatın bir başlangıcı ve sonu olduğu düşüncesinden ha-
reketle hayatın sonlarına yaklaştığını düşünen baby Boomer-
lar ölümü, hayatın doğal bir sonu olarak algılamaktadırlar. 
Baby Boomers kuşağı, bir yandan ölümün kaçınılmazlığını 
kabul ederken, diğer yandan yaşamın her anının kıymetini 
bilme ve bu dünyada anlamlı bir varlık bırakma isteği taşı-
maktadır. Dolayısıyla, katılımcıların ölümle ilgili düşünce-
leri, yaşlarının getirdiği farkındalık ve kuşaklarının özellikleri 
ile şekillenmiştir. 

X kuşağına gelindiğinde ise ölümün başlangıç olarak ka-
bulü ve hayatın sonluğuna ek olarak ayrılık, kurtuluş ve anı 
yaşamak gerektiğine yönelik algılar ortaya çıkmaktadır: 

“Bu hayatın bitişi öbür hayata geçiş olarak görüyorum. Vakti ge-
lince hepimizin yaşayacağı bir şey. Zamansız gelişi ise yürek 
acısı”. (Feride, X, Emekli Memur). 

Nitekim bu ifade katılımcının her ne kadar ifade etmese 
de eşi üzerinden ölümü düşündüğünü göstermektedir. Eşi 
demans olan Feride Hanım için ölümün bir yaşı vardır ve bu 



 

170 

nedenle yaşından önce gelen her ölüm yürek acısıdır. Yürek 
acısının ayrılık ve yitirme duygularına benzer bir vurgu da 
yine bu kuşak üzerinde görülmektedir:  

“Bütün hayat bitmiş gibi geliyor işte. Yani bir daha sanki onları 
hiç göremeyecekmişim gibi”. (Sibel, X, Hemşire). 

Benzer şekilde bu ifadede, ölüm bir son olmanın öte-
sinde, sevilen kişilerden kalıcı bir kopuş ve onları yeniden gö-
rememe kaygısı olarak anlam bulması nedeniyle bu kuşağın 
sosyal bağlara verdiği önemi ve ölümün bu bağları kopararak 
yaratması muhtemel duygusal boşluğa işaret etmektedir. Di-
ğer yandan Oktay bey’in ölümle ilgili düşünceleri, mesleki 
deneyimlerinin etkisi altında şekillenmiştir. 

“Hayat bugün çünkü bu meslek bana onu öğretti. Yani bugünün 
çok önemli olduğunu, bugünün en verimli şekilde nasıl geçirme-
miz gerektiğini ve diğer o hani beklediğimiz işte şu olursa sonra-
sında mutlu olacağımızı düşündüğümüz o beklenti içinde yaşama-
nın çok doğru bir şey olmadığını öğrendim… çünkü yarın olma-
yabiliyor. Benim otopsi yaptığım insanlar. Onların planlarında 
olan bir ölüm değil bu. Onlar da yatırımlar yapan, bir sürü ileriye 
yaptığı işlerle mutlu olacağını düşünen insanlar ama sonrasında 
görüyorsunuz. Bir dakikalık, bir saniyelik bir olayla yaşamları son 
bulmuş oluyor. O yüzden de ben bunu öğrendim”. (Oktay, X, Adli 
Tıp Doktoru). 

Adli tıp doktoru olarak çalışması, ona hayatın ne kadar 
ani ve beklenmedik bir şekilde sona erebileceğini somut bir 
şekilde göstermiştir. Günlük olarak karşılaştığı vakalar, ölü-
mün planlanamayan ve kaçınılmaz bir gerçeklik olduğunu 
ona defalarca hatırlatmıştır. Bu nedenle, Oktay, ölümün ne 
zaman ve nasıl geleceğinin bilinmediği gerçeğiyle, “anı ya-
şama” ve “bugünün kıymetini bilme” felsefesini benimsemiş-
tir. Y kuşağına gelindiğinde ise ölümün başlangıç olarak ka-
bulü süreklilik göstermekle birlikte yok oluş ve belirsizlik du-
rumları görülmektedir: 



 

171 

“Ölüm dünya için yaşamın sonlanması. Ahiret yaşamı”. (Kübra, 
Y, Çalışmıyor). 

“Yok olmak. Yeryüzünden siliniyorsun. Benim için bir şey ifade 
etmiyor. Nötr”. (Aylin, Y, Adli Katip). 

“Çocukluğumuzdan itibaren yeni bir hayata başlangıç olarak söy-
lendi ama büyüdük. Şu an bir belirsizlik var. Öbür dünya var mı-
dır? Tam onu aklım almıyor yani. Sıkılmayacak mıyız orada (Gü-
lüyor). Şu hayatta bir akşam olsun bitsin diye bekliyorum. Öbür 
dünya sonsuza kadar sürecek. Sonsuz dediğiniz ne yani? Aklın 
alıyor mu hiç?”. (Metehan, Y, Öğretmen). 

Evet ölüm deyince tabi (katılımcı tebessüm ederek duraksı-
yor) dünya hayatının sonlanması. Yeni bir başlangıç (Katılımcı 
gülerek bu ifadeleri veriyor çünkü bu ifadeler düşünmeye fır-
sat vermeden söylenebilecek kalıplaşmış sözler. Araştırmacı, 
katılımcının gülmesini dalga geçmek olarak düşünmekten zi-
yade katılımcının ölüm üzerine bireysel olarak düşünmediği 
sonucunu çıkarıyor. Çünkü katılımcı ölüm ile iç içe bir meslek 
grubu olarak adli tıp hekimliği yapıyor. İnceleme nesnesi ola-
rak ölüm bireysel olarak kendisine yöneltiliyor. Sonrasında 
katılımcı yine gülerek..) başka tabi ki ölüm deyince bazen korku... 
İşte dini hassasiyet olduğu için işlediğin günahlar işte onlarla ilgili 
öbür tarafta terazide tartılacak işte günahlarım var, sevaplarım var 
işte inşallah sevaplarımız ağırdır. Cenneti kazanırız. Yani onun dı-
şında ne olabilir?... Ayrılık (Gülümseyerek). Böyle yani ölüm za-
ten işte maalesef içindeyiz ama çok aklımıza getirmiyoruz. Düşün-
mek ya düşünmemek için bir çabamız yok. (Taner, Y, Adli Tıp 
Doktoru). 

Y kuşağı ölümü daha belirsiz ve karmaşık bir kavram ola-
rak algılamaktadır. Bu kuşakta, dini inançların sorgulanması 
ve ölümle ilgili kesinliklerin yerini şüpheler almıştır. Y ku-
şağı, ölümün ruhsal bir devamlılık olup olmadığı konusunda 
tereddüt ederken, bu belirsizlik onları Baby Boomer ve X ku-
şaklarından farklı kılmaktadır. Son olarak Z kuşağına bakıl-
dığında ise: 



 

172 

“Ölüm deyince aslında aklıma çok fazla bir şey gelmiyor. Aslında 
hiç bilmiyorum. Ölüm, hiç tamamen öyle bir şey düşünmedim. 
Zaten her gün bir gün ölüp gideceğiz kafasıyla falan düşünme-
dim”. (Öznur, Z, Öğrenci). 

Gündelik hayatın aile, sosyal ilişkiler ya da kişisel sorum-
lulukları gibi rutinleri içerisinde Z kuşağının ölümü düşün-
mesi çok muhtemel değildir. Z kuşakları akıllarına hiç bir şey 
gelmediğini belirtmiş, duraksamış ve gülümsemiştir. Daha 
sonra içsel bir sorgulama ile ölümü düşünmediklerini fark et-
miş ve sonrasında bir yanıt vermişlerdir. Bu durum Z kuşağı-
nın ölümü soyut ve uzak bir kavram olarak algıladığını, 
ölümle olan ilişkisini daha yüzeysel bir düzeyde tuttuğunu 
göstermektedir. Yaşları itibarıyla ölümü kendilerine uzak 
görmeleri, modern yaşamın sunduğu teknolojik ve sosyal 
araçların ölümü öteleyen veya yok sayan bir anlayışı teşvik 
etmesi ve seküler dünya görüşünü benimsemeleri de bu algı-
nın şekillenmesinde etkili olduğu düşünülmektedir. 

Baby Boomer, X, Y ve Z kuşaklarının ölüm kavramına 
yaklaşımlarında belirgin değişimler ve kuşaklar arası sabit 
unsurlar görülmektedir. Baby Boomer kuşağında ölüm, ço-
ğunlukla dini inançlar doğrultusunda ruhun ölümsüzlüğü ve 
ölüm sonrası bir hayat olarak algılanmaktadır. Ancak X kuşa-
ğında dini inançlar ve ölüm sonrası yaşamın varlığına dair al-
gılar, kişisel deneyimler ve sosyal bağlara verilen önemle 
daha fazla çeşitlenmiştir. Y kuşağı ise bu inançları daha fazla 
sorgulamakta, belirsizlik ve şüphelerle yaklaşmakta, ölüm 
kavramını daha karmaşık bir çerçeve içinde değerlendirmek-
tedir. Z kuşağı ise ölümü daha soyut ve uzak bir kavram ola-
rak görmektedir, modern yaşamın sunduğu araçlar ve sekü-
ler dünya görüşü ile ölümün öteki dünyaya dair inançlardan 
uzaklaştığı gözlemlenmektedir. Sabit kalan unsur ise her ku-
şağın ölümle ilgili varoluşsal sorularla karşı karşıya kalması-
dır, ancak bu sorulara verdikleri yanıtlar kuşaklar arasında 
farklılık göstermektedir. Subjektif yansımalar, katılımcıların 



 

173 

kişisel deneyimleri ve meslekleri doğrultusunda değişiklik 
göstermektedir. Baby Boomer kuşağı, yaşları gereği ölümü 
doğal bir son olarak kabullenme eğilimindeyken, X kuşa-
ğında sosyal bağlara verilen önem daha baskındır. X kuşağı 
için ölüm, kaybedilen bir yakınla ilgili duygusal bir boşluk 
yaratmaktadır. Y kuşağında ise meslekler ve yaşam deneyim-
leri, ölümün anlık ve planlanamaz olduğunu daha fazla vur-
gulamakta, dolayısıyla “anı yaşama” felsefesini benimsemeye 
yol açmaktadır. Z kuşağında ise ölüm, henüz hayatlarında 
karşılaştıkları bir gerçeklik olmadığından, daha soyut ve dü-
şünülmeyen bir olgu olarak yansımaktadır.  

 

4.3.2. Gündelik Hayatta Ölümü Düşünmek 

Gündelik hayat sıradan insanın, sıradan faaliyetlerinin 
alanıdır, “şimdi ve burada”dır, yani modern olandır (Yılmaz 
Altun, 2023: 146). Gündelik hayatın buradalığı insanların an-
lık deneyimlere odaklanması üzerine bir vurgudur. Ölüm ise 
burada ve şimdi olmanın ötesinde gelecekte gerçekleşecek bir 
zaman tasavvuruna sahiptir. Günlük yaşamın zorlukları, iş-
ler, aileler ve kişisel sorumluluklarla meşgul olan insan için 
ölüm gibi evrensel bir konu günlük rutinler içerisinde kısmi 
olarak yer bulmaktadır. Bu başlık altında katılımcılara gün-
delik hayatta ölümü nasıl ve ne şekilde düşündüğü üzerine 
sorular yönlendirilmiş ve sorumluluklarda, ölümle karşılaş-
malarda, hastalıklarda, toplumsal kabullerde, gelecek kaygı-
larında, insan ilişkilerinde yanıtları alınmıştır.  



 

174 

 
Şekil 13: Gündelik Hayatta Ölümü Düşünmek 

 

Baby Boomer kuşağı gündelik yaşamlarında ölümü sü-
rekli bir bilinç olarak taşımakta ve bu durum, günlük rutinle-
rine ve davranışlarına yansımaktadır: 

“Evden çıkarken, döner bir bakarım, evin neresi bozuk, düzeltirim. 
Hep derim kızım sabah kalkamayabiliriz. Yatmadan odanı topla. 
Der ki öldükten sonra biri gelir toplar. Her an hazırlıklı olmak la-
zım. Allah temiz verdi bizi, temiz alsın. Vücudumuz açısından, 
evimiz açısından, hani bir yere borcumuz olsa işte söylerim kızım 
şu kişiye bir lira borcum var ölünce onun hakkı kalmasın bende. 
Her babamgile gidişimde babamdan helallik isterim. Baba hakkını 
helal et”..(Fatma, Baby Boomer, Ev hanımı). 

“Ölümün olduğunu bildiğim için kötülük yapmamaya çalışıyo-
rum. Yani bu dünyada iyilik yaparsan iyi gidersin diye düşünü-
yorum”. (Cemile, Baby Boomer, Emekli Memur). 

“Hayatın bir sınırı vardır yani biraz daha fazla yaşasaydım diye 
düşünmüyorum ama altmış beş, yetmişe girdikten sonra tabii ne 



 

175 

zaman biter kimse bilemez bunu ama sonuç olarak zamanın azal-
dığına ilişkin bir kanaatiniz tabii meydana geliyor. İnşallah diyo-
rum sağlıklı olur. Bir şeyler yazayım hatta fiilen derslerimi onun 
için kesmeyi düşünüyorum”. (Tahsin, Baby Boomer, Öğretim 
Üyesi). 

Bu kuşağın üyeleri, ölüm düşüncesini yalnızca bir son de-
ğil, aynı zamanda bir hesap verme ve ahlaki sorumluluk bi-
linci olarak görmektedir. Örneğin, evden çıkarken evin düze-
nine dikkat etmeleri, borçlarını kapatmaya çalışmaları ve sü-
rekli helallik istemeleri, hayatın her an son bulabileceği dü-
şüncesinin güçlü bir yansımasıdır. Hayatlarının bu döne-
minde zamanın daraldığını hissederek, ölümü hayatın doğal 
bir parçası olarak kabul etmektedirler. Ölümün kişisel ve ah-
laki sorumluluklarda düşünülmesi X kuşağında da görül-
mekle birlikte X kuşağı gündelik hayatta ölümü daha çok ha-
tırlatıcı unsurlar aracılığıyla düşünmektedir:  

“Mesela hani biraz şey olacak ama mesela banyo hani... Abdestle-
rimi almak, temiz olmak isterim. Hani öyle şeylere dikkat ederim. 
Bu temizlik konusunda ilk aklıma gelen odur yani hele banyo. Di-
yorum ben bir ölsem bu ne pismiş derler diyorum. İlk aklıma gelen 
şey bu oldu yani”. (Sibel, X, Hemşire). 

“Ölüm, selalarda, cenazelerde geliyor elbet aklımıza ama camiden 
dışarı çıktığım zaman imam olduğum halde kayboluyor bu dü-
şünce”. (Veli, X, İmam Hatip).  

“İnsanın gençken hayat gayesi vardı. Mesela evlendik, annemiz 
babamız şimdiki gençler gibi hani eşyalarımızı almıyorlar. Biz ev-
lendik mesela eşyalarımızı ödedik. Evimizi aldık. Yani çocukları-
mızı dünyaya getirdik. Çocuklarımıza gelecek planlamaya başla-
dık. Gelecekte yani onları okutma... O dönemlerde hiç ölümü dü-
şünmüyorsun. Ben de yani ben o zamanlarda düşünmüyordum. 
Ben ne zaman düşündüm ölümü? Hastalandığım da düşündüm. 
Hastalandığımda ölürsem çocuklarım ne yapar diye değil mi efen-
dim. Yani rezil olur mu diye düşündüm”. (Rahime, X, Emekli 
Hemşire). 



 

176 

X kuşağı ölümü daha çok dolaylı yollardan, başkaları ara-
cılığıyla düşünme eğilimindedir. Örneğin, aile bireylerinin 
sağlık durumları, cenaze merasimleri ya da hastalık durum-
ları gibi dışsal faktörler bu düşünceyi tetiklemektedir. Kendi 
ölümünün yanı sıra başkalarının ölümünü düşünmek ön 
plandadır. Gündelik yaşamda ölümü düşünme durumu daha 
nadir ve belirli olaylarla sınırlıdır. Bu kuşağın ölüm algısı, 
daha çok belirsiz ve geçicidir; ölüm düşüncesi, günlük ha-
yatta bir anlığına akla gelse bile hızla dağılmaktadır. X kuşa-
ğının üyeleri, ölüm düşüncesini, belirli tetikleyici olaylar dı-
şında günlük hayatlarında taşımaktan ziyade, daha çok anlık 
reflekslerle yaklaşır ve bu refleksler, kişisel hijyen veya dini 
sorumluluklar gibi konularla sınırlı kalmaktadır. X kuşağın-
daki gündelik hayatta ölümü daha çok hatırlatıcı unsurlar 
aracılığıyla düşünme eğilimi Y kuşağının çoğunluğunda gö-
rülmektedir:  

“Birinin ölüm haberini duyduğum zaman, bir şey izlediğim, etki-
lendiğim zaman ya da çocukluk arkadaşlarımdan birinin de annesi 
biz küçükken öldü. O kızla konuşuyorum bazen, onunla konuştu-
ğum zaman. Çünkü hani hayatımızın içinde akışı çok farklı o za-
manlar düşünüyorsun ya da işte ailede bir sağlık problemi olduğu 
zaman… Kendi ölümünden ziyade aslında birilerinin…” (Şeyda, 
Y, Öğrenci). 

“Hani bir sela okunur aklımıza gelir”. (Kübra, Y, Çalışmı-
yor). 

Hatırlatıcı unsurların yanı sıra Y kuşağının yarısına ya-
kını geleceğe yönelik telaşlar ve ahlaki kaygılar nedeniyle 
gündelik hayatta ölümü düşünmektedir:  

“Böyle aşırı çok hayallere daldığımda şunu yapacağım, bunu ya-
pacağım dediğim zaman ulan diyorsun ölüm var ya… Daha da 
kendini yıpratmaya gerek yok yani. Maddi elde etmeler için. Bu 
kadar çabalamaya gerek yok. Var mı? Yani ölüm diye bir şey var. 
Hırpalama kendini”. (Metehan, Y, Öğretmen). 



 

177 

“Ölümü düşündüğüm zaman bana hesap verme bilinci veriyor. 
Örnek veriyorum mesela birinin kalbini kıracağım bunun hesabı 
var. Yarın öleceğim diyorum ölüm bana böyle bir hatırlatma yapı-
yor. Örnek veriyorum yanlış anlaşılmasın hırsızlık yapacak bu-
nun hesabı var yarın bir başka bir kötü bir şey yapacağım. Ben 
Allah'a hesap vereceğim diyorum ve o yüzden ölüm bana böyle bir 
hatırlatıcılık, böyle bir kötülükten seni uzak tutan bir özelliği var”. 
(Ekrem, Y, İmam Hatip). 

Y kuşağı ölüm düşüncesini genellikle bir uyarı veya ha-
yatı yeniden değerlendirme aracı olarak maddi hedeflerden 
ve hayal kırıklıklarından uzaklaşma amacına hizmet etmek-
tedir. Bu yönüyle gündelik hayatta ölümü düşünmek, Y ku-
şağı için hem ahlaki bir denetim aracı hem de kişisel gelişim 
ve hayatı yeniden gözden geçirme fırsatı sunmaktadır. Ben-
zer düşünce kalıpları Z kuşağının çoğunluğunda daha baskın 
bir şekilde sürdürülmektedir. 

“Önemli bir karar verirken ya da ne bileyim yaptığım davranış-
larda düşünürüm. Günlük yaşamda sürekli düşünmem ama neti-
celendikten sonra bir düşünürüm yani. Yaptığım şey doğru 
muydu, yanlış mıydı? Bence ölümü düşünmeli çünkü ölümü dü-
şünmek bile yaptığımız hareketleri bir durduruyor, bir frenliyor. 
Hani bunun sonucunu ben çekeceğim, elbette cezasını alacağım ya 
da bunun yaptığım şeyin karşılığı mutlaka olacak diye. Açıkçası 
frenliyor. Yani sonuç olarak hoyratça yaşamaktansa, daha edepli 
yaşamayı tercih ederim. Sonuçta hani öleceğiz, yaşayalım değil de, 
bir gün öleceğiz, güzel yaşayalım”. (Özcan, Z, Öğrenci). 

“Ben genel olarak ölümü düşünüyorum özellikle bunu insanlarla 
aram bozulduğunda, hani belki gerçekten nefret ediyorsun o in-
sanlardan ama belki de ya yarın ölsem ne önemi olacak diyorum. 
Her şeye çok fazla kıymet veriyoruz çok fazla değer veriyoruz. Yani 
bir kalemimiz kayboluyor birkaç gün aklımızda kalıyor. Neden? 
Yani ölüm var bunun bence daha sık hatırlanması gerekiyor. 
Kendi ölümünü düşünmek seni güçlendiriyor bir şeylere daha 
fazla üzülmemem gerektiğini mesela ölümü düşünerek fark ediyo-
rum”. (Zehra İrem, Z, Öğrenci). 



 

178 

Z kuşağı, ölüm düşüncesini, hayatta neyin gerçekten 
önemli olduğunu hatırlatan bir araç olarak kullanmaktadır. 
Bu kuşağın üyeleri, ölümün kendilerine kattığı bilinci daha 
sık hatırlayarak, günlük hayatlarındaki küçük sorunları bü-
yütmeme eğilimindedirler. Ayrıca, ölümle ilgili düşünceleri 
daha soyut ve felsefi bir düzlemde ele alarak, hayatı daha an-
lamlı yaşamaya yönelik bir bakış açısı geliştirmişlerdir. Z ku-
şağı, önceki kuşaklara kıyasla, ölüm düşüncesini daha az 
kaygı verici, daha çok farkındalık yaratan bir unsur olarak 
görmektedir.  

Gündelik hayatta ölümü düşünmek yapılan her bir dav-
ranışın belirli sonuçları olduğunu hatırlatır ve ölüm, insanı 
disipline eden, davranışları frenleyen bir mekanizması olarak 
kullanılır. Ahiret inancı doğrultusunda yaratıcıya hesap 
verme bilinci ile hareket edecek olmak bireylerin fiziki dünya 
içerisinde de birtakım sorumluluklar yüklemektedir. Bu ne-
denle gündelik hayatta ölümün bir hatırlatıcı olarak rolü ise 
bireyin helal-haram, doğru-yanlış, iyi-kötü konularında dik-
katli ve bilinçli bir şekilde hareket etmesini teşvik ederek top-
lumsal hayatı da düzenleyici işlevi vardır. Bu bağlamda tüm 
kuşaklar, ölüm düşüncesini bir tür ahlaki denetim aracı ola-
rak görmekte ancak bu düşüncenin nasıl tezahür ettiği kuşak-
lar arasında farklılık göstermektedir. Baby Boomer kuşağı 
için ölüm, her an göz önünde olan ve sürekli hesap verme bi-
linci taşıyan bir durumken, X kuşağı bu düşünceyi daha çok 
dışsal olaylar aracılığıyla tetiklemekte ve kendi hayatlarında 
pek fazla yer almamaktadır. Y kuşağı için ölüm, hayatın prag-
matik bir değerlendirmesi ve maddi kaygılardan arınma ve-
silesi olurken, Z kuşağı ölüm düşüncesini daha çok felsefi ve 
ahlaki bir çerçevede ele almaktadır. Ayrıca Z kuşağı, diğer 
kuşaklardan farklı olarak, ölümü daha az kaygı verici bul-
makta ve bunu hayatın anlamını derinleştiren bir unsur ola-
rak değerlendirmektedir. 

 
  



 

179 

4.3.3. Ölüm ve Gençlik 
Ölümü herhangi bir yaş grubu ile ilişkilendirmeden “her 

ölüm erken ölümdür” demiş Cemal Süreya. Ancak her ölümün 
erken bir ölüm olduğu kadar daha erken olduğu durumlara 
da ilişkin bir değerlendirme söz konusudur ve bu değerlen-
dirme sadece modern dönemle ilişkili değildir. Nitekim ölüm 
ve yaş arasında ki ilişkinin doğası ölümün hangi yaş grupla-
rına yakıştırılacağına yöneliktir. Yuğ, mersiye, ağıt gibi geç-
mişin ve günümüzün ölüm sonrasında kalanların acısını dile 
getiren söylenceler daha çok genç ölümleri üzerinedir. Gencin 
yaşayamadıkları, göremedikleri, dokunamadıklarını anlatan 
ağıtlarda geçmişin ve günümüzün ölüm sonrasında kalanla-
rın acısı yoğun bir şekilde dile getirilmektedir. Araştırma sü-
recinde bireylerin ölüm ve yaş ilişkisine yönelik algılarını keş-
fetmek için gençlerin ölümü düşünerek hareket etmeleri ge-
rekip gerekmediğine yönelik sorular yönlendirilmiş ve katı-
lımcılar çoğunlukla gençlerin ahlaki bir kişilik sahibi olmaları 
için ölümü düşünmeleri gerektiğini belirtmiştir. Diğer yan-
dan gençlik ile ölümün yan yana getirilmesi kimi katılımcı 
için “ağızların tadını kaçıran ölüm” olarak vurgulanmış ve 
böyle bir kategori ortaya çıkmıştır. Daha az katılımcı ise 
ölümü düşünerek hayatın yaşanmayacağı, ölümün herkes 
için olacağı ve anlık yaşanmasına yönelik görüşler belirtmiş-
tir.  



 

180 

 
Şekil 14: Ölüm ve Gençlik 

 
Tüm kuşaklar için genel olarak ölüm, hayatın muhasebe-

sinde bir araç olarak konumlandırılmaktadır: 
“Yaşamak güzel şey ya ölümü düşünmesinler. Hani iyilikle, gü-
zellikle yaşasınlar ama yaşasınlar”. (Mehmet, Baby Boomer, 
Emekli Esnaf). 
“Bence gençler ölümü düşünmeli mi? Bence düşünmemeli. Şu 
anda hemen yani şöyle hani ahlaklı olmalı, dürüst olmalı. Hani 
zaten kötü insan kötüdür yani. O zaten yaşlansa da şeyi düşün-
müyor, öbür tarafı, genç olsa da düşünmüyor ama içine kapanık 
olmasını istemiyorum gençlerin. Böyle cıvıl cıvıl olsun. Hayatın 
tadını çıkarsın. Tabii her şeyin çizgisinde yani. Öyle uçuk noktada 
değil. Yalan söylesin, hırsızlık yapsın demiyorum ama o hayatın 
tadını da orada yaşasın yani. Şimdiden ölüm mü düşünsün yani o 
yaştaki çocuk?” (Sibel, X, Hemşire). 



 

181 

“Ölümü her an düşünmek mantıksız yani. Hatta bu insanın aşırı 
uçlara gittiği zaman da tabii ki ölümü düşünmesi lazım. Durup 
dururken her dakika ölümü düşünmek mantıksız. Ölümü her da-
kika düşünmemesi gerekiyor”. (Metehan, Y, Öğretmen). 

“Aslında düşünülmesi gereken bir konu ama düşününce de şey 
oluyor.. kendi kendine düşünüp şu anı neden sıkıntıya sokacaksın 
ki zaten bir çözümü mü var? Arada bir geliyor sonra hemen geri 
geçip gidiyor”. (Öznur, Z, Öğrenci). 

Katılımcıların ifadelerinde, ölümün sürekli düşünülme-
sinin insan doğasına uygun olmadığı ve yaşamın getirdiği so-
rumluluk ve deneyimlerin bu düşünceyi sürekli arka planda 
tutmayı gerektirmediği açıkça görülmektedir. Bu durum bi-
reylerin günlük yaşamlarını sürdürürken ölüm düşüncesinin 
zihinde sürekli yer tutmasının toplumsal ve bireysel işlevsel-
liği olumsuz etkileyebileceği anlamına gelmektedir. Nitekim 
modern toplumlarda ölümün giderek bireyselleşen bir dene-
yim olduğu ancak aynı zamanda toplumsal normlar ve de-
ğerler çerçevesinde anlam kazanmasına bağlı olarak gençlik 
döneminde ölüm, yaşlılık ya da hastalık gibi bireyin hemen 
karşı karşıya kalmadığı bir olgu olarak görülmektedir. Katı-
lımcıların ifadelerinde gençlerin ölümü düşünmek yerine, 
sosyal rollerini yerine getirme ve hayatı yaşama üzerine 
odaklandıkları açıkça görülmektedir. Bu yaklaşım ölümün 
toplumsal olarak anlamlandırılması bağlamında ölümün 
gençler için daha uzak ve belirsiz bir olgu olarak kabul edil-
diğini göstermektedir.  

Ölümün sürekli düşünülmesi bireylerin yaşamını kontrol 
etme çabasına zarar vereceği inancı söz konusudur. Özellikle 
genç bireylerin geleceklerini planlama ve toplumsal rollerini 
yerine getirme gibi süreçler içerisinde ölüm düşüncesine yer 
açmak gençlerin üretkenliğine ve toplumsal yapıdaki konum-
larına zarar verecektir.  

  



 

182 

4.3.4. İdeal Ölüm: Sağlıklı Yaşlılık 

İdeal ölümün sağlıklı yaşlılıkla ilişkili olduğu araştırma 
sürecinde üzerinde en çok hemfikir olunan konudur. Bireyle-
rin kendilerinden çok, yaşlı aile üyelerinin hastalanmaları du-
rumunda ölümü düşünmeleri, daha ileri yaş grubu katılımcı-
ların hastalıklarında ölümü düşünmeleri, gençlerin ölümü 
düşünmemesi gerektiğine yönelik değerlendirmeler ölüm ko-
nusundaki görüşleri yaşlılıkla ilişkilendirmektedir. Araş-
tırma sürecinde çoğu katılımcı yaşlılık dönemlerinde ölmeyi 
düşündüklerini belirtirken kimi katılımcılar yaşlandıkça 
ölümü akıllarına getirdikleri, yaşlıların ölmesinin doğal bir 
son olduğu, bu durumun metanet duyulması gereken bir du-
rum olduğu, daha az üzüntü verdiği gibi yanıtlar alınması id-
eal ölümün sağlıklı yaşlılık döneminde gerçekleşen bir ölüm 
olduğu sonucunu ortaya çıkarmıştır: 

“Yani hemen değil de Allah hayırlı uzun ömür versin ama böyle 
bir ölüm Allah bizede kısmet versin ya düşürmeden kimseye sıkıntı 
vermeden biz böyle bir ölüm istiyoruz. Ha bununda eciri vardır. 
Biz annemize babamıza iki buçuk ay.. biri orada yattı biri burada 
yattı (karşılıklı kanepelerde). Altını da temizledik, yemeğinde ye-
dirdik. Hastaya da zor, bakana da zor. Öyle kolay değil bak. Hele 
hele iki hasta. Yoruluyorduk. Üstünü değiştir, altın değiştir, yıka, 
yemek ver, su ver”. (Mehmet, Baby Boomer, Emekli Esnaf). 

Baby Boomer kuşağı, ölüm ve yaşlılık konularında prag-
matizm sergilemektedir. Bu kuşak için ölüm, yaşamın doğal 
bir sonu olarak kabul edilmekte ve hayırlı bir ölüm arzusu 
öne çıkmaktadır. Katılımcılar, sevdiklerinin acı çekmeden öl-
mesini ve kendi ölüm süreçlerinin de bu şekilde olmasını di-
lemektedirler. Bu, yaşlılık ve ölüm süreçlerinin zorluklarına 
dair bir farkındalığın ifadesidir. Ayrıca, bu kuşağın bireyleri, 
yaşlılık döneminde bakım veren konumunda olmanın getir-
diği zorluklara vurgu yaparak, ölümün hem bakılan hem de 
bakan için bir rahatlama getirebileceğini ifade etmektedirler. 



 

183 

Baby Boomer kuşağının bu tutumu, yaşlılıkla birlikte gelen fi-
ziksel ve zihinsel zorlukların kabullenilmesi ve dini değerler 
çerçevesinde ölümün bir kurtuluş olarak görülmesiyle ilişki-
lendirilebilir.  

“Dokuz yaşında babasız kaldım ömrümün kırk beş senesini an-
nemle birebir geçirdim ve her zaman derdim ki ilk zamanlar anne-
min ölümünde ben olmayayım çok üzülürüm, dayanamam. Öyle 
olmuyor bak nasıl olur biliyor musun? İnsan biraz artık yaş ke-
male erince onun eziyet çektiğini görüyorsun. Diyorsun ki yani 
annem artık kalkamıyor, yürüyemiyor… Ölümüne iki üç gün kala 
dedim yani Rabbim can acısı duyurma. Kabullenişe geçiyorsun”. 
(Rahime, X, Emekli Hemşire). 

“Gençken gelmiyor bak ölüm, yaşlandıkça ölüm aklına geliyor”. 
(Cevdet, X, Emekli Serbest Meslek). 

X kuşağı yakın aile bireylerinin ölüm süreçlerini gözlem-
lemiş olmanın getirdiği bir kabulleniş içindedir. Ölümün bir 
kurtuluş olabileceği düşüncesi, yaşlılık döneminin zorlukları 
ve yaşam kalitesinin düşmesi bağlamında dile getirilmekte-
dir. Bununla birlikte, X kuşağı için ölüm ve yaşam sonlan-
ması, gençlik yıllarında pek fazla düşünülmeyen, ancak yaş 
ilerledikçe daha fazla önem kazanan bir konu olarak karşı-
mıza çıkmaktadır. 

“Yaşlı bir babaanne ve dede soba zehirlenmesinden ölmüşler ama 
böyle iki tane minderde yatıyorlardı. Üstü örtülü böyle uyuyorlar. 
Odaya giriyorsun “ses etmeyin uyuyorlar” falan dersiniz yani. O 
kadar böyle minnoş, üstlerindeki battaniye bile kalkmamış orada 
öyle bir bilinç kaybıyla ölmüş ama mesela o çok huzurlu gelir. Ben 
hep düşündüğüm zaman en top (tepe, zirve) ölüm şeklim budur: 
Karbonmonoksit zehirlenmesi. Çok hoşuma gitmişti yani orada o 
ölüme o kadar çok etkilenmiştim ve o kadar güzel görünüyorlardı 
ki bir de karı koca ölüyor. Hani geride kalan biri de yok ikisi de 
yaşlılar”. (Funda, Y, Adli Katip). 



 

184 

“Arkadaşım babaannesine ağlıyor. Niye ağlıyorsun diyorum hani 
ne yapacak? Bundan sonra kalkıp koşacak değil ki yaşlı. Hani iyi-
leşemeyecekse diyorum o yatakta yatmasının kime faydası var? 
Üzülme ki bak ne güzel büyütmüş, çocuklarını evlendirmiş. Yani 
hayatını tamamlamış bu saatten sonra kalkacak mı kalkmayacak.. 
(Nermin, Y, Gassal). 

Y kuşağı, ölümle ilgili daha çeşitli ve bireyselci yaklaşım-
lar sergilemektedir. Bu kuşak, ölümün huzurlu bir son olabi-
leceğini düşünmekle birlikte, yaşlılık döneminde acı çekme-
den ölmenin ideal olduğu inancını taşımaktadır. Bu kuşak, 
özellikle yaşlılık döneminde işlevselliğin ve bağımsızlığın 
kaybını, ölümün kaçınılmazlığını daha güçlü bir şekilde ka-
bul etme eğilimindedir. Y kuşağının ölüm algısı, daha önceki 
kuşaklara göre daha az geleneksel, daha çok kişisel tercihlere 
ve deneyimlere dayalıdır.  

“Şu an dedemin yaşıtlarına bakıyorum. Ölmüşler. Şimdi bu adam 
çok yalnız. Bu adam ölmese ne yapacak yani? Yapabileceği bir şey 
yok. Çünkü bu dünyaya da ait değil. Yani biz teknoloji çağı diyo-
ruz. Teknolojiyi de bilmiyor. Yani hani bir şekilde vakit geçirmekte 
zorlanıyor. Hani ne yapıyorsun diyorum bekliyorum, dışarıdayım, 
duruyorum falan. Hani hiçbir şey yapamıyor artık. Hani evinden 
dışarı çıkarken işte kahveye gidiyordu. Kahveye de gidemiyor artık 
mesela hani etrafında tanıdığın herkes ölüyor”. (Zehra İrem, Z, 
Öğrenci). 

Son olarak Z kuşağı, ölüm ve yaşlılık konusunda diğer 
kuşaklara göre daha eleştirel ve toplumsal bağlamdan kopuk 
bir tutum sergilemektedir. Yaşlılık ve ölüm, bu kuşak tarafın-
dan daha çok yalnızlık ve işlevsizlikle ilişkilendirilmektedir. 
Bu kuşak, yaşlılığın getirdiği zorluklar karşısında empati gös-
terse de, aynı zamanda yaşlı bireylerin modern dünyayla olan 
bağlarının kopukluğuna dikkat çekmektedir. 

Sonuç olarak, her kuşağın ölüm ve yaşlılık konusundaki 
tutumları, onların toplumsal çevreleri ve yaşadıkları dönem-
lerin belirleyici koşulları doğrultusunda şekillense de genel 



 

185 

olarak yaşlılık ve ölümü eşitleyen bu tutum, modern top-
lumda yaşlı bireylerin değersizleştirilmesine ve yaş ayrımcı-
lığına neden olmaktadır. Bu tutumların temelinde, kapitalist 
toplumlardaki verimlilik ilkesi ve gençlik kültürü gibi olgular 
da yer almaktadır. Gençlik; güzellik, sağlık, enerji, verimlilik 
ve üretkenlikle ilişkilendirilirken, yaşlılık bunların tam tersi 
olarak algılanır. Yaşlılar, toplumda aktif bir rol oynamak ye-
rine çoğunlukla bakıma muhtaç ve pasif bireyler olarak tasvir 
edilirler (Kaya, 2020; Wolf, 1998). Simone de Beauvoir (1970) 
geleceği yaşlılığa ve yaşlılığı ölüme eşitlemenin, yaşlılığı bir 
çöküş ve son olarak görülmesine neden olduğunu belirtmek-
tedir. Bireylerin kendilerine yönelik “yaşlanınca ölme” isteği 
ise ölümün sağlıklı yaşlılık sürecinde gerçekleşmesi gerekti-
ğine yönelik bir kabuldür. Yaşlılığı ölüme eşitlemek ve yaşlı-
lığı bir çöküş ve son olarak kabul etmek birçok katılımcı tara-
fından ifade edilmektedir ancak katılımcılar yaşlılığı ölümle 
eşitlerken, çöküş yaşamadan ölümü temenni etmektedirler. 
Çünkü yaşlanma bir yük olarak algılanmaktadır ve katılımcı-
ların temennileri yük haline gelmeden yaşlanıp bu süreci ta-
mamlamak üzerinedir. Yaşlılık ve ölüm konusunda Baby Bo-
omer kuşağı daha muhafazakâr ve kolektivist bir yaklaşıma 
sahipken, Z kuşağı bireyselci ve modern dünyanın dinamik-
lerine daha eleştirel bir bakış açısı getirmektedir. Bu durum, 
kuşaklar arası benzerliklerin yanı sıra, onların sosyal bağlam-
ları ve habitusları üzerinden değerlendirilebilecek belirgin 
farklılıkları da ortaya koymaktadır. 

 

4.3.5. Ölümün Toplumsal İnşası: Makbul Ölüm 

Ölümün toplumsal inşasını oluşturan makbül ölüm sor-
gulaması, farklı yanıtları mümkün kılacak bir sorgulamanın 
ürünüdür. Nitekim yasa koyucular için en iyi ölüm herhangi 
birinin müdahalesi altında gerçekleşmeyen ölümdür. Tıbbi 



 

186 

otorite için ise ölüm sürecindeki tüm değişkenlerin, ölüm ye-
rinin ve zamanın kontrol altında bulunduğu, fiziksel semp-
tomların etkili bir şekilde yönetildiği, kişiselleştirilmiş yaşam 
sonu bakımının sağlandığı, sosyal katılımın teşvik edildiği, 
ölümün planlanabileceği ve bireyin bu sürece hazırlıklı bir şe-
kilde girebileceği bir süreçtir (Broom, 2012; Zimmermann, 
2012; Cottrell & Dugbley, 2016). Kuşaklar arasında makbul 
ölümün tarifi yapmak ölüme ilişkin korku ve kaygıların da 
neler olduğunu keşfetmeyi mümkün kılmaktadır. Katılımcı-
lar makbul olan ölüm konusunda çoğunluk imanla ve ani 
ölümü tercih ettiklerini ifade etmişlerdir. Ölüm kaygısı ile il-
gili araştırmaların incelendiği kültürlerin ölüm kaygısına 
karşı farklı inanç, tutum ve davranışları olduğu ve dinlerin 
bireyleri ölüm kaygısına karşı koruduğu ortaya konmuştur 
(Karakuş, Öztürk ve Tamam, 2012). Aşağıda yer alan ifadeler 
ise en iyi ölüm için vurgulanan acısız, habersiz ölme isteği bu 
durumla ilişkilendirilebilir.  

 
Şekil 15: Ölümün Toplumsal İnşası: Makbul Ölüm 

 



 

187 

Katılımcıların verdiği yanıtlar, çoğunlukla imanlı ve hızlı 
bir ölüm isteğiyle ilgilidir. Baby Boomer kuşağının çoğunluğu 
için makbul ölüm evde, hastalık çekmeden ve kelime-i şeha-
det getirerek gerçekleşen bir ölüm olarak tanımlanmaktadır.  

“Aslında bir Müslüman olarak ölüm istenmez. Benim duam şu-
dur. Sağlıklı bir hayat. Bir de çocukluğumdan beri kalan bir şey bu 
kolay bir ölüm. Eskiler buna âsân ölüm derlerdi. Âsân Arapça Os-
manlıcada kolay demek. Bir komşumuzun oğlu vardı. Yaşı yirmiye 
yakın. Çok yaramazdı komşuların tavuğunu öldürür, fena, elma, 
armut çalar filan filan böyle çok yaramaz bir tipti. Hastalandı. Ya-
tak hastası aslında hastalığı neyse hopluyor, tutuyorlar, teskin edi-
yorlar, yatırıyorlar. Herkes konuşuyor. Çok yaramaz olduğu için 
ölemedi… Yaramaz olduğu için.. Fakat hakikaten böyle rezil çok 
uzun süre böyle bazı ölümler hatırladığım için. Şuan duyarız nasıl 
bir ölüm âsân bir ölüm. Yani kolay. Rahat diyorum yani”. (Tah-
sin, Baby Boomer, Öğretim Üyesi). 

Hastalık ve yaşlılık sürecinde ağır yük haline gelmek, bu 
kuşak için önemli bir endişe kaynağıdır. Nitekim yaşlanma 
sürecinde olan ve ölümü zihnin arka planında barındıran bu 
kuşak ölümü bir şekilde beklemekte ancak bunun uzun so-
luklu hastalıklar ve yoğun bakım süreçlerini içermesini iste-
memektedir. Yoğun bakım üniteleri, tıbbi açıdan son derece 
kritik bir alan olmanın yanı sıra, insan yaşamının sınırlarının 
deneyimlendiği, ölüm ve yalnızlıkla derin bir şekilde iç içe 
geçtiği yerlerdir. Hasta beden tıbbi cihazlarla hayata tutunur-
ken, aynı zamanda insan ilişkilerinin ve toplumsal etkileşim-
lerin en zayıf düzeyde yaşandığı bir yalnızlıkla karşı karşıya-
dır. Bu bakış açısı X kuşağında da görülmektedir:  

“Yani böyle acısız, ağrısız, acı çekmeden, köşelerde yatmadan, 
böyle ani ölüm iyidir”. (Gülay, X, Adli Katip). 

Diğer yandan X kuşağının ölümle ilgili tercihleri incelen-
diğinde, çoğunluğu için sosyal bağların ve çevrenin ölüm 
anındaki rolünün vurgulandığı görülmektedir: 



 

188 

“Vallahi en iyi ölüm bu dünyadan bütün istediğini almış olarak 
ölmektir. Böyle etrafımda, sevdiğim, saydığım çoluğum çocuğum, 
kardeşlerim sevdiğim insanlarla bir arada ömrümü tamamlamak 
isterim”. (Aysun, X, Aşçı). 

X kuşağı, Baby Boomer kuşağına benzer şekilde makbul 
ölümü, acısız ve huzurlu olarak tanımladığı gibi ölümün ta-
mamlanmış hedeflerin sonrasında geldiği sürece bir anlamı 
olacağına işaret etmektedir. Bu bağlamda, inşa edilen sosyal 
çevrenin varlığı ve tamamlanmış hedefler sonrasında gelen 
ölüm makbül bir ölümdür.  

Ölümün mekanı ve hızına yönelik yapılan değerlendir-
melerin yanı sıra trafik kazası, cinayet gibi şiddet içeren ve acı 
verici ölüm şekillerinden kaçınma arzusu, Y kuşağının yarı-
sına yakınında belirginleşmektedir: 

“Trafik kazasından ya da cinayetten çok korkarım. Arkadaşım 
şurda ölse çok önemsemem ama telefon gelse trafik kazasında öl-
müş deseler çok üzülürüm. Hani zaten ölüyorsun ya zaten gidi-
yorsun o kadar da acıya gerek yok tak diyelim ölelim yani zaten 
ölüm öyle çok bişey değil yani”. (Aylin, Y, Adli Katip). 

“Uykuda herhalde yani. Ben de epilepsi vardı. Yani şu anda ekarte 
edilmiş bir durumda. Epilepsi de mesela bilinç kaybı oluyor. Bir 
şey hissetmiyorsun. Orada gidiyorsun yani. O olabilir”. (Çetin, Y, 
Adli Tıp Teknikeri). 

“Otopside olduğumuz için Allah'ım inşallah otopsi yapılacak 
ölüm olmasın şeklinde tabii ki istiyoruz. Hani hem doğal olsun 
çünkü doğal olunca da yırtamıyorsun. Evde tek işte, herkesin gözü 
önünde en azından doğal ölümünüz olması, yine şüpheli olmasın 
otopsiye gitmesin”. (Taner, Y, Adli Tıp Doktoru). 

Y kuşağı, X kuşağı ile benzer bir biçimde, ölümün acısız 
olmasına önem verirken, ölümün yeri ve şekline dair daha 
pragmatik ve modern bir yaklaşım sergilemektedir. Bu kuşak, 
ölümün sosyal ve dini ritüellerden ziyade, bireysel huzur ve 
acısız bir son üzerine odaklanmaktadır. Benzer bir düşünme 
tarzı Z kuşağında da sürdürülmektedir:  



 

189 

“Çok kötü bir şekilde öleceksem korkarım ama boğulmak falan bana 
çok kötü gelmiyor. Havasız kalmak, patlamak... Bilmiyorum bana 
daha çok şey geliyor, işte kafanın kopması, kesilmesi, kolum, baca-
ğım ve parçalar korkutucu geliyor. Ben uyurken ölmeyi tercih ede-
rim. Sakin sakin, haberim yok yani şöyle sessizce gidebilir mi-
yim?” (Öznur, Z, Öğrenci). 

Ancak diğer yandan hem Baby Boomer hem de Z kuşağı 
için hayırlı ölüm huzurlu, acısız ve mümkünse ibadet ya da 
Allah’a yakın bir anda gerçekleşen ölümdür: 

“Hazırlıklı olmak isterim. Mesela en basitinden işte abdestim ol-
sun, gusül abdestim olsun işte, ojem olmasın, onun haricinde ya 
şu an kapanmayı düşünmüyorum, açığım bilmiyorum ileride de-
ğişir mi bu fikrim”. (Ayşe Betül, Z, Öğrenci). 

“Umarım böyle güzel, hayırlı bir ölüm olur. Yani hastalığa yaka-
lanmadan. Elbette bir sebepten öleceğiz hepimiz ama böyle hayırlı 
ölüm olsun. İşte kaza, ya da ne bileyim, salgın hastalıkta değil de, 
böyle normal bir şekilde hani vadesi yetti doldu hesabı görün isti-
yorum”.(Özcan, Z, Öğrenci). 

Baby Boomer ve Z kuşağının benzer ölüm anlayışları, 
hem geleneksel dini ve kültürel değerlerin hem de modern 
yaşam koşullarının bir birleşimidir. Bu ortak noktalar, kuşak-
lar arası sürekliliğin ve değerlerin nasıl evrildiğini, ancak te-
mel insanlık halleri ve manevi beklentilerin kuşaklar arasında 
nasıl korunduğunu göstermektedir.  

 

4.3.6. Toplumsal Normların Dışında Yaşam, İçinde Ölüm 

Normlar, toplumsal grubun davranışlarını yönlendiren 
ilke edinilmiş kuralların bütünüdür. Normlar aracılığıyla bir 
davranışın ne zaman, nasıl ve neden yapılması gerektiğinin 
sınırları çizilir. Böylelikle birey, içine doğduğu toplumun ka-
bul ve redlerinin farkında olur. Kabuller, onaylanan, bekle-
nen, istendik davranışa yöneliktir ve kabul sınırları içerisinde 
bireyin ödüllendirilmesi her zaman için söz konusu değildir. 



 

190 

Nitekim birey belirli davranış kalıplarını belirli şekilde yap-
makla yükümlüdür. Ancak kimi davranışlar kabul sınırlarını 
aşar ve bireyin cezalandırılmasına neden olur. Bu ceza sistemi 
yasalarca çerçevelendirilmek zorunda değildir. Zira her bir 
norm sadece yasa koyucular tarafından kesinleştirilmediği 
gibi bazı normlar ve bunların ihlaline yönelik cezalandırma-
lar yasa koyuculardan daha sert bir şekilde olabilmektedir. 
Araştırmanın pilot görüşmeleri sürdürüldüğünde bir katı-
lımcı ölüme giden süreçte bireyin davranışına yönelik bir 
atıfla ikili bir kıyaslama içerisinde bulunmuştur. Katılımcı şe-
hit olan bir A kişisi ile AIDS nedeniyle ölen B kişini karşılaş-
tırmış ve her iki ölümün de kendisinde bıraktığı etkinin aynı 
olduğunu belirtmiştir. Ancak, AIDS’li birey hayattayken gün-
delik hayatta kendisi ile konuşmadığını, görüşmediğini ve 
bunları AIDS’e yakalanmasının bir cezalandırması olarak 
ifade etsede cenazeye sahip çıkma anlamında “Toplumsal 
Normların Dışında Yaşam İçinde Ölüm” başlığı belirmiştir. 
Nitekim sonrasında diğer katılımcılara toplumsal normlar 
içinde ve dışında ölümün nasıl algılandığı keşfedilmek isten-
miştir. Bu bağlamda, AIDS nedeniyle ölen bir kişi ile şehit 
olan bir kişi karşılaştırılmış ve katılımcıların çoğunluğu şehit 
olan kişi için kutsiyetle ilişkili düşüncelerini yansıtmıştır. Bu-
nun yanında, AIDS nedeni ile ölen hayali bir kişinin cenaze-
sine katılma durumu sorulduğunda, katılımcılar çoğunlukla 
Allah ile onun arasında bir durum olduğunu, kendilerini ilgi-
lendirmediğini belirterek cenazeye katılımın toplumsal nor-
muna işaret etmişlerdir.  



 

191 

 
Şekil 16: Toplumsal Normların İçinde ve Dışında Ölüm 

 

Baby Boomerlar çoğunlukla, AIDS gibi sosyal damgala-
maya maruz kalan hastalıklara sahip bireylere yönelik daha 
geleneksel ve muhafazakâr bir bakış açısına sahiptir. Ancak 
bu kuşağın üyeleri, ölen kişinin hastalığı ve yaşam tarzını, ki-
şisel ahlaklarıyla örtüşmese bile, cenazeye katılımı dini ve 
sosyal bir zorunluluk olarak görmektedirler: 

“AIDS’linin cenazesine giderim. Yani o sapkınlığı da bir hastalık 
olsa gerek diye düşünürüm. Duamı yaparım. Ne yapayım? Can-
lıyken hayatta yanına yaklaşmam da ölünce dua ederim Allah'ım 
affetsin”. (Ayfer, Baby Boomer, Emekli Öğretmen). 

“Cenazesine giderim. Öyle dava yok. Adamın öbür yaptığıyla Al-
lah'la kendi arasında beni ilgilendirmez”. (Mehmet, Baby Boomer, 
Emekli Esnaf). 



 

192 

Bu tutum, Baby Boomer kuşağının hem toplumun norm-
larına bağlılığını hem de dini inançlarının güçlü etkisini yan-
sıtmaktadır. Onlar için ölüm sonrası ritüeller, bireyin yaşamı 
boyunca yaptıklarından bağımsız olarak, toplumsal bir görev 
olarak yerine getirilmesi gereken davranışlardır. 

X kuşağının sınırlı sayıda katılımcısı için cenaze törenle-
rine katılım, sadece bireysel inanç ve duygularla değil, büyük 
ölçüde sosyal çevrenin etkisiyle şekillenmektedir. Hem cena-
zeye katılanlar hem de katılmayanlar, aslında kendi tercihle-
rinden ziyade çevrelerinin beklentilerine ve sosyal yargılarına 
göre hareket etmektedir. Bu bağlamda, bireyler cenaze ritüe-
line değil, sosyal çevrelerinde nasıl algılanacaklarına odak-
lanmakta ve bu algıyı yönetmek için bir tavır sergilemektedir-
ler. Dolayısıyla, cenazeye katılım ya da katılmama kararı, sos-
yal çevrenin etkisiyle şekillenen bir tutum olup, bireyin top-
lumsal baskılar karşısındaki konumlanma çabasının bir yan-
sıması olarak değerlendirilebilir. 

“Akraban olsa o zaman mecbur gideceksin çevreye karşı. Mecbur 
gidiyorsun o zaman. Diyecek genç de falan akrabası? Doğru mu? 
Ha yani mesela kalan kişi diyecek ki örneğin ya işte en yakını Cev-
det akrabasıydı gelmedi cenazesine. Utancından gidiyorsun çev-
reye karşı”. (Cevdet, X, Emekli Serbest Meslek). 

“Bir yakınım AIDS’den ölse cenazesine gitmem. Neden yani ne 
bileyim bizde herkes AIDS dendiği zaman kötü bir düşünce ortaya 
çıkıyor. AIDS bugün elmadan alınmaz. Portakaldan alınmaz. 
Mutlaka bir olaydan çıkıyor. Zannetmiyorum ben gidileceğini”. 
(Veli, X, İmam Hatip). 

Cenazeye katılmanın çevre baskısına duyarlılığı Y kuşağı 
için de sürdürülmekle birlikte Baby Boomerlarla da irtibat ha-
lindedir: 

“Böyle yakından olsa tanıdığın akraban olsun Allah korusun hadi 
giderim. Ben onun cenazesine diyemem ki tanıdığım, akrabam ya 



 

193 

şimdi nasıl gitmezsin? Normal yani giderim. Ayıp olur bir de vic-
danım da el vermez herhalde ya. Hani son böyle yolculuğunu, bir 
helalleşmek istersin”. (Nermin, Y, Gassal). 

“AIDS’li bir kişinin de cenazesine de yani gidilir ya insandır yani. 
O da belki bir arayış içindeydi bilemeyiz. Pisi pisine gitti denir 
yani ama normalde yaşadığında benim pek çevremde olabilecek bir 
insan da değildir. Benim çevremde olamaz”. (Metehan, Y, Öğret-
men). 

Y kuşağı AIDS gibi damgalanmış hastalıklara sahip bi-
reylerin cenazelerine katılımı bir sorumluluk olarak görmek-
tedir. Bu kuşak, ahlaki yargılamalardan kaçınarak, bireyin ha-
yatının sonlanmasının toplumsal bir görevle karşılanması ge-
rektiğine inanmaktadır.  

Z kuşağı ise toplumsal yargılardan ziyade, bireyin insan 
olarak değerini ön plana çıkarmakta ve bu doğrultuda ey-
lemde bulunmaktadır. Bu yönüyle X ve Y den ayrılırken Baby 
Boomerla irtibat halindedir: 

“Giderim yani yapacak bir şey yok o Allah'la onun arasında. Son 
görevimi yaparım tabii adamın cenazesine falan gideriz yani prob-
lem değil. Sonuçta bizi ilgilendirmiyor”. (Ozan, Z, Öğrenci). 

“AIDS'ten ölen birisinin cenazesine tabii ki giderim. Neden git-
meyeyim? O da insandı. O da öldü. Bir şeyler yaşadı”. (Ayşe Be-
tül, Z, Öğrenci). 

Z kuşağı daha az yargılayıcı ve cenazeye katılımı, birey-
sel sorumluluk ve toplumsal empati çerçevesinde değerlen-
dirmektedir. Baby Boomer kuşağı toplumsal ve dini normlara 
sıkı sıkıya bağlı kalırken, X kuşağı pragmatik bir denge arayı-
şındadır. Y kuşağı bireysel sorumluluk ve insan haklarına 
vurgu yaparken, Z kuşağı daha açık fikirli ve hoşgörülü bir 
yaklaşım sergilemektedir. Bu kuşak farklılıkları, toplumsal 
normların zamanla nasıl evrildiğini ve bireylerin bu normlara 
karşı geliştirdiği tutumların kuşaklar arası değişimini ortaya 
koymaktadır. 



 

194 

Toplumsal Normların Dışında Yaşam, İçinde Ölüm başlığı, 
sembolik etkileşimci kuramın tartışmalarını yeniden değer-
lendirmek için bir fırsat sunmaktadır. Sembolik etkileşimci 
kurama göre AIDS ile ilgili toplumsal bir stigmatizasyon 
varsa, bu stigmatizasyon, ölen kişinin ailesi ve yakınları üze-
rinde de etkili olacak ve cenaze kamusal alandan ziyade özel 
alanda gerçekleştirilecektir. AIDS’e yakalanmak kadar bu 
hastalık sonucunda ölmekte kabul edilebilir değildir (Mal-
colm vd., 1998: 347). Bu nedenle AIDS hastalığına yakalan-
mak ve ölmek, toplumsal olarak kabul edilemez bir durum 
olarak görülmekte ve hastalıkla ilişkili metaforlar da sapkın-
lıkla ilişkilendirilerek bu durum pekiştirilmektedir. Ancak 
araştırma sürecinde görülen durum cenazelerin kamusallığı-
nın bir görev ahlakı ile sürdürüldüğüdür. Tüm kuşaklar ce-
nazelere gitmeyi bir sorumluluk olarak bakmalarının arka-
sında hem dini hem de toplumsal etkenler bulunmaktadır.  

 

4.3.7. Ölümün Mekanı 

Bireylerin ölüme yönelik düşünceleri ve beklentileri top-
lumsal ve kültürel olduğu kadar kurumsal faktörler tarafın-
dan da şekillenmektedir. Cenazenin yönetilmesi, ölümün me-
kanı konusunda genel bir kabul hastane gibi resmi kurumlar 
ve sağlık hizmeleri sunan yerlerin tercih edilmesine yönelik-
tir. Bu tercihlerin arasında hastanede daha iyi tıbbi bakım, ilaç 
ve cihazların kullanımı gibi faktörler yer almaktadır. Bireyler 
çoğunlukla evde sekerat halinde olan kişiyi ölüme terk etmek 
ile ilişkilendirmiş ve hastanede ya da yoğun bakımda daha iyi 
şartlarda bakılacağını ifade etmişlerdir. Daha az yoğunlukta 
ise kimi katılımcılar sekerat durumunda bir kişinin ölümü 
bekleme mekanının ev olması gerektiğini belirtmişlerdir. Ni-
hayetinde bu tartışmalar ölümün nasıl yönetebileceği tartış-
malarını gündeme getirmiştir. 



 

195 

Baby Boomer kuşağının ölüm ve hastane süreçlerine dair 
yaklaşımlarını incelerken, bu neslin geleneksel değerlere olan 
bağlılığı ve modern tıbbın getirdiği izolasyonun eleştirisi ön 
plana çıkmaktadır: 

“Evde ölmesi daha iyi. Çünkü çoluğunun, çocuğunun yanında şu-
rada bir duasını okur, şurada biri Tebareke okur, orada biri Amme 
okur, bunlar çok önemli. Ama hastanede onu yapamazsın. Anca 
başında bir kişi olur”. (Bedriye, Baby Boomer, Emekli Esnaf). 

“Bizim kadim kültürlerde insanın son anında çevresinde insanlar 
olur. Ölümden önce onları görür biraz rahatlar. Şimdi tecrit ettiler 
insanı. Hastanede kimseyle görüştürmüyoruz. Adam kendi başına 
yalnız”. (Tahsin, Baby Boomer, Öğretim Üyesi). 

“Yoğun bakımda insanları makineye bağlıyorlar. Benim babam 
rahmetlikte yoğun bakımda öldü. Bana dedi ki beni eve götür, evde 
öleyim. Yapamıyor insan. Acaba diyor iyileşir, düzelir mi”. (Ta-
hir, Baby Boomer, Emekli Öğretmen). 

Baby Boomer kuşağı, bireylerin aile ve toplumsal çevre-
leriyle olan bağlarına büyük önem vermekte, özellikle ölüm 
anında sevdikleriyle bir arada olmayı tercih etmektedir. Ge-
leneksel değerlerin yaşatılmasını önemseyen bu kuşak, mo-
dern tıbbın hastane ortamında uyguladığı izolasyonu, insa-
nın ölüm sürecinde yalnız kalmasıyla ilişkilendirerek eleştir-
mektedir. Örneğin, evde ölmenin dini ve duygusal açıdan 
daha anlamlı olduğunu savunan Baby Boomer nesli, hastane 
ortamında bu tür manevi ritüellerin yapılamayacağını vurgu-
lamaktadır. Ayrıca, hastanede yaşam desteğine bağlı kalma-
nın, ölüm sürecini geciktireceği endişesiyle eleştirilmektedir. 
Yoğun bakımda sevdiklerinin makinelerle bağlanarak yaşa-
malarının, onları evde, doğal bir şekilde kaybetmenin verdiği 
huzurdan mahrum bıraktığı düşünülmektedir. Baby Boomer 
kuşağının bu yaklaşımları, geçmişin manevi ve toplumsal de-
ğerlerinin modern tıbbın getirdiği bireyselleştirilmiş ve tek-
nolojiye bağımlı sağlık anlayışıyla çatıştığını göstermektedir. 



 

196 

Bu kuşak, modern tıbbın sağladığı imkanları tamamen red-
detmemek ile birlikte, ölüm sürecinde geleneksel değerlere 
daha fazla önem vermektedir. Ölümün doğal bir süreç olarak 
kabul edilmesi, sevdikleriyle birlikte yaşanması gerektiği 
inancı, Baby Boomer neslinin hayatın son anlarına dair sahip 
olduğu temel yaklaşımları özetlemektedir.  

Baby Boomer kuşağından farklı olarak X, Y ve Z kuşakla-
rında ise bireysel rahatlık ve sorumluluktan kaçınma eğilimi 
ile bu sürecin hastanede gerçekleşmesine yönelik değerlen-
dirmelerde bulunmaktadır:  

 “Yani hastanede bir serum takılır mıydı? Hani yaşam destek üni-
tesine alınabilir miydi? Ha de ki ne olacak bir gün daha fazla ya-
şardı. İşte annemde beyin ölümü gerçekleşti ama nefes alıyor. Dok-
torlar fişini çekelim mi dediler? Biz hayır dedik”. (Feride, X, 
Emekli Memur). 

“Onu ölecek diye eve niye getireyim ki? Ölecek diye gözden çıkarıp 
eve getirmek istemem. Ölsün dermiş gibi… Orada bir umuttur bir 
dakika bile yaşasın isterim yani”. (Sibel, X, Hemşire). 

“Her zaman için insanın içinde bir ümit olur yani. Son dakikaya 
kadar hastanede tutmak ister. Hastanede serumla, ilaçlarla falan 
biraz da evde canlı canlı yas yaşıyormuş gibi bir şey. Gözümün 
önünde eriyip gitmesinden iyidir yani hastanede durmak. Sonra-
dan bir pişmanlığa sebebiyet de verebiliriz”. (Metehan, Y, Öğret-
men). 

“Yoğun bakımda geçirebilir bence. En azından bakarlar belki ya-
pılacak birşey varsa yaparlar. Ben yine de evde olmasındansa yo-
ğun bakımda olmasını tercih ederim”. (Funda, Y, Adli Katip). 

“Yani bence yoğun bakım, çünkü yani bile bile ölüme terk etmek 
diye bir şey var. Belki yani belki de adam ölmeyecekti yani uğraş-
salar, çabalasalar, sonuçta canı veren Allah yani. Çabalayın, 
ölürse ölür, ölmezse ölmez. Zaten bilmiyorum yoğun bakımda öl-
mesiyle evde ölmesiyle arasında bana göre çok da bir farkı olmaya-
cak”. (Sena Nur, Z, Öğrenci). 



 

197 

“İnsan kafayı yerdi. Çok kötü ya. Son günleri. Ulan bunu son kez 
yapıyorsun, şunu da son kez yapıyorsun. Evde yapamaz hastane 
daha iyi olur. Ev ortamı götürmez zaten”.  (Ozan, Z, Öğrenci). 

Ölümün modern çağda hastanelere ve sağlık kuruluşla-
rına taşınmasıyla birlikte, ölüm evde gerçekleşen doğal bir sü-
reç olmaktan çıkmıştır. Artık ölüm hastalık olarak görül-
mekte, nedenleri ve önlenmesi için tavsiyeler belirlenmekte-
dir. Bu nedenle insanlar evde aileleriyle birlikte değil, hasta-
nelerde ölmektedir. Dahası son on yıllarda insanlar hastane-
lere tedavi olmak için değil, ölmek için gitmektedirler. Bu du-
rum, ölümün modern çağda belirli bir amaca hizmet eden, 
her an yitirilebilecek bir değer olarak görüldüğü anlamına 
gelmektedir. Y kuşağında da görüldüğü üzere ağır hasta ya-
kınını hastaneye yönlendirme tercihleri, kişisel sorumluluk-
tan kaçınma ve gelecekte olası pişmanlıkları önleme arzusu 
ile açıklanabilir. Hastayı evde bakım yerine hastanede tutma-
nın, hastanın yaşamına dair son kararların sorumluluğunu 
daha çok tıbbi otoriteye devretmekle ilişkilendirildiği görül-
mektedir. Bu yaklaşım, bireyin hem toplumsal beklentilerden 
doğan eleştirilerden kaçınma hem de içsel bir huzur sağlama 
çabasını yansıtmaktadır. Kuşaklar, hastanın hastanede bulun-
masını tercih ederek, hem hastanın durumu ile ilgili bir so-
rumluluk hissi taşımaktan uzaklaşmakta hem de “gönül ra-
hatlığı” sağlamak amacıyla olası vicdani yüklerden korun-
maktadır. Bu tutum, bireyin kendi içsel dengesini koruma ça-
basının yanı sıra, toplumsal yargıların getirebileceği olumsuz 
tepkileri bertaraf etme amacını da içermektedir.  Sonuç olarak 
kuşaklar arası bu farklılıklar, toplumsal değişimin ve kültürel 
dönüşümün bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Her ku-
şak, geçmişin geleneksel değerlerini ve modern tıbbın sun-
duğu yenilikleri kendi biçiminde harmanlayarak ölüm süre-
cini anlamaya ve yönetmeye çalışmaktadır. Baby Boomer, 
daha çok manevi ve toplumsal değerlere bağlı kalırken, X, Y 



 

198 

ve Z kuşakları, bireysel rahatlık ve sorumluluktan kaçınma 
eğilimi ile bu süreci değerlendirmektedirler. 

 

 4.3.8. Ölüm Sonrası Hayat 

İnananlar için ölüm sonrası, asıl hayata (ahiret hayatına) 
geçişin eşiğidir. Yaşamın sona erdiği nokta, ruhun bir önceki 
hayattan yeni bir aşamaya geçiş yaptığı anı simgeler. Bu ne-
denle ölüm başlangıç olarak kabul edilir ve inananlar için ru-
hun bedeni terk ederek daha yüksek bir varlığa ulaşması söz 
konusudur. Katılımcılar çoğunlukla, ölümden sonra ahiret 
hayatının olduğuna inanmakta ve bu inanç, ölümden sonraki 
yaşama doğru hazırlanılması gerektiği fikrini doğurmakta-
dır. Bununla birlikte, bazı katılımcılar ölüm sonrasına ilişkin 
belirsizlik yaşarken, daha az katılımcı ölümden sonra her-
hangi bir yaşamın olmadığına inanmaktadır.  

 
Şekil 17: Ölüm Sonrası Yaşam 

 



 

199 

Baby Boomer kuşağı için ölüm, bu dünyanın ötesinde bir 
yaşamın varlığına dair güçlü bir inancı da beraberinde getir-
mektedir. Dünya hayatı, ahirete yönelik bir hazırlık süreci 
olarak kabul edilirken bu hazırlığın ekseninde Tanrı inancı 
yer almaktadır: 

“Kuran'a göre iki dünya var. Birisi dünya hayatı birisi ahiret ha-
yatıdır. Ölüm üstüne düşünen yegane varlıktır insan, hazırlık ya-
par. Eksenindeki şey de Tanrı inancıdır. Tanrı inancı yoksa öbür 
dünyaya inancı olamaz. İnanmakta bir hazırlıktır. Tanrı inancı 
amaçlı olarak bu dünyada bulunduğumuzu, amaçsal olarak bu 
dünyada bulunduğumuzu ve bu dünyanın bir hesabının, kitabı-
nın olduğunu… Ahiret inancıyla bağlantıları olmayan, hiçbir 
Tanrı inancı gerçek anlamda Tanrı inancı değildir. Yaratan bir 
varlık vardır. Düzenli, amaçlı, iradeli bir yaşam istiyor bizden. 
Bunun hesabı var bunun için de dirilecek birbirine bağlı bir şey. 
Tanrı bir veri olarak var. Ama önemli olan varlığını kabul etmek 
değil. Tanrı'nın din gününün sahibi olduğunu, ölümden sonraki 
hayatı, insanların amaçlı olarak yaşadıkları, dünyaya gönderildik-
lerini, bunun bir hesabının olacağını, mükafat ve cezanın görüle-
ceğini inanmış olmaktır. Onun için de hac, kurban, oruç vesaire 
hatta insanlara yardımcı olmak vesaire”. (Tahsin, Baby Boomer, 
Öğretim Üyesi). 

 Bu kuşak, ölümden sonraki hayatın varlığına inanmakla 
birlikte, bu inancı yalnızca teorik bir kabulden öteye taşıya-
rak, yaşamlarını da bu inancın gereklilikleri doğrultusunda 
şekillendirmeye çalışmaktadır. Baby Boomer kuşağı, yaş iti-
bariyle ölüme daha yakın olduklarını hissettiklerinden, ha-
yatlarının sonuna geldiklerini düşünmektedirler. Bu bağ-
lamda, hayatı anlamlı kılacak en önemli unsurlardan biri ola-
rak ahireti, yani ölümden sonraki yaşamı, yeni bir başlangıç 
ve yeniden diriliş olarak görmektedirler. Ahiret, onlar için 
ölüm karşısında ölümsüzlüğün, hiçlik karşısında varoluşun 
sembolü olarak algılanmaktadır. Bu inanç, Baby Boomer ku-



 

200 

şağının yaşamlarına anlam katma arayışının önemli bir par-
çasını oluşturmakta ve ölüm korkusuyla başa çıkmalarını 
sağlamaktadır. Bu bağlamda, Tanrı'ya inanmanın yalnızca 
varlığını kabul etmekle sınırlı kalmayıp, ahiret inancı doğrul-
tusunda dini vecibeleri yerine getirmek ve bu dünyadaki dav-
ranışlarını ahirete yönelik hesap verebilirlik bilinciyle düzen-
lemek önem arz etmektedir.  

Baby Boomer kuşağı ile X Kuşağı arasında ölüm sonrası 
hayat inançlarında belirgin bir kırılma noktası gözlemlen-
mektedir. Ahiret hayatına ilişkin benzer düşünceler X kuşa-
ğında da sürdürülmekle birlikte ölüm sonrası hayata dair 
inançlar konusunda X kuşağı daha heterojen bir yapı sergile-
mektedir:  

“İnanç olarak inanıyorum ama bazen kafama şüpheler geliyor. Ya 
diyorum öyle bir yer yoksa diyorum. Böyle ölünce hani her şey bit-
miş… Ne olur acaba diyorum. Sonra diyorum ama diyorum öbür 
taraf varmış diyorum. Hani kitabımıza göre…” (Sibel, X, Hem-
şire). 

“Yani bu dünyada ölüm ikinci hayatın başlangıcı. İşte yaşanma-
yınca bilinmez bilmiyorsun. Benim için bilinmez bir hayat ama 
yani orada da bir hayat vardır diye düşünüyorum”. (Aysun, X, 
Aşçı). 

“Şimdi şöyle belki bir şey diyeceğim ters düşer. Öbür dünyanın 
olup olmadığını kimsenin birşey bildiği yok. Yani  oradan gelen 
var mı? Yok. Herhangi bir fotoğraf bir şey var mı? Yok. Vallahi 
bence öyle bittikten sonra çürüyüp gidiyorum ben. Yani günaha 
da girmeyim ben pek inanmıyorum. Kimsenin birşey bildiği yok. 
Bilmem ne oluyor diyorlar var mı gelen? Dese ki ben oradan geli-
yorum şunlarla şunlar var var dese yok. Ben var da demiyorum 
yok da demiyorum. Onu oraya gidince göreceğiz. Ama bana göre 
ne bileyim? Çürüyüp gidiyoruz”. (Cevdet, X, Emekli Serbest Mes-
lek). 



 

201 

X kuşağı, modern dünyanın getirdiği belirsizlikler ve bi-
reyselleşme süreçlerinin etkisi altında, Tanrı ve ahiret inan-
cına dair daha karmaşık ve şüpheci bir tutum sergilemekte-
dir. Özellikle, geleneksel dini öğretilerin bilimsel ve rasyonel 
düşünceyle çeliştiği durumlarda ahiret inancı bir tür içsel mü-
cadele alanı haline gelmiştir. Benzer düşünceler, şüpheler ve 
sorgulamalar Y kuşağında da görülmektedir: 

“İnşallah vardır. Var olmasından emin değilim inşallah vardır”. 
(Funda, Y, Adli Katip). 

“Yani sonsuzluk kavramı beni ürkütüyor. Ya şimdi gideceğiz o ta-
rafa hayatta her şey olabilir ama sonuçta bitecek belki de tekrar geri 
geleceğiz ama belki biz olmayacağız. Yani tam reenkarnasyon gibi 
düşünün. Atıyorum insan oldum, atıyorum kuş oldum”. (Şeyda, 
Y, Öğrenci). 

“İnancımız gereği evet inanıyorum ama tam da kestiremiyorum 
çok da merak ediyorum açıkçası hani diyorum o anı düşünüyorum. 
Gerçekten kalkacak mıyım? Bu gerçekten tuhaf geliyor. Rabbimin 
bize bildirdiği ölümden sonra hayatı ölünce göreceğiz. Orada ya-
şayacaksın artık. İşte bize öğretilen dinimizce de öne sürülen nasıl 
yaşarsak öyle öleceğiz”. (Nermin, Y, Gassal). 

“Şu an sonsuz hayat bana mantıklı gelmiyor”. (Metehan, Y, Öğ-
retmen). 

Y kuşağı ölüm sonrası hayatı, dini inançlarla birlikte sor-
gulama, yeniden değerlendirme, sonsuzluk ve belirsizlik gibi 
modern ve bireysel düşünceler çerçevesinde yaklaşmaktadır.  

“Oturmuyor da var. İkna olmuyorsun ama ikna olmayıp da yapa-
cak bir seçeneğin olmadığı için zorunlu olarak ikna oluyorsun. 
Kurgulamıyorum ölümden sonrasını artık cezamız neyse çekece-
ğiz. Tam kestiremiyorum da. Hani şey değilsiniz. Tasavvur edilir 
ya cennet cehennem. İşte ödülün verildiği ya da cezanın verildiği 
iki ayrı dünya. Yani tam olarak oraları nasıl olacağını bilmiyorum. 
Ya yazılıyor işte. Şöyle güzel, şöyle kötü, böyle kötü ama dediğim 
gibi hocam gözle görülmeyince inanılmıyor”. (Ozan, Z, Öğrenci). 



 

202 

“Yani herhangi bir yere gitmeyeceğimi düşünüyorum. Gideceğim 
ve yok olacağım. İnanmıyorum. Ama inanmak isteyeceğimi biliyo-
rum”. (Zehra İrem, Z, Öğrenci). 

Z kuşağı ise ahiret inancına dair en fazla belirsizlik ve 
şüphe taşıyan kuşak olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu kuşak, 
dini inançlara dair güçlü bir sorgulama eğilimi gösterirken, 
ölüm sonrası hayatı daha çok rasyonel ve gözle görülmeyen 
bir olgu olarak değerlendirmektedir. Z kuşağı, geleneksel 
dini anlatıları yeterince ikna edici bulmamakta, ancak alter-
natif bir inanç sistemi de geliştirmemektedir. Bu bağlamda 
elde edilen veriler göstermektedir ki, ölüme yaklaştıkça sor-
gulama düzeyinin derece derece azalmaktadır. Özellikle 
Baby Boomer kuşağında Allah inancı ve ahirete ilişkin sorgu-
lamaktan ziyade amasız, fakatsız bir teslimiyet aşamasına ge-
lindiği dikkati çekmektedir. Sonuç olarak Baby Boomer ku-
şağı ile X, Y ve Z kuşakları arasında ölüm sonrası hayat inanç-
larında gözlemlenen farklılıklar, kuşakların sosyokültürel 
bağlamları ve modernleşme süreçleriyle yakından ilişkilidir. 
Modern dünyanın getirdiği belirsizlikler, bireyselleşme ve 
rasyonelleşme süreçlerinin etkisiyle, ahiret inancına dair daha 
karmaşık ve şüpheci bir tutum X kuşağından başlayarak geri 
kalan tüm kuşaklarda görülmektedir.  

 

4.3.9. Ölümün Toplumsal Yönü 

Ölüm, sadece bireyin yaşam döngüsündeki evrelerden 
biri değil aynı zamanda toplumun kolektif bir deneyimidir. 
Sosyalliğin bir yönünü temsil eden ölümü anlamak için sos-
yal bağlamların dikkate alınması gerekir. Törenler ve cenaze 
pratikleri toplumun ölümü nasıl anladığını ve işlediğini gös-
terirken diğer yandan yas süreci de toplumsal etkileşimler ve 
destek ağlarıyla şekillenir. Bu nedenle ölüm, toplumun belirli 
bir kültürel bağlam içinde anlamlandırdığı ve işlediği bir ol-
gudur.  



 

203 

 
Şekil 18: Ölümün Toplumsal Yönü: Tören ve Ritüeller 

 

Bu yönü keşfetmek amacıyla katılımcılarla gerçekleştiri-
len mülakatlarda en çok vurgulanan ifadelerden birisi cenaze 
günü verilen yemeğin “saçmalığı” üzerine olmuştur: 

“Şimdi o yemekler boş aslında. Yani gerçekten gelen zaten evinden 
geliyor. Yani gerek yok ki senin bu kadar masraf etmene. Sen hiz-
metini edersin, servisini yaparsın ama bizimki gerçekten çok aşırı 
derecede. Geçenlerde yan köyümüzden birisi ölmüştü. Milyarlık 
yemek indirmişler. Yazık değil mi? Hiç yemeği alıp gelen yok”. 
(Fatma, Baby Boomer, Ev hanımı). 

“Babam vefat etti tamam biz aç kalmadık evet bize dışarıdan da çok 
yemek geldi ama biz insanları doyurma derdine düştük. Ha bire 
benim eşim fırına gidiyordu ekmek almaya. Bir de sen acını yaşı-
yorsun ama insanlar oturmuş senin gözünün önünde yemek yi-
yorlar. Sohbet ediyorlar, yemek yiyorlar. Bu bana çok absürt gel-
mişti. Hani bunu ben yaşayana kadar da anlamadım hiç”. (Feride, 
X, Emekli Memur). 



 

204 

“Cenaze yemeği falan bunları hiç sevmiyorum. Kendi cenazemiz 
de de yaşadık. Biz gittik yemek dağıttık, etli ekmek dağıttık. Cenaze 
kalktığı gün yemek saçma ya”. (Metehan, Y, Öğretmen). 

“Neden yemek dağıtılıyor? Hiçbir fikrim yok ama ilk düşündü-
ğünde saçma geliyor. Hani yemek verilince tam anlamıyla ne olu-
yor ki sonuçta yani onu sevap mı kazanılmış oluyor yemek veri-
lince”. (Öznur, Z, Öğrenci). 

Değişen sosyal koşullar ve modern şehir hayatıyla bir-
likte, cenaze sürecindeki ilk gün yemeği geleneğinde bazı de-
ğişiklikler meydana gelmiştir. İlk gün yemeği ya da cenaze 
yemeği cenaze sürecinde dışarıdan gelen yemeklerin daha 
çok komşular ve yakınlar arasında bir iş bölümüyle paylaşıl-
ması ve getirilmesini ifade etmektedir. Bu uygulama ile acılı 
ailenin acısı hafifletilirken, cenaze evindeki yemeklerin eksik 
kalmaması ve gelen misafirlere ikram edilmesi sağlanmakta, 
dayanışmanın işlerliğini ortaya çıkarmaktadır (Örnek, 1971: 
91). Ancak kadınların çalışma hayatına dahil olması, yoğun iş 
temposu ve değişen aile yapıları gibi etkenler, komşular veya 
yakınlar tarafından ilk gün yemeğinin verilmesini zorlaştır-
mış veya nadir hale getirmiştir. Nihayetinde cenaze sahipleri 
tarafından verilen ilk gün yemekleri ikramdan eziyete bir dö-
nüşüm geçirmiştir. Günümüz kentlerinde ilk gün yemekleri 
daha çok cenaze sahipleri tarafından verilmekte ve bu durum 
katılımcılar tarafından en çok eleştiren konular arasında yer 
almaktadır. Cenaze yemeği geleneği söz konusu olduğunda 
saçma, absürt, anlamsız, karşıyım gibi kelime gruplarına sahip 
ifadeler ve ardındaki sosyal normlar ve beklentilerin sorgu-
lanması gerektiği her yaş grubu katılımcının vurgularında 
yer almaktadır. Esasen, yemek, taziyenin bir ürünüdür ve ta-
ziyelerin ne denli bir öneme sahip olduğu ise hiç şüphesiz Ko-
vid-19 sürecinde belirmiştir. Kovid-19 süreci öncesinde sosyal 
medya platformlarında hemen hemen bir şekilde herkesin 
denk geldiği taziye evlerini eleştiren görseller dolaşımdaydı. 
Bu görseller, cenaze evinin kapısında düzenlenmeyi bekleyen 



 

205 

sayısız ayakkabıyı ve dağıtımı beklenen ikramları eleştiren 
içerikler sunmaktadır. Taziye evinin saçmalığı üzerine söy-
lemlerin hakim olduğu bu görsellerde dikkatler her ne kadar 
yemeklere yoğunlaşsa da esas mesele insanın bazı uygulama-
ları süreç içerisinde değişime tabi tutmasından kaynaklan-
maktadır. Nitekim taziye ziyaretlerinin önemi, başsağlığına 
giden insanların misafir olarak ağırlanmasını değil cenaze sa-
hiplerinin gündelik rutinlerine dönmesine yardımcı olacak 
eylemleri içermektedir. Ayfer Hanım’ın ifadeleri söz konusu 
duruma açıklık getirmektedir:  

“Babam covidden hastanedeydi, annemin durumu evde tedaviyi 
gerektiriyordu. Babamı gece yoğun bakıma götürmüşler iki gün 
sonra zatürresi oluşmuş. Sonra yoğun bakımda öldüğünü söyledi-
ler. Göremedik. Ben, kardeşlerim, annem, hepimiz karantinaday-
dık. Torunları kaldırdı cenazeyi. Bakın felaket... Anlatılamaz bir 
şey. Kolumuzu, bacağımızı kopardılar, götürüyorlar gibi... Bir 
kalp krizi aniden gelse öyle düşünmezdik herhalde. Cenaze evi olup 
sana acını paylaşmak için yakınların gelemiyor ya, o çok acı geldi 
bana. Hala o ağlamanın içimde yarım kaldığını düşünüyorum. 
Zaman zaman böyle ağlama seansları düzenliyorum kendime. 
Yani o gün evin aslında dolu olması gerekirken, bizde böyle gele-
nek ya o acıyı paylaşıyorsun gibi geliyor sanki yakınlarında onu 
yaşayamadık. Annemle oturup bir şöyle ağlayamadığıma üzülü-
yorum. Gene ağladık ama istediğimiz kadar ağlayıp da böyle acıla-
rımızı paylaşamadık sanki”. (Ayfer, Baby Boomer, Emekli Öğret-
men).  

Geleneksel olarak, cenaze sürecinde yakınların ve kom-
şuların cenaze evine gelerek acıyı paylaşmaları, yas tutan ai-
leye destek olmaları ve ilk gün yemeği gibi ritüellerin yerine 
getirilmesi, toplumsal dayanışmanın en belirgin örneklerin-
den biridir. Ancak Ayfer hanım, pandeminin bu geleneksel 
ritüellerin icrasını nasıl imkansız hale getirdiğini ve bu duru-
mun kendisi üzerinde nasıl derin bir duygusal etki yarattığını 
ifade etmesi konunun mahiyetini göstermektedir.   



 

206 

Bir hatırlama ritüeli olarak kabir ziyareti ise ölen kişiyi 
hatırlamanın ve ölüm gerçeğini anlamanın iki boyutunu bir 
arada barındırır. Ölenin hatırlanması, geçmiş yaşamın izle-
rini, yaşanmışlıkları ve yaşanmamışlıkları yeniden canlandı-
rarak, kişinin hatıralarında ölenin yaşamına dair bir iz bırakır. 
Diğer yandan, ölümün hatırlanması, dünya hayatının geçici 
ve sınırlı olduğunu vurgular ve böylece bireyin kendi yaşa-
mını yeniden gözden geçirmesine, ahlaki değerlerini sorgula-
masına ve varoluşsal anlam arayışına yönlendirir. Sonuç ola-
rak, farklı kuşaklar arasında ortak bir anlayışın mevcut ol-
duğu söylenebilir; her birey mezarlık ziyaretinde kendi ölü-
münü düşünme eğilimi göstermektedir. Bu düşünsel süreç, 
orada yatan ölülerle—bir zamanlar yaşamış, aileleri ve dost-
ları olan bireylerle—bağlantı kurularak derinleştirilir. Bu bağ-
lamda, mezarlık ziyaretleri, bireylerin varoluşsal sorgulama-
larını pekiştiren önemli bir ritüel haline gelmektedir: 

“Mezarlığın kapısından girdiğin an şöyle hayatın bir gözünün 
önünden geçiyor. Bu insanların da böyle bir yaşantısı vardı, bun-
ların da çocukları vardı, gezmeleri, tozmaları, eğlenceleri, dünya-
ları bak hep sonunda hepimizin geleceği yer burası. İşte yaşantına 
ona göre dikkat et”. (Bedriye, Baby Boomer, Emekli Esnaf). 
“O anda öleni düşünüyorum. Yakınlarına ne olacak, kalanlar ne 
olacak? Ya benim de annem, babam, yakınlarım, sevdiğim ölürse 
asla kendim ölürsem değil.. Başka bir yakınım, sevdiğim mahvo-
lursa ne yaparım diye ona üzülür ve canım sıkılır”. (Ayfer, Baby 
Boomer, Emekli Öğretmen). 
“Ya bizi gördüklerini düşünüyorum. Bilmiyorum. Ben mesela an-
nemle gider konuşurum. Babamla gider konuşurum. Çok utangaç 
insanmış annem. Babamın yanında oturmamış ömrü boyunca. 
Hep arkasında, gerisinde... Hatta mezarlığa gidince takıldım. Kalk 
kız dedim. Utanmıyor musun ben geldim babamın yanında yatı-
yorsun falan diye. Sürekli sohbet etmek istiyorum. Terapi gibi ge-
liyor”. (Rahime, X, Emekli Hemşire). 
“Aslında burada giden için bir mesaj var ki öyle söyleyeyim “Ka-
birleri ziyaret edin”. Günün koşuşturmasını da bırakın günü artık 



 

207 

haftaları takip edemiyoruz maalesef. Bir bakmışım işte orada bir 
kabir ziyareti “Ben neyin koşturmasındayım? Bir dur, dinlen, 
belki durak gibi şeklinde aslında yapmak lazım. Ölümü hatırlamak 
lazım”. (Taner, Y, Adli Tıp Doktoru). 
“Genelde bir gün benim de buraya gelebileceğimi, herkesin yani o 
yüzden hayatımı en iyi şekilde idame ettirmem gerektiğini düşü-
nürüm. Hani beni etkiliyor düşünceler. O yüzden bir kendine gel 
mesajı veriyorum kendime. Yani herkesin sonu belli. O yüzden 
dikkatli ol, bak geleceksin buraya”. (Özcan, Z, Öğrenci). 

Kabir ziyaretleri, Baby Boomer, X, Y ve Z kuşakları ara-
sında ölümün kaçınılmazlığı ve yaşamın anlamı üzerine ortak 
bir sorgulama aracı olarak öne çıkmaktadır. Farklı sosyokül-
türel ve tarihsel koşullar altında şekillenen bu kuşaklar, me-
zarlık ziyaretlerini benzer temalar etrafında anlamlandırmak-
tadır. Kuşaklar, kabir ziyaretlerinde ölümün kaçınılmazlığını 
hatırlayarak hayatın kısa ve geçici olduğunu kavrama eğili-
mindedir ve kabir ziyaretleri hayat muhasebesi yapmak için 
bir vesile olarak değerlendirmekte, günlük hayatın koşuştur-
masından uzaklaşarak ölüm gerçeğiyle yüzleştirmektedir. 
Bununla birlikte, bu ortak temaların her kuşakta farklı derin-
liklerde ve bakış açılarıyla ele alındığı gözlemlenmektedir. 
Baby Boomer kuşağı, kabir ziyaretlerini ahlaki bir uyarı ve ha-
yatın nasıl yaşanması gerektiği konusunda ders çıkarma aracı 
olarak değerlendirirken, X kuşağı için kabir ziyareti, kayıp-
larla yüzleşme ve geçmişle bağlantı kurma noktasında bir te-
rapi işlevi görmektedir. Y kuşağı, mezarlık ziyaretlerini mo-
dern yaşamın hızında bir duraklama ve ölüm gerçeğiyle yüz-
leşme fırsatı olarak görerek, hayatın anlamını sorgulamakta; 
Z kuşağı ise bu ziyaretleri yaşamı en iyi şekilde yaşama ge-
rekliliği üzerine düşünme aracı olarak ele almaktadır. Dolayı-
sıyla, kabir ziyaretleri tüm kuşaklar arasında ölüm farkında-
lığı etrafında birleştirici bir unsur olmakla birlikte, her kuşak 
bu ritüeli kendi yaşam tecrübeleri ve değerleri çerçevesinde 
farklı biçimlerde yorumlamaktadır. 

 



 

208 

SONUÇ VE DEĞERLENDİRME 

 

Bu araştırmada ölüm, hayat ve hastalık kavramlarının bi-
reyler tarafından nasıl anlamlandırıldığına odaklanarak, bu 
anlamların sosyoloji disiplini ile ilişkisini kuşaklar özelinde 
analiz edilmiştir. Her bir olgu sosyolojik çerçevede ayrı birer 
fenomen olarak ele alınmakla birlikte, bireylerin anlam dün-
yasında ölüm olgusunun hayata ve hastalığa yönelik algısal 
süreçleri etkileyen ve söylemler ile pratiklere yansıyan bir 
özellik taşıdığı ortaya konmuştur. Dolayısıyla, olguların bir 
arada değerlendirilmesiyle elde edilen veriler, ölüm-hayat-
hastalık üçlüsüne dair bütüncül bir sosyolojik perspektif ge-
liştirme amacını yerine getirmiştir. 

 Kuşakların ölüm, hayat ve hastalıklara yönelik an-
lamlandırmalarında değişmeyen sabitler, insan doğasına dair 
evrensel deneyimlere işaret ederken, değişen unsurlar top-
lumsal, ekonomik ve teknolojik dönüşümlerin kuşaklar üze-
rindeki etkisini ortaya koymaktadır. Tanımlamalara ilişkin 
subjektif yansımaların incelenmesi ile birlikte bireylerin yaşa-
dıkları tarihsel ve kültürel bağlamın, kişisel deneyim ve de-
ğerlerle nasıl etkileşimde bulunduğunu anlamayı mümkün 
kılmaktadır. Subjektif yansımalar ve temaların esasları, ku-
şakların dünyayı algılayış biçimlerinin altındaki derin yapısal 
unsurlar açığa çıkarmaktadır. Böylece bireysel ve kolektif 
kimlik inşasının, toplumsal norm ve değerlerle nasıl şekillen-
diği görülmektedir. Kuşaklar arasında hayatın anlamına dair 
yaklaşımlar konusunda her ne kadar sosyal bağlamların etki-
siyle belirgin farklılıklar ortaya çıksa da, yine de ortak temalar 
dikkat çekmektedir. Bu temalar, kuşakların bireysel ve top-
lumsal deneyimlerinden süzülen, hayatın anlamını inşa eden 



 

209 

unsurlar olarak öne çıkmaktadır. İlk olarak aile bağları ve sev-
dikleriyle bir arada olma gibi ortak ifadeler, hayatın anlamını 
bulmada kuşaklar arası bir köprü kurmaktadır. Baby Boomer, 
X, Y ve Z kuşaklarının hastalıklar, sağlık ve modern tıp konu-
sundaki ortak görüşlerine bakıldığında, bazı temel noktalar 
öne çıkmaktadır. Öncelikle, tüm kuşaklar hastalıkların bazı 
durumlarda kaderci anlayışla kaçınılmaz olduğuna, genetik 
ve doğal sebeplerle ortaya çıkabileceğine inanmakta ve mo-
dern yaşam tarzının, özellikle beslenme alışkanlıklarının has-
talıklara katkıda bulunabileceğini kabul etmektedir. Modern 
tıbba yönelik eleştiriler bulunmasına rağmen, genel olarak bi-
limsel ve tıbbi otoritelere güven duyulmaktadır. Bununla bir-
likte, modern tıbbın sınırları ve bazen yetersizlikleri fark edil-
diğinde, alternatif tedavi yöntemlerine de ilgi göstermekte-
dirler ancak bu yöntemlerin güvenilirliği konusunda kuşku-
lar taşımaktadırlar. Ölüm söz konusu olduğunda ise tüm ku-
şaklar, yaşamın kıymeti ve ölümün anlamı konusunda belirli 
ortak noktalar paylaşmaktadır. Ölüm düşüncesi, yaşamın 
daha anlamlı ve değerli kılınmasına yönelik bir motivasyon 
sağlamaktadır. Ölüm, her kuşak tarafından yaşamın doğal bir 
parçası olarak kabul edilmekte olup bu anlayış, ölümün ha-
yatın kaçınılmaz bir sonucu olduğu görüşünü yansıtmakta-
dır. Ayrıca, tüm kuşaklar, ölümden sonraki yaşam ve manevi 
boyutlar hakkında çeşitli dini ve manevi inançlara sahiptir. 
Ailevi ve sosyal bağlar, ölümle ilgili düşüncelerde önemli bir 
yer tutmaktadır. Ölüm, genellikle sevdikleri ile olan ilişkilerin 
ve anıların değerini artıran bir bağlamda ele alınmaktadır.  

 Kuşakların ortak kabulleri içerisinde bazı farklılıklar 
da kırılmalara neden olmaktadır. Baby Boomer kuşağı için 
ölüm, hayat ve hastalık kavramları, geleneksel inançlarla mo-
dern dünyanın belirsizlikleri arasında anlam bulan derin top-
lumsal ve bireysel deneyimler olarak karşımıza çıkmaktadır. 
Ölüm kavramı, bu kuşağın ahiret inancıyla şekillenmiş bir 
perspektife dayanmakta ve ölüm, geçici dünya yaşamının 



 

210 

sona erdiği, ahiret hayatının başladığı bir geçiş süreci olarak 
görülmektedir. Bu bağlamda, ölüm korkulacak değil, hazırlık 
yapılacak bir yolculuktur; toplumsal görevler, etik sorumlu-
luklar ve dini vecibelerin özenle yerine getirilmesi, bu sürece 
yönelik bir hazırlık olarak anlamlandırılır. Baby Boomers, 
ölüme yönelik bakışlarında derin bir teslimiyet ve tevekkül 
duygusu taşımakta, hayatın geçiciliğini kabul ederek ölüm 
sonrasına dair köklü bir iman beslemektedir. Hayat, Baby Bo-
omerlar için, toplumsal ve ahlaki sorumlulukları içselleştire-
rek kolektif değerlere katkı sağlanan bir dönemdir. Hayatın 
anlamı, bireysel başarıdan ziyade toplumsal rollerin hakkını 
vermekte ve aile, komşuluk gibi kolektif bağları güçlü bir bi-
çimde korumaktadır. Hayatlarının önemli bir kısmını, gele-
neksel değerlere bağlı olarak, sosyal dayanışma, yardım-
laşma ve etik kurallar çerçevesinde geçirmeyi hedeflemekte-
dirler. Böylece hayat, sadece bir bireysel varoluş değil, sosyal 
bir dayanışma ve bir topluluk içinde kendini gerçekleştirme 
alanı olarak kabul edilmektedir. Hastalık ise bu kuşak için iki 
temel anlam içermektedir: bir yandan, sabır ve tevekkülle 
karşılanması gereken bir sınav; diğer yandan ise toplumsal 
yardımlaşma ve dayanışmanın bir vesilesidir. Baby Boomer-
lar, hastalığı hayatın doğal bir parçası, inançlarını ve toplum-
sal bağlarını güçlendiren bir süreç olarak görme eğiliminde-
dir. Hastalığın tedavisinde ise modern tıptan faydalanmakla 
birlikte, tedavinin merkezinde manevi bir anlam arayışı ve 
topluluk desteği ön plandadır. Bu nedenle Türkiye’deki ku-
şak tartışmalarına bir katkı olarak, literatürdeki tanımların 
Türkiye’deki Baby Boomer neslini anlamada yetersiz kalabi-
leceğini söyleyebiliriz. Çalışmanın Türkiye’deki Baby Boomer 
kuşağına yönelik sunduğu özgün katkılar, kuşağın sosyokül-
türel bağlamında farklılaşan özelliklerini öne çıkarmaktadır. 
Literatürde Baby Boomer kuşağı, genellikle bireysel değerleri 
toplum nezdinde kabul ettirme çabasında olan, kuralcı ve ge-
leneklere başkaldırma eğilimli bir nesil olarak ele alınırken; 



 

211 

bu çalışma, Baby Boomerların bireyci özelliklerden çok, ko-
lektivist değerlere ve toplumsal sorumluluğa yönelik güçlü 
bir bağlılık geliştirdiğini göstermektedir. Bu kuşak, bireycilik 
yerine toplumsal aidiyeti merkeze alarak, kolektif değerleri 
içselleştirmiş ve bu değerler doğrultusunda güçlü bir toplum-
sal bağ kurma eğilimindedir. Araştırma, özellikle merkezi 
otoriteye duyulan güvenin yüksek olduğu, ancak bu güvenin 
dış güçlere ve modern unsurlara karşı bir mesafeyle denge-
lendiğini vurgulamaktadır. Bu durum, Türkiye özelinde Baby 
Boomerların, modern dünyanın getirdiği belirsizliklere karşı 
korumacı bir tutum geliştirdiğini göstermektedir. Çalışma, 
Türkiye’deki Baby Boomer kuşağının dini inançlarını derin-
lemesine içselleştirdiğini ve bu inançların, gündelik yaşam 
pratikleri ve etik yaklaşımlar üzerinde belirleyici olduğunu 
öne sürmektedir. Batı literatüründe, kuşağın dini inançlarla 
ilişkisi bireysel bir arayış olarak görülmekteyken, çıkarımlar, 
inancın toplumsal dayanışma ve sorumluluk duygusuyla bü-
tünleşik olduğunu göstermektedir. Özellikle ahiret inancına 
yönelik “amasız ve fakatsız” bağlılık, ölüm ve yaşam algısına 
yön vermekte ve kuşağın değer sistemine daha muhafazakâr 
bir perspektif kazandırmaktadır. Baby Boomer kuşağı, kültü-
rel değerlerin değişimi, ekonomik bağımlılıkların artması ve 
teknoloji aracılığıyla küresel bir kültürün yaygınlaşması gibi 
modern unsurlara belirgin bir mesafeyle yaklaşmakta ve bu 
unsurlara yönelik şüphecilik geliştirmektedir. Bu durum, ku-
şağın, siyasi otoriteyle doğrudan çatışma yerine, geleneksel 
değerlere bağlı kalarak modern dünyaya karşı muhafazakâr 
bir duruş sergilediğini göstermektedir. Ölüm ve yaşam konu-
larında muhafazakâr bakış açısını koruyan bu nesil, Allah’a 
ve ahirete güçlü bir teslimiyetle bağlı olup, dünya ve ahiret 
arasındaki dengeyi koruma çabasını önceliklendirmektedir. 
Bu çaba, Baby Boomerların modern dünyanın getirdiği kar-
maşık değişimler karşısında geleneksel değerlere sıkı sıkıya 
bağlı kalarak kendi kültürel kimliklerini koruma arayışını 



 

212 

yansıtmaktadır. Bu bağlamda çalışma, literatürdeki genel ta-
nımlara mütevazi bir katkı sunarak Baby Boomerların inanç 
sistemlerinin ve kolektif aidiyetlerinin dünya algılarına nasıl 
şekil verdiğini sunmaktadır. 

X Kuşağı için ölüm, hem kaçınılmaz bir gerçek hem de 
sorgulanan bir kavramdır. Geleneksel inançlar doğrultu-
sunda ahiret inancı ve Tanrı kavramı hâlâ önemli olmakla bir-
likte, bu kuşağın modern dünyada edindiği bilgiye dayalı 
kuşkucu tavır, ölüm sonrasına dair şüpheyi de beraberinde 
getirmektedir. Ölüm, X Kuşağı için kaçınılmaz bir son olarak 
kabul edilse de ahiret inancına yönelik belirsizlikler, ölümün 
anlamını daha çok bu dünyaya ait görevlerin tamamlanması 
üzerinden değerlendirilen bir sürece dönüştürmektedir. Ha-
yat, X Kuşağı için toplumsal normlarla bireysel sorumluluk-
ların dengelendiği bir deneyim alanıdır. Ebeveynlik ve çocuk 
yetiştirme, bu kuşağın hayatı anlamlandırmasında merkezi 
bir role sahiptir; bu doğrultuda hayat, geleceğe yönelik top-
lumsal bir sorumluluk olarak görülmektedir. X Kuşağı, hayatı 
bir görev ve bireysel sorumluluk alanı olarak görürken, top-
luma katkı sağlayan bir birey olma rolünü önemsemekte ve 
bu çerçevede pragmatik bir yaşam felsefesini benimsemekte-
dir. Sağlık sorunları karşısında modern tıbba güven duyulsa 
da, doğal ve alternatif tedavi yöntemlerine de açık bir yakla-
şım sergilenmektedir. X Kuşağı, hastalığı sadece biyolojik bir 
durum olarak değil, aynı zamanda hayatın kaçınılmaz bir 
parçası olarak görmekte; bu nedenle hastalığın üstesinden 
gelme sürecinde hem fiziksel hem de manevi iyileşmeye 
önem vermektedir. Hastalık durumunda, kolektif destek ve 
aile bağlarının önemi artmakta, bu süreç bireysel dayanıklı-
lığı ve toplumsal destek arayışını öne çıkaran bir deneyim ola-
rak değerlendirilmektedir. Araştırma kapsamında elde edilen 
veriler, X Kuşağının kendine özgü sosyokültürel bağlamını 
öne çıkararak, pragmatizm, eleştirel düşünce ve toplumsal 
bağlılık gibi mütevazi perspektifler sunmaktadır. X Kuşağı 



 

213 

genellikle sosyal statü, bireysel başarı ve geniş sosyal ağlara 
değer veren bir nesil olarak betimlenirken; bu çalışma, birey-
sel çıkar ve toplumsal sorumluluk arasında pragmatik bir 
denge kurma çabasında olduğunu ortaya koymaktadır. Dü-
şük sosyal katılım ile tanımlanan bu kuşak, Türkiye bağla-
mında daha yüksek bir toplumsal bağlılık sergilemekte ve bu 
bağlılık çerçevesinde pragmatik bir tavır benimsemektedir. 
Özellikle bilgiye ve otoriteye yönelik kuşkucu tutumları, X 
Kuşağı’nın geleneksel değerleri eleştirel bir gözle yeniden de-
ğerlendirdiğini göstermektedir. Bu durum, X Kuşağı’nın dü-
şünsel dünyasında, bilgiye yönelik sorgulayıcı bir yaklaşımı 
ve otoriteye karşı seçici bir güven mekanizmasını beslediğini 
ortaya koymaktadır. Ayrıca X Kuşağı’nın dini inançlara yö-
nelik belirsizlik ve esneklik geliştirdiği; geleneksel inanç sis-
temlerini yeniden değerlendirme çabası içinde olduğu göz-
lemlenmiştir. Literatürde geleneksel değerlerle uyumlu ola-
rak tanımlanan X Kuşağı, bu çalışmada dini inançlar söz ko-
nusu olduğunda daha seküler ve esnek bir yaklaşım sergile-
mektedir. Özellikle Tanrı ve ahiret hayatına dair belirsizlik ve 
şüphe barındıran bakış açıları, modernitenin etkisiyle gele-
neksel inançlardan uzaklaşarak, daha kişisel ve esnek bir 
inanç sistemine doğru kayma eğiliminde olduklarını göster-
mektedir. Bu durum, inançlarını toplumsal normlara bağımlı 
olmaktan ziyade, bireysel yorumlarla şekillendirme çabasını 
yansıtmaktadır. Çalışma, X Kuşağı’nın hem geleneksel hem 
de modern değerleri dengeli bir şekilde içselleştirme eğili-
minde olduğunu ortaya koymaktadır. Özellikle ebeveynlik ve 
çocuk yetiştirme konularında, geleneksel değerlere olan bağ-
lılık ile seküler eğilimler arasında bir denge kurma çabası göz-
lemlenmiştir. Bu durum, X Kuşağı’nın, ailevi sorumluluklar 
ve toplumsal normlarla uyumlu bir yaşam sürerken, aynı za-
manda bireysel değerlerini de koruma ve ifade etme arayı-
şında olduklarını göstermektedir. Bu bağlamda çalışma, Tür-
kiye’deki X Kuşağı’nın modern dünyada geleneksel değerleri 



 

214 

yeniden yorumlayarak sekülerleşmeye ve bireysel inanç sis-
temlerini yeniden şekillendirmeye açık hale geldiğini vurgu-
lamaktadır. 

Y kuşağı için ölüm, seküler bir sorgulama ve varoluşsal 
bir duraklama anı olarak değerlendirilmektedir. Hayatın hı-
zında ölümle karşılaşmak, bu kuşak için yaşamın anlamını 
derinlemesine düşünme ve yeniden değerlendirme fırsatı 
sağlamaktadır. Modern hayatın gerektirdiği bireysellik ile ge-
leneksel inançların içsel etkisi arasında gidip gelen bu kuşak, 
ölüm kavramına yönelik tam anlamıyla sekülerleşmemiş bir 
yaklaşım sergilemektedir. Ölüm, Y kuşağı için hem bir son 
hem de geride kalanlar için anlam arayışı gerektiren bir yüz-
leşme sürecidir. Hayat, Y kuşağı için sosyal bağlar ve bireysel 
başarı arasında bir anlam bulma çabası olarak öne çıkmakta-
dır. Hayatı, karşılarına çıkan zorluklardan öğrenme ve ken-
dini geliştirme fırsatları olarak değerlendiren Y kuşağı, birey-
sel başarıyı toplumsal bir bağlama oturtmaktadır. Hastalık, Y 
kuşağı için pragmatik ve holistik bir yaklaşımla ele alınan bir 
deneyimdir. Bu kuşak, sağlık sorunlarını yalnızca biyomedi-
kal bir bakış açısıyla değil, aynı zamanda zihinsel ve ruhsal 
sağlığı da dikkate alarak ele almaktadır. Modern sağlık sis-
temlerine karşı eleştirel bir tutum benimserken, aşılara ve 
tıbbi inovasyonlara karşı belirgin bir şüphecilik taşımaktadır-
lar. Yabancı sağlık sistemlerine olan güvenle yerli sistemlere 
karşı duydukları sınırlı güven arasında sağlık konusunda se-
çici ve eleştirel bir yaklaşım sergilediğini göstermektedir. Y 
kuşağının, bireyci, dijitalleşmeye uyum sağlamış ve seküler-
leşmiş küresel profilinden farklı olarak, daha karmaşık bir de-
ğerler dizgesine sahip olduğunu ve geleneksel ile modern de-
ğerler arasında bir denge arayışında olduğunu söylemek 
mümkündür. Literatürde Y kuşağı, entelektüel meraktan 
uzak, eleştirel düşünceden yoksun ve geleneksel değerlere 
karşı mesafeli olarak tanımlanırken; araştırmada Y kuşağı’nın 



 

215 

bireysel gelişim ve sosyal sorumluluk arasında denge kur-
maya çalışan, kendine özgü bir dünya görüşü geliştirdiği gö-
rülmektedir. Özellikle sosyal ilişkilerde anlam arayışına ve 
toplumsal aidiyeti koruma çabasına vurgu yapmaları, Y ku-
şağı’nın yalnızca bireyci bir perspektiften değil, aynı za-
manda toplumsal bağlarını sürdürerek anlam arayışını zen-
ginleştirme eğiliminde olduğunu göstermektedir. Y kuşağı 
genellikle küresel sağlık sistemlerine ve modern tıbbi uygula-
malara hızla uyum sağlayan bir nesil olarak görülmekteyken, 
bu çalışma, Türkiye’deki Y kuşağı’nın sağlık sistemlerine ve 
yeni tıbbi teknolojilere karşı daha şüpheci bir yaklaşım be-
nimsediğini ortaya koymaktadır. Özellikle aşılar ve modern 
tedavi yöntemlerine olan çekinceleri, geleneksel tedavi yön-
temlerine yönelik bir eğilim sergilemelerine yol açmaktadır. 
Bu bulgu, Y kuşağı’nın moderniteye koşulsuz güven duy-
maktan ziyade eleştirel bir perspektiften yaklaştığını ve ken-
dilerine özgü bir sağlık algısı geliştirdiğini göstermektedir. Y 
kuşağı’nın ölümle ilgili yaklaşımında dikkat çeken bir diğer 
unsur, hayatın anlamını sorgulama ve ölüm karşısında gele-
neksel değerlerle modern değerleri dengeleme çabasıdır. Se-
küler bir nesil olarak değerlendirilen Y kuşağı, ölüm söz ko-
nusu olduğunda sekülerleşmiş bir çerçevenin ötesinde, daha 
derin ve anlam yüklü bir bakış açısıyla yaklaşmaktadır. 
Ölümü kaçınılmaz bir yüzleşme olarak görmeleri, geleneksel 
inanç sistemlerine mesafeli olmalarına rağmen bu değerler-
den tam anlamıyla kopmadıklarını ortaya koymaktadır. 
İnançlarını sorgulayan ancak tamamen sekülerleşmeyen, bi-
reysel anlam arayışını sürdüren ama toplumsal aidiyeti de 
önemseyen bir perspektife sahip olmaları, Y kuşağı’nın inanç-
lara mesafeli olsa da dinden vazgeçmeyen bireyselci tutum-
lara bel bağlasalar da toplumsal aidiyeti güvenli liman olarak 
görmeye devam eden özgün bir konumda yer aldıklarını gös-
termektedir.  



 

216 

Z kuşağı için ölüm, hayat ve hastalık kavramları, modern 
bilimsel düşünceyle harmanlanmış, bireysel başarı odaklı ve 
rasyonel bir değerler sistemi çerçevesinde şekillenmektedir. 
Yaşlılık ve ölüm, bu kuşağın gözünde modern toplumların bi-
reyselliğe ve işlevselliğe verdiği yüksek değer nedeniyle bir 
çeşit toplumsal değersizleşme ile eşleştirilmektedir. Bu algı, Z 
Kuşağı’nın yaşamın sınırlılığını rasyonel bir şekilde kabul 
ederken ölüm karşısında anlam arayışında pragmatik yakla-
şımlar geliştirmelerine yol açmaktadır. Geleneksel dini anla-
tılara tatminsiz bir yaklaşım gösteren Z kuşağı, ölümle ilgili 
sorgulamalarında daha rasyonel ve kanıt arayan bir perspek-
tif benimsemektedir. Hayat, Z kuşağı için başarı, bireysel ge-
lişim ve kendini gerçekleştirme odağında anlam kazanmak-
tadır. Bireysel performansı ve başarıyı hayatın merkezine ko-
yarak, her zorluğu kişisel gelişim fırsatı olarak gören bu ku-
şak, hayatı hedefler ve başarılarla dolu bir yolculuk olarak 
görmektedir. Kaderci yaklaşımlar yerine seküler sorumlu-
luğu vurgulayan bir hayat felsefesine sahip olan Z kuşağı, 
karşılarına çıkan engelleri, kendilerini daha iyi tanıma ve ge-
liştirme araçları olarak değerlendirmektedir. Bu kuşağın ha-
yata bakışı, performans ve başarı odaklı modern değerlerin, 
bireysel anlam arayışının temeline yerleştiğini göstermekte-
dir. Hastalık, Z kuşağı için tıbbi bilginin ve teknolojinin önem 
kazandığı bir konu olarak öne çıkmaktadır. Bu kuşak, sağlık 
sorunlarını, modern bilim ve rasyonel tedavi yöntemleriyle 
çözmeye yönelik güçlü bir inanca sahiptir. Geleneksel tedavi 
yöntemlerini eleştirel bir gözle değerlendirerek, kanıta dayalı 
yaklaşımlara ve bilimsel açıklamalara güven duymaktadır. Z 
kuşağı, genel literatürden farklı olarak geleneksel değerlere 
yönelik mesafeli yaklaşımını, rasyonel düşünce ve bireysel 
başarıya olan odaklanma ile birleştirerek, eleştirel ve pragma-
tik bir bakış açısıyla geleneksel ve modern unsurları yeniden 
değerlendirmektedir. Bu kuşağın, hayatın anlamını başarı ve 



 

217 

bireysel performansla özdeşleştirmesi, kaderci yaklaşımlar-
dan sıyrılarak bireysel sorumluluğa odaklandığını göster-
mektedir. Bu yönüyle, Z kuşağı’nın yalnızca bağımsız bir 
kimlik oluşturmakla kalmayıp, aynı zamanda kendi kaderini 
şekillendirme iradesine sahip olduğu anlaşılmaktadır. Litera-
türde Z kuşağı’nın alternatif inanç sistemlerine yönelme eği-
limi vurgulanırken, bu çalışmada Z kuşağı'nın geleneksel an-
latıları tamamen reddetmek yerine onları rasyonel bir bakış 
açısıyla yeniden değerlendirdiği görülmektedir. Bu, Z ku-
şağı’nın toplumsal değerleri korurken aynı zamanda bireysel 
düşünceye önem veren bir tutum benimsediğini göstermek-
tedir.  

Araştırma, ölüm, hayat ve hastalık gibi evrensel olgulara 
dair kuşaklar arasındaki algısal farklılıkları analiz ederek, 
Türkiye'de kuşak sosyolojisi literatürüne mütevazi bir katkı 
sunmayı ve bu alandaki teorik çerçeveye dair yeni bakış açı-
ları geliştirmeyi hedeflemektedir. Çalışmanın, kuşakların 
ölüme, hayata ve hastalığa yönelik anlamlandırma süreçle-
rine ilişkin bulgular sunarak, gelecekteki araştırmalar için çı-
karımsal bir temel oluşturabileceği değerlendirilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

218 

KAYNAKÇA 

 

AÇIKGÖZ, Reşat (2021). Hastalık, Sağlık ve Toplum, İstanbul: DBY.  

ADLER, Alfred (2011). Yaşamanın Anlam ve Amacı, (K. Şipal, Çev.). İstanbul: Say Yayınları. 

ADORNO, Theodor W. & Max Horkheimer (2014), Aydınlanmanın Diyalektiği, İstanbul, Kabalcı 
Yayıncılık. 

ADORNO, Theodor W. (2000). Minima Moralia, İstanbul: Metis Yayınları. 

AGAR, Nicholas (2007). “Whereto Humanism?: The Literature Reaches a Critical Mass”, The 
Hastings Center Report, 37(3); 12-17.  

AKTAŞ, E. Furkan (2022). Mikro Ödeme Yöntemlerinin Tüketici Davranışlarına Olan Etkisinde 
Kuşakların Farklılaştırıcı Etkisi: Video Oyunları Sektöründe Y ve Z Kuşakları Üzerinde Bir 
Araştırma, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İşletme 
Anabilim Dalı. 

ALLAN, Kenneth (2020). Çağdaş Sosyal ve Sosyolojik Teori, İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 
Yayınları. 

APAYDIN, Halil, S. Özer ve A. R. Aydın (2015). “Hastalık Sürecinde Bireylerin Dini Eğilimlerine 
Psikolojik Bir Yaklaşım”, Amasya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2014, 3, 5-51.  

ARIÈS, Philippe (1991). Batının Ölüm Karşısında Tavırları, (M. A. Kılıçbay, Çev.), Ankara: Gece 
Yayınları. 

ARPACIOĞLU, Bilal (2021) Intergenerational Transmission of Narcissistic Symptoms Through 
Parental Control: The Protective Role of Father Involvement, TED Üniversitesi, Lisan-
süstü Programlar Enstitüsü, Psikoloji Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi. 

ASLANER AYDIN, Duygu (2016) Understanding New Generation Consumers in The Turkish 
Consumption Society: Research on Shopping Practices and Buying Behaviors of Gene-
rations X and Y, Yeditepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Medya Çalışmaları Ana 
Bilim Dalı, Doktora Tezi.  

AYDENİZ, Hüsnü (2020) “Geleneksel Değerler Üzerinden Bir Transhümanizm Eleştirisi / A Cri-
tique of Transhumanism in the Context of Traditional Values”, İLTED, 53(1), 353-376. 

AYDIN, Fuat (2018). Yahudilik, 3. Baskı. İstanbul: Mahya Kitap. 

AYDIN, Mustafa (1997). “Zihniyet Sorunu”, Tezkire, Üç Aylık Derleme, 11-12. Sayı, Vadi Yayın-
ları. 

BACON, F. (1999). Novum Organum, S. Ö. Akkaş (Çev.), Ankara: Doruk Yayıncılık. 



 

219 

BADUR, Selim (2016). “Ölüm Üzerine Tıbbi Çeşitlenmeler”, Cogito, Yapı Kredi Yayınları, İstan-
bul. 

BALOĞLU, Mustafa ve Ertan Göv (2020). Ölüm-Yas Travması, Ankara: Özel Eğitim ve Rehberlik 
Hizmetleri Genel Müdürlüğü.   

BAUDRİLLARD, Jean (2002). Simgesel Değiş Tokuş ve Ölüm, İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Ya-
yınevi. 

BAUDRİLLARD, Jean (2011). Çaresiz Stratejiler, (O. Adanır, Çev.), İstanbul: Boğaziçi Üniversi-
tesi Yayınevi. 

BAUDRİLLARD, Jean (2011). Simülakrlar ve Simülasyon, 2. Baskı, (O. Adanır, Çev.). Ankara: 
Doğu Batı Yayınları. 

BAUDRİLLARD, Jean (2013). Sessiz Yığınların Gölgesinde Toplumsalın Sonu, (O. Adanır, Çev.). 
İstanbul: Doğu Batı Yayınları. 

BAUMAN, Zaygmunt (2018). Bireyselleşmiş Toplum, (Çev. Y. Alogan), İstanbul: Ayrıntı Yayın-
ları. 

BAUMAN, Zygmunt (2000). Ölümlülük, Ölümsüzlük ve Diğer Hayat Stratejileri, İstanbul: Ay-
rıntı Yayınları. 

BAYHAN, Vehbi (2019). “Kuşaklar Sosyolojisi ve Türkiye İçin Yeni Bir Kuşak Analizi”, Sosyoloji 
Divanı, 13(7), 29-45. 

BAYKAL, Ahmet (2019) A Comparative Analysis on Voting Behavior of Generations X, Y, and Z: 
Ankara Case, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Siyaset Bi-
limi ve Kamu Yönetimi Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi.  

BAYKOZ, Emre (2021). Farklı Kuşakların Liderlik Davranışlarının ve Lidere Duydukları İhtiyacın 
Değerlendirilmesi: X, Y Ve Z Kuşakları ile Bir Çalışma, Yüksek Lisans Tezi, Bahçeşehir 
Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. 

BEAUVOİR, Simone de (1970). Yaşlılık: İlk Çağı, (O. Canberk ve E. Canberk, Trans.). İstanbul: 
Milliyet Yayınları. 

BECK, Ulrich (2011). Risk Toplumu: Başka Bir Modernliğe Doğru, Çev. Kazım Özdoğan ve Bülent 
Doğan, İstanbul: İthaki Yayınları. 

BECKER, Ernest (2015). Ölümü İnkâr, (A. Tüfekçi, Çev.), İstanbul: İz Yayıncılık. 

BÉLANGER, J. Jocelyn, Lulie Caouette, Keren Sharvit & Michelle Dugas (2014). “The Psychology 
of Martyrdom: Making the Ultimate Sacrifice in the Name of a Cause”, Journal of Per-
sonality and Social Psychology, 107; 494-515. 

BELBEZ, Zeyneb Ümit (2011). Tamamlayıcı ve Alternatif Tıp Hareketi: Tıbba Alternatif Arayış-
ları 20. Yüzyılın Sonlarında Bilimsel Tıbbın Sınırlarını Nasıl Yeniden Şekillendirdi? (Dok-
tora Tezi). İstanbul Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü, Tıp Tarihi ve Etik Anabilim 
Dalı, İstanbul. 



 

220 

BENGTSSON, Mariette (2016). “How to Plan and Perform a Qualitative Study Using Content 
Analysis”, NursingPlus Open, 2; 8-14. 

BERGER, L. Peter (2002). Din ve Modernlik, içinde, Toplumbilim Yazıları-I. (A. Çiftçi, Çev.). An-
kara: Ankara Okulu Yayınları. 

BERGER, L. Peter (2005). Kutsal Şemsiye, (A. Coşkun, Çev.), İstanbul: Rağbet Yayınları. 

BERGER, L. Peter ve Thomas Luckman (2016). Modernite, Çoğulculuk ve Anlam Krizi, Modern 
İnsanın Yönelimi, (M. D. Dereli, Çev.) (2. Baskı), Ankara: Heretik Yayınları. 

BERKUP, Sezin Baysal (2014). “Working With Generations X And Y In Generation Z Period: Ma-
nagement Of Different Generations In Business Life”, Mediterranean Journal of Social 
Sciences, 5(19), August. 

BİLTON, Tony, Kevin Bonnett, Pip Jones, Tony Lawson, David Skinner, Michalle Stanworth & 
Andrew Webster (2008). Sosyoloji, Ankara: Siyasal Kitabevi. 

BOSTROM, Nick (2002). “Existential Risks: Analyzing Human Extinction Scenarios and Related 
Hazards” Journal of Evolution and Technology. 

BOSTROM, Nick (2005). Transhumanist Values in Ethical Issues for the 21st Century, Ed. Fre-
derick Adams (Philosophical Documentation Center Press, 2003); Reprinted in Review 
of Contemporary Philosophy, 4; 3–14. 

BOSTROM, Nick et al. (1999). The Transhumanist FAQ. http://www.transhumanism.org/reso-
urces/faq.html. 

BOWKER, John. (1993). “İslam'da Ölüm Anlayışı”, (A. B. Baloğlu & M. Yıldız, Çev.). DEÜ İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, IX, 363-390. 

BOZKURT, Veysel. (2022). “Komplo Teorileri: Komplo Teorilerine İnancı Etkileyen Faktörler”, 
Kamuda Sosyal Politika, 15(42), 63-78. 

BRANDES, Stanley (1997). “Sugar, Colonialism, ve Death: On the Origins of Mexico's Day of the 
Dead”, Comparative Studies in Society & History, 39(2), 270–299. 

BROOM, Alex (2012). “On Euthanasia, Resistance, and Redemption: The Moralities and Politics 
of a Hospice”, Qualitative Health Research, 22(2); 226-237. 

CAMUS, Albert (1997). Sisifos Söyleni, (T. Yücel, Çev.), İstanbul: Can Yayınları. 

CAN, İslam (2019). Sağlık Olsun, Konya: Çizgi Kitabevi. 

CARLSON, Elwood (2008). The Lucky Few: Between the Greatest Generation and the Baby 
Boom, London: Springer. 

CEBİRBAY, Mehmet Ali ve Nazan Aktaş (2018). “Genetiği Değiştirilmiş Organizmalar (GDO) ve 
Etkileri”, İçinde, Gastronomide Güncel Konular, (s. 309-325). Konya: Billur Yayınevi. 

CEVİZCİ, Ahmet ve Kasım Küçükalp (2014). Batı Düşüncesi - Felsefi Temeller, (3. Baskı). 
İSAM/İslam Araştırmaları Merkezi. 

CHARMAZ, Kathy (1980). The Social Reality of Death, New York, NY: Random House. 

http://www.transhumanism.org/resources/faq.html
http://www.transhumanism.org/resources/faq.html
http://www.transhumanism.org/resources/faq.html


 

221 

CİRHİNLİOĞLU, Zafer (2021). Sağlık Sosyolojisi (7. Basım). Ankara: Nobel. 

CİRHİNLİOĞLU, Zafer vd. (2013). Dindarlık Ruh Sağlığı ve Modernite. Ankara: Nobel Yayınları. 

CLİTEAUR, Paul (2010). Secular Outlook. (A. Cevizci, Çev.). USA: Wiley Blackwell. 

COLLİNS, Randall (1984). “Statistics Versus Words”. içinde, Sociological Theory, 2; 329-362. 

COOK, Vickie S. (2015). Engaging Generation Z Students. Retrieved from https://sites.go-
ogle.com/a/uis.edu/colrs_cook/home/engaging-generation-z-students. (Erişim Ta-
rihi: 05.04.2022). 

COŞKUN, Ali (2014). Din Antropolojisi. İstanbul: Kesit Yayınları. 

COTTRELL, Laura & Wendy Duggleby (2016). “The “ Good Death”: An Integrative Literatüre 
Review”, Palliative and Suppoortive Care, 14(6); 686-712. 

COUPLAND, Douglas. (1989), “The Young and Restless Work Force Following the Baby Boom: 
Generation X”, (http://joeclark.org/dossiers/GenerationX.pdf) Erişim Tarihi: 
12.08.2024. 

CRESWELL, John W. (2014). Nitel Araştırma Yöntemleri Beş Yaklaşıma Göre Nitel Araştırma ve 
Araştırma Deseni. (Çev. Bütün, M. ve Demir, S. B.). Ankara: Siyasal. 

CUFF, E. C., Sharrock, W. W., ve Francis, D. W. (2013). Sosyolojide Perspektifler. (Ü. Tatlıcan, 
Çev.) İstanbul: Say Yayınları. 

ÇAĞRICI, Mustafa (2007). Ölüm (İslam Düşüncesi). DİA, C. XXIV, İstanbul. 

ÇAKIR, Hatice, Şeyda Bükrücü Kazkondu ve Emre Aydilek (2020). “Demokrat Parti Döneminde 
Tüketim Alışkanlıklarında Yaşanan Dönüşüm ve Toplumsal Yansımaları”. International 
Journal of Economics, Politics, Humanities & Social Sciences, 3(3), 134-146. 

ÇANKAL, Gülsen (2021). Sosyal Medyada Turkovac Aşısına İlişkin Self-Oryantalist Söylemler, 
İçinde, “Medya ve Din Araştırmaları Dergisi (MEDİAD)”, 4(2), 223-235. 

ÇANKAL, Gülsen (2022). Bedensel Ritüellerden Dijital Ritüellere: Ölmüş Kişilerin Instagram 
Profilleri Üzerine Netnografik Bir Araştırma, A. T. Türkmenoğlu (Ed.), İçinde, Medya 
Tartışmaları. Konya: NEU Yayınları. 

ÇELİK, Hüseyin (2020). Cam Tavan Algısının Farklı Kuşaklar Açısından Değerlendirilmesi: X, Y 
Ve Z Kuşakları ile Bir Çalışma, Bahçeşehir Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İşletme 
Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi.  

ÇETİN, Rabiye (2016). “Ku’ran-ı Kerim Bağlamında Kader-İmtihan İlişkisi”, İnsan ve Toplum 
Bilimleri Araştırmaları Dergisi, 5(4), 780-800. 

ÇILGIN SINAR, Alev (2004). “Genç Cumhuriyetin Ütopyası: ‘Gürbüz Türk Çocuğu’”. U.Ü. Fen-
Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 5(6), 97-119. 

ÇORUHLU, Yaşar (2004). “Eski Türklerde Ölüm”. Cogito, 40, 244-268. İstanbul: Yapı Kredi Ya-
yınları. 

https://sites.google.com/a/uis.edu/colrs_cook/home/engaging-generation-z-students
https://sites.google.com/a/uis.edu/colrs_cook/home/engaging-generation-z-students


 

222 

ÇUFTA, Muharem (2014). “Kanser Hastalarının Hastalığı Algılama, Anlamlandırma ve Açık-
lama Tarzları İçinde Dinin Rolü (Kosova Örneği)”. Balkan Araştırmaları Dergisi, 5(1), 49-
72. 

DAĞ, Ahmet (2011). Ölümcül Şiddet. İstanbul: Külliyat Yayınları. 

DELEUZE, Gilles (1994). Difference and Repetition. (P. Patton, Çev.) New York: Columbia Uni-
versity Press. 

DEMİRTÜRK, Sinem (2015). “1960-1980 Döneminde Türkiye'de Sosyo-Ekonomik Değişimin ve 
Dışa Yönelişin Toplumsal Dinamikleri”. 21. Yüzyılda Eğitim ve Toplum, 4(12), 155-182. 

DERELİ, D. Mustafa (2022). Kuşak Tartışmaları, Kayseri: Kimlik Yayınları.  

DREXLER, K. Eric (1986). Engines of Creation: The Coming Era of Nanotechnology. New York: 
Anchor Books. 

DURKHEİM, Emile (2005). Dini Hayatın İlkel Biçimleri. (F. Aydın, Çev.) İstanbul: Ataç Yayınları. 

DURNA, Tezcan (2004). Köşe yazılarında Avrupa Birliği tartışmaları: Helsinki Zirvesi 1999. 
(içinde), Ç. Dursun (Der.), Haber Hakikat ve İktidar İlişkisi (s. 259-288). Ankara: Elips 
Yayınları. 

DZİUBAN, Charles, Patsy Moskal ve Joel Hartman (2005). “Higher Education, Blended Learning 
and the Generations: Knowledge is Power” J. Bourne & J.C. Moore (Eds.), (In) Elements 
of Quality Online Education: Engaging Communities (s. 85-100). (6), Needham, MA: 
The Sloane Consortium. 

ELİADE, Mircea (2003). Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi (Cilt 1). (A. Berktay, Çev.) İstanbul: 
Kabalcı Yayınevi. 

ELİAS, Norbert (2023). Ölmekte Olanların Yalnızlığı Üzerine. (O. Ekinci, Çev.). İstanbul: İletişim 
Yayınları. 

EPİCURUS, (1994). Letter to Menoeceus. (Çev. B. Inwood). The Epicurus Reader: Selected Wri-
tings and Testimonia. (Ed. B. Inwood), Indianapolis: Hackett Publishing Company. 

Erikson, H. Erik, (1984). İnsanın Sekiz Çağı, (Çev. B. Üstün-V. Şar), Ankara: Birey ve Toplum. 

ERSOY, Ruhi (2014). “Modernizm-Postmodernizm Bağlamında Geleneksel Tıp Uygulamaları-
nın Güncelliği Üzerine Bir Değerlendirme”. Milli Folklor Dergisi, 26(101), 182-192. 

ESTES, L. Carroll ve Elizabeth A. Binney (1989). “The Biomedicalization of Aging: Dangers and 
Dilemmas”. The Gerontologist, 29(5), 587-596. 

ETTINGER, C. Robert (1964). The Prospect of Immortality, New York: Doubleday. 

FARABİ (1990). el-Medînetü’l-Fâzıla, Çev. Nafiz Danışman, İstanbul: MEB. 

FAULKNER, L. Sandra & Stormy P. Trotter (2017). Data saturation. The international encyclo-
pedia of communication research methods, 2017, 1–2. Bağlantı: https://onlinelib-
rary.wiley.com/doi/abs/10.1002/9781118901731.iecrm0060. (Erişim Tarihi: 
10.05.2023) 



 

223 

FOUCAULT, Michel (2002). Kliniğin Doğuşu. (Ş. Ünsaldı, Çev.). Ankara: Epos Yayınevi. 

FREUD, Sigmund (1957). Thoughts for the Times on War and Death. The Standart Edition of 
the Complete Psychological Works of Sigmund Freud, XIV, (pp. 275-300). London: Ho-
garth Press. 

FREUD, Sigmund (1971). Totem ve Tabu. (N. Berkes, Çev.) İstanbul: Remzi Kitabevi. 

FREUD, Sigmund (2016). Savaşın ve Ölümün Güncelliği. (Ç. Tanyeri, Çev.) İstanbul: Telos Ya-
yınları. 

GALLETA, Anne (2013). Mastering The Semi-Structured Interview and Beyond: From Research 
Design to Analysis and Publication, New York: NYU Press. 

GARDNER, Howard ve Katie Davis (2014). APP Kuşağı. (Ü. Şensoy, Çev.) İstanbul: Optimist Ya-
yınları. 

GAZÂLÎ, (2019). İhyâ-u Ulûmi’d-Din, 8 cilt, çev. Mehmet A. Müftüoğlu, İstanbul: Çelik Yayınevi. 

GAZALİ. (2005). Ölüm ve Sonrası. İstanbul: Semerkand Yayınları. 

GÈLİS, Jacques (2008). “Beden, Kilise ve Kutsal”. (S. Özen, Çev.) A. Corbin, J.-J. Courtine ve G. 
Vigarello (Ed.), (İçinde), Bedenin Tarihi 1: Rönesans'tan Aydınlanmaya, (s. 17-82). İs-
tanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

GENÇTAN, Engin (1990). Varoluş ve Psikiyatri. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

GIDDENS, Anthony (1990). The Consequences of Modernity. Stanford University Press. 

GIDDENS, Anthony (1991). Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern 
Age. Stanford University Press. 

GIDDENS, Anthony (2008). Sosyoloji. İstanbul: Kırmızı Yayınları. 

GLASER, G. Barney & Anselm L. Strauss (1965). Awareness of Dying. Chicago: Aldine Publis-
hing. 

GOLAFSHANİ, Nahid (2003). “Understanding Reliability and Validity in Qualitative Research”. 
The Qualitative Report, 8(4), 597-606. 

GÖKBERG, Macit (2019). Felsefe Tarihi. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

GÖKÇE, Sena (2021) Kuşaklara Göre Dindarlık Eğilimleri: Y ve Z Kuşaklarının Dindarlık Eğilim-
leri Üzerine Bir İnceleme, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yüksek Lisans Tezi. 

GUBA, G. Egon & Yvonna S. Lincoln (1994). “Competing Paradigms in Qualitative Research”. 
Handbook of Qualitative Research, 2(105), 163-194. 

GÜVENÇ, Selahattin (2011). Göç-Der Raporu, Zorla Yerinden Edilenler için Ekonomik, Sosyal ve 
Kültürel Haklar Araştırma Raporu. İstanbul: Can Matbaa. 

HAFIZ, Muharrem (2021). “Phaidon’da Hastalık ve Şifa: Platon’un Hastalığı ve Sokratik Te-
rapi”. Kaygı, Bursa Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, 20(2), 
386-422. 



 

224 

HAN, Byung Chul (2021). Yorgunluk Toplumu. (S. Yalçın, Çev.) (7. Baskı). İstanbul: Açılım Ki-
tap. 

HERTZ, R. (1907). “Contribution à Une Etude sur la Représentation de la Mort”. L’Année Soci-
ologique, Premiere Série, 10, 48–137. 

HERTZ, Robert (1960). Death and the Right Hand, New York: Free Press. 

HOLT, Robin ve Frank den Hond (2013). “Sapere Aude”. Organization Studies, 34(11), 1587-
1600. 

HÖKELEKLİ, Hayati (2008). Ölüm, Ölüm Ötesi Psikolojisi ve Din. İstanbul: Dem Yayınları. 

HÖKELEKLİ, Hayati (2010). Din Psikolojisine Giriş. İstanbul: Dem Yayınları. 

HÖKELEKLİ, Hayati (2011). Değerler Psikolojisi ve Eğitimi. İstanbul: Timaş Yayınları. 

HUGHES, James (2001). “The Future of Death: Cryonics and the Telos of Liberal Individualism”, 
Journal of Evolution and Technology, 6(1).  

ILLICH, Ivan (2004). “Ölüme Karşı Ölüm”. Cogito, (40), 107-121, İstanbul: YKY. 

ILLICH, Ivan (2011). Sağlığın Gaspı (2. Baskı). Ayrıntı Yayınları. 

İBN MISKEVEYH (2011). “Risâletü fi’l-Havfi mine’l-Mevti ve Hakikatihi ve Hali’n-Nefsi Ba’dehü 
(Ölüm Korkusu, Mahiyeti ve Nefsin Ölümden Sonraki Durumu)”, Çev. İbrahim Aslan, 
A.Ü.İ.F. Dergisi, 52(2), 327-332.  

İBN SÎNÂ (1959). Risâletü fi’l-Havf mine’l-Mevt (Ölüm Korkusundan Kurtuluş Risalesi), Çev. M. 
Hazmi Tura, İstanbul: Kollektif Şirket. 

İDİN, Murat (2017). Diriliş Terapisi. Kişisel Yayınlar. 

İLHAN, Ü. Deniz (2019). Kuşaklar Arası Çalışma Değerleri Algısı ve Örgüte Duygusal Bağlılık: X 
Ve Y Kuşakları Arasındaki Farklılıklar Üzerine Bir Araştırma, Dokuz Eylül Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Çalışma Ekonomisi ve Endüstri İlişkileri Ana Bilim Dalı, Dok-
tora Tezi.  

JONES, Constance (2004). Huzur İçinde Yatsın: Ölüme Dair Her Şey. (M. Gürsel, Çev.). Dharma 
Yayınları. 

KAHRAMAN, Ahmet. (2016). Mukayeseli Dinler Tarihi. (11. Baskı). İstanbul: İFAV Yayınları. 

KARA, Zülküf (2009). Ölüm Fenomeni Üzerine Bir Din Sosyolojisi Araştırması -Kayseri Örneği- 
(Doktora Tezi). Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri 
Anabilim Dalı, Din Sosyolojisi Bilim Dalı. 

KARPAT, H. Kemal (2021). Kısa Türkiye Tarihi, İstanbul: Timaş Yayınları.  

KAZGAN, Gülten (2013). “1960'lı Yıllarda Türkiye’de Planlı Ekonominin Başarısı ve Günümüze 
Kalanlar”. İçinde, Modernizmin Yansımaları: 60’lı Yıllarda Türkiye. Ankara: Afil Yayı-
nevi. 

KEARL, C. Michael (1989). Endings: A Sociology of Death and Dying. Oxford: Oxford University 
Press. 



 

225 

KELLEHEAR, Allan (2012). Ölümün Toplumsal Tarihi. (T. Kılınç Çev.). Ankara: Phoenix Yayınları. 

KEMİKLİ, Bilal (2008). Sufi Aşk ve Ölüm (2. Baskı). İstanbul: Sütun Yayınları. 

KİERKEGAARD, Soren (2010). Ölümcül Hastalık Umutsuzluk. (M. M. Yakupoğlu Çev.). Ankara: 
Doğu Batı Yayınları. 

KİRİŞ, Nurten (2008).  “Tarihsel Olarak Kötülük Problemi Ve Çözüm Yolu Olarak Teodise”. FLSF 
Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi, 5: 81-96. 

KOÇ, Nurgün (2012). “Cumhuriyetin İlk Yıllarında Radyo”. Cumhuriyet Tarihi Araştırmaları 
Dergisi, Yıl:8, (15), 69-103. 

KOTTAK, Conrad Phillip (2002). Antropoloji: İnsan Çeşitliliğine Bir Bakış. Ankara: Ütopya Ya-
yınları. 

KURAN, Evrim (2020). Z-Bir Kuşağı Anlamak (4. Baskı). İstanbul: Mundi Yayınları. 

KURTKAN, B. Amiran (1985). Din Sosyolojisi. İstanbul: Filiz Kitabevi. 

KURZWEIL, Ray (2016). İnsanlık 2.0, (Çev: M. Şengel). İstanbul: Alfa Bilim. 

KÜBLER-ROSS, Elisabeth (1977). On Death and Dying. New York: MacMillan. 

KÜÇÜKBAKAR, Aybüke (2011). Kanser Tanısını Yeni Alan ve Hastalığı Tekrarlayan Bireylerin 
Hastalığı Algılamalarının Belirlenmesi, (Yüksek Lisans Tezi). Hacettepe Üniversitesi 
Sağlık Bilimleri Enstitüsü. Ankara.  

KÜÇÜKKAYA, P. Güner (2009). “Kayıp ve Yas Süreci”, Hemşirelikte Eğitim ve Araştırma Dergisi, 
6(1); 8-13. 

KÜÇÜKUSTA, Ahmet Rasim (2009). “Tıbbi Mümessil Mi Promosyon Taşıyıcısı Mı?” Bağlantı: 
http://www.iyibilgi.com/artikel.php?artikel_id=25566 (Erişim Tarihi: 01.05.2021) 

KYLES, Dana (2005). “Managing Your Multigenerational Workforce.” Strategic Finance, 87(6), 
53-55. 

LEACH, Rebecca, Chris Phillipson, Simon Biggs, & Annemarie Money (2008). “Sociological 
Perspectives on the Baby Boomers: An Exploration of Social Change”. Quality in Ageing: 
Policy, Practive and Research, 9(4), 19-26. 

LEFEBVRE, Henri (1995). The Production Of Space, (Çev. D. N. Smith), Oxford: Blackwell. 

LETHO, Y. Xinran, Soocheong Jang, Francis Achana ve Jeseph O'Leary (2006). “Exploring Tou-
rism Experience Sought: a Cohort Comparison of Baby Boomers and the Silent Genera-
tion”. Journal of Vacation Marketing, 14(3), 237-252. 

LEWİS, Bernard (2011). Modern Türkiye'nin Doğuşu (5. Baskı). (M. Kıratlı, Çev.) Türk Tarih Ku-
rumu Basımevi. 

LEWİS, Paul (1998). Tıp Tarihi. İstanbul: Khalkedon. 

LINK, G. Bruce & Phelan, Jo C. (2006). “Stigma and its Public Health İmplications”, Lancet, 367, 
528-529. 

LYOTARD, Jean François (1994). Postmodern Durum. (A. Çiğdem, Çev.) Ankara: Vadi Yayınları. 

http://www.iyibilgi.com/artikel.php?artikel_id=25566
http://www.iyibilgi.com/artikel.php?artikel_id=25566


 

226 

MALCOLM, Anne, Peter Aggleton, Mario Bronfman, Jane Galvao, Purnima Mane & Jane Verrall 
(1998). “HIV-Related Stigmatization and Discrimination: its Forms and Contexts”. Cri-
tical Public Health, 8(4), 347-370. 

MASON, Jennifer (1996). Qualitative Researching. London: Sage Publications. 

MCLUHAN, Marshall & Bruce R. Powers (2001). Global Köy. İstanbul: Scala Yayıncılık. 

MEILAENDER, Gilbert (2015). “Biotech Enhancement and the History of Redemption”, The 
New Atlantis 45; 44-59. 

MERAL, Yasin (2020). “Dünya Dinleri”. Milel (4. Baskı, s. 61-114). İstanbul: Nihal Yayınları. 

MERKLE, Ralph (1994). “The Molecular Repair of the Brain.” Cryonics, 15(1/ 2). 

MERRİAM, B. Sharan & Elizabeth J. Tisdell (2016). Qualitative Research: a Guide to Design and 
Implementation (4th ed.). San Francisco, CA: Jossey-Bass. 

MERTON, K. Robert (1968). Social Theory and Social Structure. New York: The Free Press. 

MORAVEC, Hans (1989). Mind Children, Cambridge: Harvard University Press. 

MURPHY, Raymond ve Ann B. Davis (1979). Sociological Theories of Education. McGraw Hill. 

NACAK, İbrahim (2019). “Kuşaklar Sosyolojisi: Kavramsal ve Metodolojik Temeller”, Sosyoloji 
Divanı, 13(7), 9-27. 

NEUMAN, W. Lawrence (2012). Toplumsal Araştırma Yöntemleri: Nicel ve Nitel Yaklaşımlar I-
II. Cilt (5. Basım). İstanbul: Yayın Odası. 

ONUR, Bekir (2004). Gelişim Psikolojisi (6. Baskı). İstanbul: İmge Kitabevi. 

ÖRNEK, Sedat Veyis (1971). Etnoloji Sözlüğü. Ankara: Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih Coğrafya 
Fakültesi Yayınları. 

ÖZDEMİR, Leyla (2019). Şehit Ailelerinin Yas Süreciyle Baş Etme Davranışlarının İncelenmesi 
(Yüksek Lisans Tezi). Ankara: Gazi Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

ÖZTÜRK, Mustafa, Ersin Uskun, Raziye Özdemir, Mürşide Çınar, Fadimana Alptekin ve Malik 
Doğan (2005). “Isparta İli'nde Halkın Geleneksel Tedavi Tercihi”. Türkiye Klinikleri Tıp 
Etiği Dergisi, (13), 179-186. 

PAÇACI, Mehmet (2001). Kutsal Kitaplarda Ölüm Ötesi. Ankara: Ankara Okulu Yayınları. 

PARK, L. Crystal & Susan Folkman (1997). “Meaning in The Context of Stress and Coping”, Re-
view of General Psychology, 30, 115-144.  

PARSONS, Talcott (1965). The Social System. New York: The Free Press.   

PARSONS, Talcott (2001). “Sağlık ve Hastalık Sosyolojik Bir Eylem Perspektifi”. (T. Kurtarıcı, 
Çev.) Toplumbilim, Sağlık Sosyolojisi Özel Sayısı, 13, 99-108. 

PATTON, Michael Quinn (2014). Nitel Araştırma ve Değerlendirme Yöntemleri, (M. Bütün ve S. 
B. Demir, Çev. Ed.). Ankara: PegemA Yayıncılık. 

PETERSON, C. Wallace (1994). Silent Depression. New York: W. W. Norton. 



 

227 

PİETRONİ, Patrick (1988). “Alternative Medicine”. RSA Journal, 136(5387), 791-801. 

PLATON (1951). Plato’s Phaedo, Translated by F. J. Church. New York: The Liberal Arts Press. 

POLAT, Ezgi ve Zehragül Aşkın (2017). “Ölüm Kavramının Heidegger ve Sartre Felsefesindeki 
Yeri”. Kilikya Felsefe Dergisi, (1), 42-60. 

PORTER, Roy (2016). Tıbbın Kısa Tarihi, (G. Koca, Çev.), İstanbul: Metis Yayınları.  

PORTER, Roy & Dorothy Porter (2010). “Modern Çağ Öncesinde İngiltere'de Hastalık ve Sağlık” 
(G. Altaylar, Çev.). A. Giddens (Ed.), İçinde, Sosyoloji: Başlangıç Okumaları (s. 174-180). 
İstanbul: Say Yayıncılık. 

PRENSKY, Marc (2001). “Digital Natives, Digital Immigrants”. From On the Horizon, MCB Uni-
versity Press, 9 (5), 1-6. 

PRISCO, Giulio (2013). “Transcendent Engineering”, The Transhumanist Reader: Classical and 
Contemporary Essays on the Science, Technology and Philosophyof the Human Future, 
(Ed. M. More, N. V. More). W. SussexUK: Wiley, Blacwell Publishing. 

PRİOR, Lindsay (1989). The Social Organization of Death: Medical Discourse and Social Practi-
ces in Belfast. Hong Kong: The MacMillan Press. 

REEVES, C. Thomas (2007). Do Generational Differences Matter in Instructional Design? USA: 
EPIT.  

REEVES, C. Thomas & Oh, E. (2008). Generational Differences, In Handbook of Research on 
Educational Communications and Technology, Ed.: J.Michael Spector, M.David Merrill, 
Jeroen Van Merrienboer, Marcy P.Driscoll, 3th ed., New York: Taylor & Francis Group. 

RORTY, Richard (1995). Olumsallık, İroni ve Dayanışma, (Çev.: A. Türkler & M. Küçük), İstanbul: 
Ayrıntı yayınları. 

SAĞIR, Adem (2013). “Ölüm, Kültür ve Kimlik: Iğdır Ölü Bayramı ile Meksika Ölü Günü Örneği”. 
Milli Folklor, 25(98). 

SAĞIR, Adem (2017). Ölüm Sosyolojisi. Ankara: Phoenix Yayınları. 

SANDBERG, Anders (2015). “Transhumanism and the Meaning of Life”, in, Religion and Trans-
humanism: The Unknown Future of Human Enhancement, (Ed. C. Mercer & T. J. Trot-
hen), (pp. 3-22). Retrieved from http://publisher.abc-clio.com/9781440833267. 

SARIKAYA, Makbule (2007). “Cumhuriyetin İlk Yıllarında Türkiye'de Nüfus Konusunun Döne-
min Dergilerine Yansıması Örneği”, Gürbüz Türk Çocuğu Dergisi, 733-748. 

SARTRE, Jean-Paul (1976). L'Être et le Néant, Essai d'ontologie phénoménologique. Gallimard. 

SARUHAN, Müfit Selim (2007). “Ahlak, Hukuk ve Din İlişkisi”. İçinde, Din ve Ahlak Felsefesi, 
Ankara Üniversitesi Basımevi. 

SCHEWE, D. Charles & Stephanie M. Noble (2000). “Market Segmentation by Cohorts: The Va-
lue and Validity of Cohorts in America and Abroad”. Journal of Marketing Management, 
16, 129-142. 

http://publisher.abc-clio.com/9781440833267
http://publisher.abc-clio.com/9781440833267


 

228 

SCHUTZ, Alfred (1967). The Phenomenology of the Social World. London: Northwestern Uni-
versity Press. 

SEIDMAN, Irving (2006). Interviewing as Qualitative Research, Teachers College Press. 

SENECA (1999), Epistulae Morales (Ahlâki Mektuplar), Çev.: T. Uzel, Ankara: Türk Tarih Ku-
rumu. 

SENECA (1999). Epistulate Morales (Ahlâki Mektuplar) (T. Uzel, Çev.). Ankara: Türk Tarih Ku-
rumu. 

SHENTON, K. Andrew (2004). “Strategies for Ensuring Trustworthiness in Qualitative Research 
Projects”. Education for Information, 22, 63-75. 

SİNGH, Anjeli (2014). “Challenges and Issues of Generation Z”. IOSR Journal of Business and 
Management (IOSR-JBM), 16(07), 59-63. 

SMİTH, Huston (1992). Forgotten Truth. Harper Collins. 

SÖNMEZ, Mustafa (2011). Paran Kadar Sağlık Türkiye’de Sağlığın Ticarileşmesi, İstanbul: Yor-
dam Kitap. 

SPEER, Lisa Anne (2011). "Four Generations Working Together in the Workforce and in Higher 
Education." Electronic Theses and Dissertations, 1244. Retrieved from 
https://dc.etsu.edu/etd/1244. (Erişim Tarihi: 06.07.2023). 

SPENCER, Herbert, (1876). The Principles of Sociology, in Three Volumes, New York: D. Apple-
ton and Company. 

STRAUSS, Anselm & Juliet M. Corbin (1990). Basics of Qualitative Research: Grounded theory 
Procedures and Techniques. Sage Publications, Inc. 

STRAUSS, William & Neil Howe (1991). The History of America’s Future, 1584 to 2069, New 
York: Harper Perennial. 

SUNGUR, M Ali., Duyar, Nurhayat, Yıkılmaz, Hacer, vd. (2017). “Evlilik ve Eş Seçme Tutumuna 
Kuşaklara Etkisi: X Ve Y Kuşaklarının Karşılaştırılması”. Toplum Ve Sosyal Hizmet, 28(1), 
69-92. 

SÜTÇÜ, Saliha (2018). Sosyolojik Açıdan Alternatif Tıp Geleneği Ve Uygulamaları: Isparta Ör-
neği, (Yüksek Lisans Tezi), Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sos-
yoloji Anabilim Dalı, Isparta 

ŞALAP, Koya (2016). Çalışma Yaşamında Kuşaklar: Kuşakların İş ve Özel Yaşam Dengesine İliş-
kin Yaklaşımları, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Çalışma Ekonomisi ve 
Endüstri İlişkileri Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi.  

TDV (2007). İslam Ansiklopedisi (34. Cilt) 

TDV (2011). İslam Ansiklopedisi (40. Cilt). 

TECİM, Erhan (2018). Sağlık Sosyolojisi, Konya: Çizgi Kitabevi. 

https://dc.etsu.edu/etd/1244
https://dc.etsu.edu/etd/1244


 

229 

TEKELİ, İlhan (2013). “1960’lı Yıllarda Türkiye’de Planlama Düşüncesi’nin Yeniden Canlanışı 
Modernite Projesinin İçinden Okumaya Çalışmak”, Modernizmin Yansımaları: 60’lı Yıl-
larda Türkiye, Afil Yayınevi, Şubat, Ankara. 

THOMAS, Louis Vincent (1991). Ölüm. (I. Gürbüz, Çev.). İstanbul: İletişim Yayınları. 

TRYJARSKI, Edward (2012). Türkler ve Ölüm, (H. Er, Çev.). İstanbul: Pinhan Yayınları. 

TUĞRUL, Saime (2010). Ebedi Kutsal, Ezeli Kurban, İstanbul: İletişim Yayınları. 

TUNCER, M. Umut. (2016). “Ağ Toplumunun Çocukları: Z Kuşağının Kişilerarası İletişim Bece-
rilerinin Çok Boyutlu Analizi”. Atatürk İletişim Dergisi (10), 33-46. 

TURANCI, Eda ve Selda Bulut (2016). “Neo-Liberalizm ve Sağlık Hizmetlerinin Dönüşümü: Özel 
Sağlık Sektörünün İletişim Politikaları Üzerine Bir Analiz.” Gazi Üniversitesi İletişim Fa-
kültesi İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi, 43, 40-60. 

TURNER, S. Bryan (2002). Regulating Bodies: Essays in Medical Sociology. London and New 
York: Taylor & Francis e-Library.  

TURNER, S. Bryan (2008). The Body & Society: Explorations in Social Theory. London: Sage 
Publications.  

TURNER, S. Bryan (2011). Tıbbi Güç ve Toplumsal Bilgi. (Ü. Tatlıcan, Çev.). Bursa: Sentez Ya-
yıncılık. 

TÜRKDOĞAN, Orhan (2016). Toplumsal Yapı ve Sağlık-Hastalık Sistemi. Konya: Çizgi Kitabevi. 

TÜTÜNCÜ, Serpil ve Nilay Etiler (2017). Tıbbın Alternatifi Olmaz!. Geleneksel Alternatif ve Ta-
mamlayıcı Tıp Uygulamaları, Ankara: Türk Tabipleri Birliği Yayınları. 

TWENGE, J. M. & Campbell, K. (2009). The Narcissism Epidemic Living in the Age of Entitle-
ment, New York: Free Press. 

TWENGE, J. M. (2006). Generation Me: Why Today’s Young Americans are More Confident, As-
sertive, Entitled -and More Miserable Than Ever Before, New York, NY: Free Press. 

TWENGE, M. Jean (2009). Ben Nesli. İstanbul: Kaknüs Yayınları. 

TWENGE, M. Jean (2018). İ-Nesli. (2. Baskı), İstanbul: Kaknüs Yayınları.  

VURAL, Muhammet Enes (2021). Hayatın Anlamı, Dindarlık ve Ruh Sağlığı İlişkisi: Bir Karma 
Yöntem Araştırması, (Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, Din Psikolojisi Bilim Dalı, İstanbul.  

WACH, Joachim (1987). Din Sosyolojisine Giriş. (B. İnandı, Çev.) Ankara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Yayınları. 

WALLACE, A. Ruth & Alison Wolf (2012). Çağdaş Sosyoloji Kuramları. (L. Elburuz ve M. R. Ayas, 
Çev.) Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

WEBER, Max. (2000). Sosyoloji Yazıları. İstanbul: İletişim Yayınları. 

WEİSS, L. Gregory & Lynne E. Lonnquist (2016). The Socıology of Health, Healing and Illness. 
New York: Routledge. 



 

230 

YILDIRIM, Ali ve Hasan Şimşek (2016). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. Ankara: 
Seçkin. 

YILDIZ, Zafer, Erol Gencer ve Nuray Feyza Gezegen (2021). “Covid 19 Pandemi Sürecinde Ge-
liştirilen Aşılara Karşı Bireylerin Tutumlarının Değerlendirilmesi Üzerine Uygulamalı Bir 
Çalışma”. Gümüşhane Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Elektronik Dergisi, 12(3), 
877-889. 

YILMAZ ALTUN, Öznur (2023). “Gündelik Hayat ve Gündelık Hayatın Sosyolojisi: Bir Literatür 
Çalışması”, Sinop Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 7 (1), 142-172. 

ZEMKE, Ron, Claire Raines & Bob Filipczak (2000). Generations at Work. New York: AMACOM 

ZIMMERMANN, Camilla (2012). “Acceptance of Dying: A Discourse Analysis of Palliative Care 
Literature”. Social Science & Medicine, 75(1); 217–224. 

 

 

 


	İÇİNDEKİLER
	TABLOLAR DİZİNİ
	ÖNSÖZ
	GİRİŞ
	BİRİNCİ BÖLÜM
	1. ÖLÜME İLİŞKİN SOSYOLOJİK PERSPEKTİFLER
	1.1. Din, Kültür ve Modern Dönemde Anlam Krizi
	1.2. Ölüm ve Sonrası Üzerine Dinsel İnançlar
	1.3. Ölüm ve Ölümsüzlük Üzerine Felsefi Yaklaşımlar
	1.4. Modern Dönemde Ölüm
	1.5. Modern Tıpta Ölüm ve Hastalık
	1.6. Ölümün Postmodern Görünümü
	1.7. Transhümanizm: Ölümde, Hayatta ve Hastalıkta
	Sınırları Aşmak
	1.8. Sosyal Teoride Ölüm
	1.8.1. Ölümün İşlevselliği
	1.8.2. Güç İlişkileri, Eşitsizlik, İdeoloji ve Ölüm
	1.8.3. Sembol, Ritüel ve Ölüm


	İKİNCİ BÖLÜM
	2. KUŞAK SOSYOLOJİSİ TARTIŞMALARI
	2.1. Kuşaklara İlişkin Genel Bir Değerlendirme
	2.2. 1946-1964 Kuşağı: Baby Boomer
	2.3. 1965-1979 Kuşağı: X Kuşağı
	2.4. 1980-1999 Kuşağı: Y Kuşağı
	2.5. 2000 ve Sonrası: Z Kuşağı

	ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
	3. ARAŞTIRMANIN METODOLOJİSİ
	3.1. Araştırmanın Problemi
	3.2. Araştırmanın Yöntemi
	3.3. Araştırmanın Deseni
	3.4. Araştırmanın Veri Toplama Teknikleri
	3.5. Katılımcı Grubu
	3.6. Katılımcıların Özellikleri
	3.7. Araştırmanın Kapsamı ve Sınırlılıkları
	3.8. Geçerlilik ve Güvenilirlik
	3.9. Nitel Veri Analiz Yöntemi

	DÖRDÜNCÜ BÖLÜM
	4. ÖLÜM, HAYAT VE HASTALIĞIN SOSYAL DOKUSU
	4.1. Ölümün Gölgesinde Hayat
	4.1.1. Hayatın Anlamı

	4.2. Ölümün Hatırlatıcısı: Hastalık
	4.2.1. Hastalığın Anlamlandırması
	4.2.2. Ölümcül Hastalıklar
	4.2.3. Tarihsel Sürecin Salgınları
	4.2.4. Günümüz Salgın Hastalıkları
	4.2.5. Salgın Hastalıkların Tedavi Yöntemleri
	4.2.6. Modern Tıbbın Etkisi
	4.2.7. Alternatif Tedaviler
	4.2.8. Hastalığın Kişide Bıraktığı Etkiler

	4.3. Ölümün Toplumsal Bağlamı
	4.3.1. Ölüm ve Zihinlerde Uyandırdığı Anlam
	4.3.2. Gündelik Hayatta Ölümü Düşünmek
	4.3.3. Ölüm ve Gençlik
	4.3.4. İdeal Ölüm: Sağlıklı Yaşlılık
	4.3.5. Ölümün Toplumsal İnşası: Makbul Ölüm
	4.3.6. Toplumsal Normların Dışında Yaşam, İçinde Ölüm
	4.3.7. Ölümün Mekanı
	4.3.8. Ölüm Sonrası Hayat
	4.3.9. Ölümün Toplumsal Yönü


	SONUÇ VE DEĞERLENDİRME
	KAYNAKÇA

