


Türk Sosyolojisinde  
“Nurettin Şazi Kösemihal” 

HALE NUR UYANIK 



Hale Nur Uyanık
1991 yılında Tekirdağ/Çorlu’da doğdum. İlk, orta ve lise eğitimimi Siirt’te tamamladım. 2014 
yılında Konya Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji bölümünden mezun oldum. Aynı 
yıl çift anadal programı ile Selçuk Üniversitesi Sağlık Bilimleri Fakültesi Sağlık Yönetimi bölü-
münden de mezun oldum. Yüksek Lisans eğitimimi 2016 yılında Selçuk Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Sosyoloji anabilim dalında Kent sosyolojisi alanında tamamladım. Doktora 
eğitimini ise 2022 yılında Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji 
anabilim dalında Türk sosyolojisi üzerine tamamlamış bulunmaktayım. Kent sosyolojisi, Türk 
sosyolojisi, Toplumsal değişim gibi alanlar üzerine çalışmalarıma devam etmekteyim.



Türk Sosyolojisinde  
“Nurettin Şazi Kösemihal” 

HALE NUR UYANIK 



Çizgi Kitabevi Yayınları (e-kitap)

©Çizgi Kitabevi
Kasım 2022

ISBN: 978-605-196-901-5
Yayıncı Sertifika No:52493

KÜTÜPHANE BİLGİ KARTI
- Cataloging in Publication Data (CIP) -

UYANIK, Hale Nur
Türk Sosyolojisinde  

“Nurettin Şazi Kösemihal” 

Yayına Hazırlık: Çizgi Kitabevi Yayınları
Tel: 0332 353 62 65- 66

ÇİZGİ KİTABEVİ
Sahibiata Mah.

M. Muzaffer Cad. No:41/1
Meram/Konya

(0332) 353 62 65 - 66

Alemdar Mah.
Çatalçeşme Sk. No:42/2
Cağaloğlu/İstanbul
(0212) 514 82 93

www.cizgikitabevi.com
 / cizgikitabevi



İÇİNDEKİLER

ÖNSÖZ.............................................................................................................. 7
GİRİŞ...............................................................................................................10

I. BÖLÜM
TÜRK SOSYOLOJİSİNDE GENEL EĞİLİMLER, EKOLLER ve YÖNTEMLERE KISA BİR BAKIŞ	���19

Türk Sosyolojisinin Genel Özellikleri ve Türk Sosyolojisinin Ana Konuları............................19

1940-1970 Dönemleri Arası Sosyolojik Yönelimlere Genel Bir Bakış...................................30

Türk Sosyolojisinde Ekoller, Öncü İsimler ve Metodolojik Yaklaşımlar.................................39

Dayanışmaya Dayalı Durkheim Ekolü.............................................................................39

Adem-i Merkeziyetçi Science Social Ekolü......................................................................41

Alan Araştırmalarına Dayalı (Surveyci) Anglo-Amerikan Ekolü......................................45

II. BÖLÜM
NURETTİN ŞAZİ KÖSEMİHAL’İN HAYATI ve TÜRK SOSYOLOJİSİNE KATKILARI............48

Nurettin Şazi Kösemihal’in Biyografisi...............................................................................48

Nurettin Şazi Kösemihal’in Entelektüel Yönü......................................................................54

Nurettin Şazi Kösemihal’in Siyasi Yönü...............................................................................57

27 Mayıs 1960 Askeri Darbesi’ne Yönelik Duruşu...........................................................57

Türk Devrim Ocağı Başkanlığı ve Sosyalist Kültür Derneği Üyelik Süreci.........................60

Nurettin Şazi Kösemihal Üzerine Aydınların Görüşleri........................................................64

III. BÖLÜM
NURETTİN ŞAZİ KÖSEMİHAL’İN ESER  ve ÇALIŞMALARININ DÖNEMLERE 
GÖRE İNCELENMESİ...........................................................................................68

1940-1950 Dönemleri Arasındaki Sosyolojik Çalışmaları...................................................68

Bir Kurum Olarak Dinin Toplum Üzerine Etkisine Dair Nurettin 
Şazi Kösemihal’in Düşünceleri.......................................................................................77

Sosyolojizme Bir Eleştiri Olarak Çoğulcu Yöntem Anlayışı..............................................83

1950 - 1960 Dönemleri Arasındaki Sosyolojik Çalışmaları..................................................89



Tecrübi Sosyoloji ve Monografik Çalışmalara Yöneliş.....................................................92

Derinlemesine Sosyoloji ve Mikrososyoloji Anlayışı Üzerine
 Nurettin Şazi Kösemihal’in Tespitleri............................................................................97

Jacob L. Moreno ve Sosyometri Tekniği Üzerine Görüşleri............................................107

Sosyometri ve Sibernetik Bilimleri Etkisinde Robotlar Üzerine Bakış Açısı...................120

Nurettin Şazi Kösemihal’in Sibernetik ve Robotlar Üzerine Kaleme Aldığı Gazete 
Köşesindeki Yazıların İncelenmesi...............................................................................123

Sosyolojinin Yeni Meselesi: Robotlara Karşı Açılan Savaş...........................................123

Robotlar Bilimi Cybernetics Nasıl Doğdu, Nasıl Gelişti?...............................................125

İnsanı Robot Yaratmaya Sürükleyen Sebepler Nelerdir?.............................................127

İnsanı Robotlaşma Tehlikesine Karşı Koruyacak Yeni Bilim: “Sosyometri”...................130

1960-1970 Dönemleri Arasındaki Sosyoloji Çalışmaları...................................................132

Batı Uygarlığı ve Biz: Modernleşmeye Giden Sürece Dair Görüşleri...............................134

Türkiye’nin Düzeni Üzerine: N. Ş Kösemihal’in Toplumsal Yapıyı Anlama Yöntemine Dair....134

Türkiye’de Batılılaşma ve Modernleşme Sürecine İlişkin 
Nurettin Şazi Kösemihal’in Görüşleri...........................................................................136

Toplumsal Dönüşümün Dinamikleri Üzerine Kösemihal’in Görüşleri............................150

Toplumsal Değişim Sürecinde Sanat ve Edebiyatın Rolü Üzerine Görüşleri..................153

Toplumsal Modernleşme ve Müzik İlişkisine Yönelik Görüşleri....................................159

IV. BÖLÜM
NURETTİN ŞAZİ KÖSEMİHAL’ İN TÜRK SOSYOLOJİSİNE KATKISININ
BİLİMSEL ÇALIŞMALAR ÜZERİNDEN OKUNMASI..................................................166

1940-1970 Dönemleri Arası İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Bölümünün Çalışmalarında 
Gelişen Yönelimler ve Değişimler.....................................................................................166

Türk Sosyoloji Tarihinde Bir Değer Olarak: “Sosyoloji Dergisi” ve 1940-1970 
Arası Dönemdeki Çalışmalar........................................................................................167

1940-1970 Dönemleri Arası İstanbul Üniversitesi Sosyoloji 
Kürsüsünde Çalışılan Sosyoloji Konularına Genel Bir Bakış..........................................170

Nurettin Şazi Kösemihal’in Yönetmiş Olduğu Bilimsel Faaliyetler ve 
Mezuniyet Tezleri Üzerine İnceleme.................................................................................179

SONUÇ...........................................................................................................201
EKLER...........................................................................................................211
KAYNAKÇA.....................................................................................................230



7

ÖNSÖZ

Bu çalışma “Türk Sosyolojisinde Nurettin Şazi Kösemihal’in 
Yeri ve Önemi” başlıklı doktora tezimden oluşmuştur. Sosyal 
bilimler disiplini olan sosyolojinin tarihsel sürecinin ele alını-
şına dair günümüze kadar yapılmış pek çok çalışma mevcut-
tur. Bu çalışmaların amacı sosyolojide kullanılan yöntemleri 
belirlemek ve belli bir düşünürün yönteme karşı geliştirdiği 
bakış açısını ele almaktır. Bu tarz tarihsel süreci ele alan ça-
lışmalar, o disiplin için literatüre kazandırdıkları kavram ve 
konjonktürleri anlama adına değer taşır. Düşünürlerin, sosyo-
logların farklı fikirler kavramlar üretmeleri o disiplinin ilerle-
yişi, gelişimi ve farklı paradigmalar oluşturması adına değer 
taşır. Bir sosyoloğun yöntem ve görüşleri, toplumu ele alış bi-
çimi, etkilendikleri ekol ve isimler, eleştirdikleri fikirler vs. gibi 
durumlar ve bu durumlara yönelik olarak kendi geliştirmiş 
oldukları argümanlar sosyoloji tarihi açısından incelenmesi 
gereken durumlardır.

Bu çalışma da “Prof. Dr. Nurettin Şazi Kösemihal” üze-
rinden Türk sosyolojisine yönelik dönemsel bir okumadır. 
Kösemihal’in de çalışmalarını ortaya koymuş olduğu 1940-
1970 arası yıllarda Türk sosyolojisinde var olagelen bakış 
açısı, hakim olan bu bakış açısı içinde Kösemihal’in ortaya 
koymuş olduğu kendi bakış açısı, izlediği yöntem, etkilendi-
ği isimler ve mensup olduğu ekol veya ekollere yönelik ola-
rak Türk sosyolojisine katkılarını belirtilen dönem üzerinden 
analiz ederek ortaya çıkmış olan bir çalışmadır.



8

Hale Nur Uyanık

Çalışma süresince bana verdiği destek, onay ve fikirleriy-
le her zaman yanımda olan değerli hocam Prof. Dr. Mahmut 
Hakkı AKIN’a sonsuz teşekkür ederim. Bu meşakkatli süreçte 
motivasyon ve desteğiyle hep yanımda olan değerli kardeşim 
bu yaşıma kadar bana vermiş oldukları emek ve gösterdikleri 
sabırla, çalışmamda maddi manevi en büyük paya sahip olan 
Annem ve Babama kalpten minnetimi sunarım. 

Hale Nur UYANIK

KONYA - 2022



KISALTMALAR
ABD	      : Amerika Birleşik Devletleri

AÜ		      : Ankara Üniversitesi

ATÜT	      : Asya Tipi Üretim Tarzı

DTCF	      : Dil Tarih Coğrafya Fakültesi

DP		       : Demokrat Parti

İÜ	 	      : İstanbul Üniversitesi

SKD	      : Sosyalist Kültür Derneği

TİP		      : Türkiye İşçi Partisi

TODAİE  : Türkiye ve Ortadoğu Amme İdaresi Enstitüsü

a.g.e	      : Adı geçen eser

vb.  	      : Ve benzerleri

ss		       : Sayfa Sayısı

Edit		      : Editör



10

GİRİŞ

Türk toplumu Cumhuriyet dönemine geçişi ile farklı kül-
türel dinamikler, etkileşimler içerisine girerek sosyal, ekono-
mik, kültürel açıdan değişim ve dönüşüm süreci içerisinde 
bulunmuştur. Sosyoloji, Batılılaşma süreciyle gelişen mo-
dernleşme sorununa yönelik batılı düşünce akımlarını temel 
alan, ideoloji ve yöntem açısından farklı kuramlar oluşturma 
çabası içinde yol alan bir sosyal bilimdir. Bu anlayış çerçeve-
sinde toplumun yaşamış olduğu sorunlara, bunalımlara çö-
züm olarakta Batı aktarmacılığa dayalı sosyal bilim perspek-
tifi ile çeşitli paradigmalar, temellendirmeler ve kavramlar 
etrafında yol almıştır.

Türk sosyolojisi toplum içerisinde yaşanan kırılmalar ve 
farklı yönelimler içerisinde çeşitli bakış açıları ve bu bakış açı-
larına sahip düşünürler, sosyologlar tarafından ortaya çıkan 
yöntemler ve ideolojik anlayışlar etrafında çalışmalar ortaya 
koymuştur. Aslında Türk sosyolojisi tarihi, ülkemizin tarihsel 
süreci içerisinde yaşadığı dönemleri ve dönüşümü anlamayı 
ve açıklamayı hedefler. Dönemler arasında yaşanan tarihsel 
olayların dönüşümünün farklı yöntem ve paradigmalardan 
ele alınması bizlere dönem içerisinde yaşanan toplumsal 
olaylara farklı pencerelerden bakabilme bilincini kazandırır.

Bu hususla ilgili olarak Recep Ertürk’ün sosyolojinin 
önemi adına belirttiği “Türk sosyolojisi en başta toplumumu-
zun, insanlığın geleceğine katkılarının temelini oluşturması 
nedeniyle önemsenmelidir. Bu nedenle de Türk sosyolojisine 



11

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

katkıda bulunmuş isimler ve çalışmalarını anlamak ve Türk 
sosyoloji tarihi süresince yapılmış çalışmaları bütünsellik 
içinde değerlendirilmesi, yeniden yorumlanması, okunması 
gözden kaçırılmaması gereken bir durum” (Ertürk, 2011: 97) 
olarak bu alan üzerinde çalışmaların neden önem taşıdığını 
vurgulamaktadır. Bu yüzden Türk sosyolojisi ancak bu alan-
da üretim yapan sosyologların düşünceleri, ideolojileri ve 
yöntemleriyle kendini var edebilecek bir alandır.

Türk sosyoloji tarihinde Hilmi Ziya Ülken, Ziyaeddin 
Fahri Fındıkoğlu, Cahit Tanyol, Niyazi Berkes, Behice Boran, 
Muzaffer Sencer, Mübeccel Kıray, Baykan Sezer, Sabri 
Ülgener, Mümtaz Turhan, vs. sosyolog ve düşünürler üze-
rine birçok lisansüstü çalışma yapılmıştır. Bu isimler yaptık-
ları çalışmaları, belli yönleri ve çalışmalarında uyguladıkları 
yöntemlerden dolayı birçok tezde konu olarak ele alınmış 
isimlerdir.

Bu çalışmada düşünceleri ve kullandığı yöntem ile Türk 
sosyolojisine önemli katkıları olan, İstanbul Üniversitesi 
Edebiyat Fakültesi Sosyoloji Bölümü kürsüsünde hocalık 
yapmış “Prof. Dr. Nurettin Şazi Kösemihal” ele alınmıştır. 
Çalışma, Nurettin Şazi Kösemihal’in 1940-1970 yılları arasın-
da hem kendisinin yapmış olduğu çalışmaları hem de öğren-
cilerine yaptırmış olduğu bitirme tezlerinin incelenmesi ile 
Türkiye’de, belirtilen dönemler arasında toplumsal yapı üze-
rinde gelişen değişimleri görmek adına yapılmış bir dönem 
okumasıdır.

Nurettin Şazi Kösemihal, İstanbul Üniversitesi Edebiyat 
Fakültesi Sosyoloji Bölümü’nde kürsü başkanlığı yapmış 
olmasının yanı sıra sosyoloji adına önem taşıyan Sosyoloji 
Dergisi yayın organında Hilmi Ziya Ülken’den sonra derginin 
editörlüğünü yapmış bir isimdir. Kösemihal yazdığı akade-
mik çalışmaları en yoğun şekilde bu dergi üzerinden yayın-
layan isimlerin başında olması yönüyle de dikkat çeker keza 
Sosyoloji Dergisi Türk sosyoloji tarihinin en önemli yayın 



12

Hale Nur Uyanık

araçlarından biridir. Kösemihal ayrıca Yeni Adam, Cumhuriyet 
Gazetesi, Yeni İstanbul gibi gazetelerde gündeme ve toplumun 
sorunlarına dair köşe yazıları yazmıştır. Ülkemizde, döne-
minin en üretken fikir adamlarından biri olmasının yanında 
kendi döneminde yurtdışındaki kongrelerde de en çok bildiri 
sunan sosyologdur.

Nurettin Şazi Kösemihal, İstanbul Üniversitesi Sosyoloji 
kürsüsünde Ziya Gökalp’in öncülüğünü yapmış olduğu 
toplumsal yapıyı, olgular üzerinden ele alan dayanışmaya 
(tesanüd) dayalı Durkheim’ın pozitivist yöntem anlayışını 
benimseyen kürsüde hoca olup, bu ekolün dışına çıkarak 
Durkheim’ın fikirlerini eleştirdiği doktora tezi ile doçent ol-
muştur. Durkheim’ın görüşlerini eleştiren Kösemihal bura-
da kürsüden farklı bir anlayış ve ekole yönelim göstermiş 
bir sosyolog olma özelliği taşır. Kendisi Science Sociale an-
layışına destek olan Amerikan sosyolojisine yönelimli çalış-
malar ortaya koymayı tercih etmiştir. Kösemihal’in bu ekole 
yönelmesine sebep olan, düşünce ve anlayışını şekillendi-
ren en önemli isimlerin başında ise George Gurvitch gelir. 
Çalışmalarını da Tecrübi Sosyoloji sertifikası adı altında baş-
kanlığını üstlendiği kürsüden ortaya koymaya çalışmıştır. 
Paul Descamps’ın Tecrübi (Deneysel) Sosyoloji eserini tercüme 
eder. Sahaya yönelik çalışmalar onun için önem taşır ve bu 
noktada sahaya yönelik bir yöntem anlayışını olan sosyo-
metriyi ülkemize tanıtan isim olması yönüyle Türk sosyolo-
jisinde dikkat çeker. Bu alanı ülkemize tanıtma adına J. Levy 
Moreno’nun Sosyometrinin Temelleri eserini tercüme edip, ki-
tabın giriş kısmında sosyometriyi takdim eden bir yazı yaz-
mıştır. Kösemihal’in bahsedilen bu özelliklerinin yanında bir 
diğer önemli özelliği de sanata olan ilgisi ve aynı zamanda 
keman sanatçısı olmasıdır. Aynı zaman da onu ayıran bir di-
ğer nokta, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji 
Bölümü kürsünde Edebiyat ve Sanat sosyolojisi adlı dersler 
vermiş ve bu alan üzerinde de önemli çalışmalar ortaya koy-
muş olması yer alır.



13

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Çalışmanın konusunu Türk sosyolojisine katkısı olan 
önemli isimlerden Nurettin Şazi Kösemihal’i bir sosyolog 
olarak Türk sosyolojisi literatürüne katkıları, hangi alanlar-
da hangi konular üzerine çalışmalarda bulunduğu, onu diğer 
düşünür ve sosyologlardan ayrı kılan özelliklerini ele alarak, 
Kösemihal’in diğer sosyologlardan farklı düşündüğü nok-
taları ve yöntem anlayışını belirtmek çalışmanın problemini 
oluşturur.

Tezin amacı, Nurettin Şazi Kösemihal’in genel anlamda 
sosyolojik eksenini, bakış açısını, toplumsal sorunları ne şe-
kilde, hangi yöntemlerle ele almış olduğunu dönem içerisin-
de var olan sosyoloji anlayışı içerisindeki yerini belirlemek 
ve toplumsal süreç içinde topluma karşı bakış açısının hangi 
yöntem doğrultusunda ortaya koyduğunu tespit etmektir. Bu 
çalışma kapsamında 1940’lı yılların ortası ve 1970’lerin başla-
rını ele alan döneme değinerek Türk sosyolojisinin muhatap 
olduğu konuları ve ülkenin öncelikli problemlerinden biri 
olan kalkınma, çağdaşlaşma, zihniyet ve ülkenin gelişimine 
yönelik sorunlara karşı geliştirmiş oldukları fikirleri yorum-
lamak ve analizde bulunmaktır. Bu nedenle belirtilen dönem-
lerin toplumsal durumunu anlamak adına bu dönem içerisin-
de çalışmalar yapan belirli bir sosyolog üzerinden dönem bir 
okuması yapmak amaçlanmıştır. Bu noktada da Türk sosyo-
lojisi tarihi içinde önem taşıyan sosyologlardan Nurettin Şazi 
Kösemihal’in Türkiye’nin genel olarak toplumsal yapısına 
ilişkin görüşlerini ortaya koyma şekli, araştırma sürecinde 
hangi yöntemleri kullandığı, kimlerden etkilendiği, kimle-
ri hangi fikir ve yöntemden dolayı eleştirdiği çalışmada ele 
alınmıştır.

Bu çalışmada Nurettin Şazi Kösemihal isminin çalışılma-
sının nedeni altında yatan önemli etkenler arasında literatüre 
kazandırmış olduğu sayısız çalışmaları, akademik hayatını 
geçirmiş olduğu İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesinde 
yapılagelmiş çalışmalardan farklı olarak, kendi döneminde 



14

Hale Nur Uyanık

uygulanan teorik çalışmalar yerine daha çok sahaya yöne-
lik yöntem ve uygulamalı çalışmaları teşvik etmiş olması en 
önemli etkenlerden biridir. Kösemihal, Tecrübi (uygulamalı) 
sosyolojiye yönelik çalışmalar üretmesi ve bu alanda sosyo-
lojide önemli isimler olan Paul Descamps, George Gurvitch, 
J. Levy Moreno’dan etkilenerek bu isimlerin yöntem ve an-
layışlarını temel alan çalışmalar ortaya koymasından dolayı 
da önem taşır. Bu isimlerin Türk sosyolojisinde tanınmasında 
rol alan sosyologların başında gelir. Çalışmalarında izlemiş 
olduğu derinlemesi sosyoloji bakış açısından dolayı yöntem 
olarak uygulama ağırlıklı çalışmalara yönelimi yani döne-
minde hakim olan sosyolojik bakış açısından farklı bir yol iz-
lemiş olması onu farklı kılan özelliklerindendir.

Çalışmanın sınırlılığı 1940-1970 arası dönemdeki sosyo-
lojik gelişmeleri ve toplumsal dönüşümü, belirlenmiş olan 
bir ismin çalışmaları üzerinden okuma üzerine oluşmuştur. 
Belirtilen dönem arasında bir sosyolog olarak toplumu bel-
li yöntemler üzerinden anlatma çabası içerisinde bulunan 
Nurettin Şazi Kösemihal’in kendi akademik hayatı dâhilinde 
yaptığı çalışmalarını, dönemin toplumsal gelişmeleri parale-
linde okumak çalışmanın sınırlılığını oluşturur.

Çalışmanın önemini oluşturan husus ise Nurettin Şazi 
Kösemihal’in bir Türk düşünürü olarak toplumu anlama ve 
sosyolojinin ne olduğuna dair hangi düşüncelere sahip ol-
duğu ve bunun için hangi yeniliklerde bulunmuş olduğunu 
ortaya koymaktır. Sosyometri yöntemini Türkiye’ye tanıtmış 
olması ile adından söz ettiren Kösemihal, sosyometriyi dö-
nemi itibariyle bu kadar öne çıkarması, İstanbul Üniversitesi 
Sosyoloji bölümü geleneğinde etkin olan Durkheim ekolünün 
dayanışmacılığı savunan makro sosyoloji anlayışının hakimi-
yetini azaltarak teorik ve felsefi tartışmaların yanında sahaya 
yönelik mikro çalışmaların yapılmasında da ön ayak olma-
sı önem taşıyan bir durumdur. Çalışmada Kösemihal’in bu 
yönü 1960-1971 yılları arasında yaptırmış olduğu bitirme tez-



15

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

leri incelenerek ortaya konulmaya çalışılmıştır. Onun çalışma 
yöntemi ve dönem içerisinde Türkiye’nin hangi toplumsal 
sorunlar içerisinde olduğu bitirme tezleri üzerinden analiz 
edilmiştir.

Çalışma yöntem olarak “nitel” bir çalışmadır. Monografik 
ve bibliyografik bir çalışma olma özelliği taşıyan bu eserin 
gerek ön hazırlığında gerekse çalışmanın ortaya çıkışına ka-
darki süreçte veri kaynağı olarak çeşitli dokümanlardan ya-
rarlanılmıştır. Analiz edilmek için kullanılan veri kaynakları, 
elde edilen dokümanlar, Nurettin Şazi Kösemihal’in bizzat 
kendi yazmış olduğu çalışmalarından (kitap, makale, dergi 
veya köşe yazıları vb.) oluşur. Aynı zamanda Kösemihal’in 
sosyoloji anlayışı ve akademik yönü üzerine başka isimler 
tarafından yazılmış makalelere, tezlere, anlatı, günlük, nehir 
söyleşi gibi kaynaklardan da istifade edilmiştir. Bu kaynaklar 
arasında Kösemihal hakkında en geniş bilgi sunan H. Uğurol 
Barlas’ın (1963), Nurettin Şazi Kösemihal Biyografa- Bibliyografya 
adlı eseridir. Bu eser Kösemihal’in akademik hayatı boyunca 
yapmış olduğu çalışmalarını tespit edip bir araya getirdi-
ği önemli bir doküman olarak karşımıza çıkar. Bunun yanı 
sıra Kösemihal’in Cumhuriyet Gazetesi, Ulus Gazetesi, Ağaç 
Dergisi birçok gazete ve dergiye yazmış olduğu çalışmalara 
bu gazete ve dergilerin arşivlerine internet üzerinden ulaşıla-
rak temin edilmiştir. Kösemihal’in yazmış olduğu makalele-
rin büyük bir çoğunluğuna İstanbul Üniversitesi Kütüphane 
ve Dokümantasyon Daire Başkanlığı’nın katalog taraması 
yoluyla ulaşılmıştır. Bu dokümanların yanı sıra Kösemihal’in 
benimsediği sosyolojik anlayışı ve o dönem içerisinde yapılan 
akademik çalışmaların hangi konular doğrultusunda ilerledi-
ği tespit etmek adına kendisinin danışmalığını yapmış olduğu 
lisans bitirme tezlerinin büyük bir kısmı İstanbul Üniversitesi 
Edebiyat Fakültesi Kütüphanesi’nin arşivden temin edilmiş-
tir. Tezlerden elde edilen veriler, Kösemihal’in akademik yö-
nelimini ve toplumun içinde var olduğu sosyolojik koşulları 
anlamak adına yorumlanmıştır.



16

Hale Nur Uyanık

Bu çalışma dört bölümden oluşmaktadır. Çalışmanın bi-
rinci bölümde Türk sosyolojisine giriş mahiyetinde başlıklara 
yer verilmiştir. Birinci bölümde genel düzeyde “1940-1970” 
yılları arası Türk sosyolojisinde yer edinen ekoller, yöntem-
ler, ele alınan dönemin sosyologları ve bu sosyologların ça-
lışmaları, bu isimlerin hangi isimlerden ve ekollerden etki-
lenmiş olduklarını tanıma, anlama, yorumlama çabası üzeri-
ne inşa edilmiştir. Bu noktada Türk sosyolojisinde Nurettin 
Şazi Kösemihal’in de akademik anlamda çalışmalar sunduğu 
dönemi kapsayan “1940-1970” yılları arası Türk sosyolojinin 
yaşamış olduğu tecrübeler genel çerçevede ele alınarak, çalış-
manın temeli oluşturulmuştur.

Çalışmanın ikinci bölümünde genel bir çerçeve içerisinde 
Kösemihal’in biyografisi ve bibliyografisi kronolojik şekilde 
aktarılmıştır. Bu bölümde ayrıca Kösemihal’in entelektüel 
portresi, eserleri, siyasi görüşü ve Kösemihal’in akademik 
yönüne dair başka isimlerin onun hakkındaki görüşlerine yer 
verilmiştir. Üçüncü bölümde dönemlere göre Kösemihal’in 
akademik yaşamı, sosyoloji anlayışındaki eğilimleri ve yön-
temini anlamak üzere yaptığı çalışmalar dönemlere ayrılarak 
incelenmiştir.

Dördüncü bölüm ise Kösemihal’in Türk sosyolojisinde 
yönelmiş olduğu çalışma alanı ve yöntemi, yaptırmış oldu-
ğu tez çalışmaları üzerinden okunup tezlerin analizinin ya-
pıldığı kısımdır. Bu bölüm içerisinde aynı dönemde birlikte 
çalıştığı Hilmi Ziya Ülken ve Cahit Tanyol gibi isimlerin ça-
lışmaları ile karşılaştırmalar yapılarak İstanbul Üniversitesi 
Sosyoloji kürsüsünde aynı dönemde etkin olan bu üç ismin 
Türk sosyoloji anlayışları ve sosyolojiye kazandırdıkları, üç 
ismin çalışmalarda var olan benzer veya farklı noktaların tes-
piti yapılmıştır.

Sonuç kısmında ise Türk sosyolojisi için pek çok çalışma 
ortaya koyan Nurettin Şazi Kösemihal’in Türk sosyolojisi için 



17

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

yaptığı katkılar, kazandırdığı çalışmalar ve onu diğer isim-
lerden ayıran yönleri üzerine tespitler ortaya konulmuştur. 
Kösemihal’in bir sosyolog ve entelektüel olarak katkı sağla-
dığı yöntem anlayışlarına, bu yöntem anlayışı etrafında top-
lumu nasıl açıkladığına yaşadığı dönem içerisinde beliren 
toplumsal gelişmeler karşındaki yerine ve görüşlerine yer 
verilmiştir.

Bu çalışmayı, 2020 yılında yapılan “Nurettin Şazi 
Kösemihal’in Hayatı, Eserleri ve Sosyolojik Görüşleri Üzerine 
Bir İnceleme” adlı Numan Yıldız’ın Yüksek Lisans tezinden 
ayıran belli başlı noktalar vardır. Bu çalışmayı ayrı kılan en 
önemli nokta 1940-1970 yılları arasındaki döneme ait sosyolo-
jik gelişmelerin, Nurettin Şazi Kösemihal’in ekseninde okun-
muş olmasıdır. Yıldız’ın tezinde Kösemihal’in hayatı, eserleri 
ve çalışmaları doğrudan ele alınırken bu eserde Kösemihal’in 
çalışmaları, dönemler içinde yaşanan sosyolojik ve toplum-
sal gelişmeler üzerinden okunmaya çalışılmıştır. Yani dönem 
içerisindeki sosyolojide hakim olan genel yönelim ve gidi-
şat Kösemihal’in çalışmaları üzerinden değerlendirilmiştir. 
Bahsedilen durum eserin üçüncü bölümünde Kösemihal’in 
çalışmaları üzerinden değerlendirilmiştir. Eserin üçüncü bö-
lümünde bahsedilen durum yani Kösemihal’in akademik ha-
yatı ve eserleri de dönemlere ayrılarak 1940-1970 dönemleri 
içerisindeki sosyolojik gelişmeler bağlamında incelenmiştir. 
Çalışmayı ayıran bir diğer nokta Kösemihal’in sosyoloji an-
layışını ve dönem içerisinde hakim olan toplumsal olayları 
somut veriler üzerinden incelemek adına Kösemihal’in yö-
netmiş olduğu bitirme tezleri incelenerek, çalışmalar dönem 
içerisindeki hakim olan konjonktür üzerinden tespit edilmiş-
tir. İÜ Edebiyat Fakültesi Kütüphanesi’ndeki arşivlerde yer 
alan çalışmalara ve bitirme tezlerine başvurularak çalışma, 
somut verilerle daha çok desteklenmiştir. Bu çalışma içerisin-
de var olan diğer bir önemli nokta da dönem içerisinde geli-
şen sosyolojik olayları anlamaya yönelik sosyoloji de yapılan 



18

Hale Nur Uyanık

toplumsal tartışmalarda sadece Kösemihal’in çalışmaları ve 
görüşlerine yer verilmemiştir. Dönem içerismde önemli bir 
tartışma konusu olan Türk modernleşmesi ve Batılılaşma sü-
reçlerine yönelik hususlarda Kösemihal’in görüşleri, Niyazi 
Berkes ve Mümtaz Turhan’ın da görüşleri ile mukayese edi-
lerek konuya yönelik benzer ve farklı olarak ortaya konulan 
görüşler tespit edilmiştir. Aynı zamanda Kösemihal’in çalış-
malrını onunla aynı dönemde İÜ Sosyoloji kürsüsünde yer 
alan Hilmi Ziya Ülken ve Cahit Tanyol’dan ayrı kılan özellik-
leri, sosyolojiye kazandırdığı veya kazandıramadığı hususlar 
eleştirel bir bakışla ele alınmıştır.



19

I. BÖLÜM

TÜRK SOSYOLOJİSİNDE GENEL EĞİLİMLER, 
EKOLLER ve YÖNTEMLERE KISA BİR BAKIŞ

Türk Sosyolojisinin Genel Özellikleri ve Türk Sosyolojisinin 
Ana Konuları
Türk sosyolojisi, özellikleri ve gelişim aşamaları yönün-

den, Batı’nın yaşadığı toplumsal değişim ve gelişimlere bina-
en ilerleme gösteren, Batıyı takip eden araştırma sorunlarını 
ve yöntemlerini Batılı düşünce teknikleri üzerinden şekillen-
diren bir bilim olarak ülkemizde gelişimini göstermiştir.

Batı da ortaya çıkmış olan sosyoloji; kendi toplumların-
da meydana gelen, sosyal yapılarında değişimlere sebep olan 
devrimler ışığında gelişmiştir. Fransız Devrimi ve Sanayi 
Devrimi gibi kitlesel etkiye sahip olaylar toplumsal yapıların-
da değişim ve dönüşümlere sebep olmuştur. Fransız Devrimi 
ile Batı toplumlarında siyasal anlayış yeniden şekil almış, 
merkezi krallıklar yerine halkında sürece dâhil olduğu bir 
düzen oluşmuştur. Sanayi Devrimi ile burjuva ve proleterya 
ayrımı oluşarak ekonomik ve kültürel düzeyde devletin yö-
netim anlayışı şekillenmiştir. Bu iki sınıf arasında çatışmalar 
oluşmuştur. Sosyolojinin ortaya çıkışını Sanayi Devrimi’ne 
dayandıran Saint Simon (1760-1825) sosyolojinin isim babası 
olarak sanayileşme süreci içerisinde ortaya çıkan meseleler 
için sosyolojiyi çözüm olarak görmüştür.



20

Hale Nur Uyanık

Ülkemizde sosyolojinin gelişme süreci ise Batı’daki ge-
lişim sürecinden farklılık gösterir. 19.yy’da Türk aydınları 
ve Jön Türklerin ülkenin yaşadığı buhranlara yönelik olarak 
Batı’nın kendi toplumsal dinemiklerine göre oluşturduğu 
bu bilimi belli ideolojik ve kavramsal yönleriyle doğrudan 
aktararak Türk toplumunun sorunlarına çözüm olarak sun-
maya çalışmışlardır. Lakin Osmanlı Devleti’nin yıkılışını kur-
tarmak, ülkeyi ayakta tutacak fikirler oluşturma noktasında 
halk göz ardı edilerek elit sınıfın ülkenin gelişimi ve bekası 
açısından yapılacak reformlar jakoben bir yaklaşımla toplu-
ma entegre edilmiştir. Özellikle Ziya Gökalp’in “Türkleşmek, 
İslamlaşmak, Muassırlaşmak” adlı çalışması ulus-devlet, se-
külerizim ve milliyetçilik ideolojisini meşrulaştırması adına 
sosyolojiye başvurulmuştur. Prens Sabahaddin ise toplumun 
kurtuluşunu “Türkiye Nasıl Kurturulabilir?”adlı çalışmasında 
liberalizmi (bireysel teşebbüs) çözüm yolu görür.

Kısacası kuruluşu itibariyle Türkiye’de sosyoloji devle-
ti var olduğu zor durumdan ilk olarak kurtarma ile Batıdan 
aktarılan, onların misyonları ve değerlerinden ortaya çıkan 
kavram, kuram ve yöntemlerle Türk toplumu ele alınmaya 
çalışılmıştır (Sucu, 2016b: 263-268).

Genel anlamda sosyolojinin ilk aşamalarındaki teoriler, 
tartışmalar, ileri sürülen hipotezler ülkenin modernleşme an-
layışının hangi dinamikler üzerine kurulu olduğuna dayalı 
fikirler üzerinden ilerlemiştir. Sosyolojinin Türkiye’de bir 
bilim dalı olarak rolü, ülkeyi modern toplum olma yolunda 
yeniden tasarlama anlayışı içerisinde düşünsel, fikirsel ve 
kültürel boyutlarda değişim ve dönüşüm sürecine yönlen-
dirmesi olmuştur. Türk sosyolojisi kuruluşu ve gelişimi itiba-
riyle, Batının geliştirdiği düşünce akımları üzerine yol almış 
bir bilim dalıdır. Ülkenin var olan sorunlarına aydınlar kimi 
zaman belli düşünce kalıplarına göre değerlendirmelerde bu-
lunsalar da kimi zaman da ülkenin var olagelen belli değer 
ve düşünce kalıplarına göre ilerleme ve gelişme üzerine olan 
fikirleri geliştirmeye çalışmışlardır.



21

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Batı sosyolojisindeki gelişimleri izlemek bizler için, ay-
dınlarımızın fikir dünyalarının nasıl şekillenmiş olduğu hak-
kında bilgi sağlar. Sosyologlarımız üzerinde Batı etkisi çok 
çeşitli nedenlere dayandığı için sosyologların görüşleri ve 
ideolojileri arasındaki farklılıklardan dolayı fikirlerinin bel-
li bir bütünlük içinde ele alınması güçleşmiştir. Bu durum-
da yapılması gerekli olan sosyologlarımız üzerine yapılacak 
araştırmalar ya da onların görüşlerini ortak değerler çerçeve-
sinde ele almak olacaktır. Ancak Türk sosyolojisinin bu çeşitli 
görüşlere sahip olan görüntüsü de bizleri yanıltmamalıdır. 
“Batı’dan aktardıkları öğretilerin sınırları içinde de olsa, so-
runlarımıza bir açıklama ve çözüm yolları getirmeye yönelik 
tüm görüşler Batı menşeli ideolojilerden yola çıkmışlardır” 
(Sezer, 1989: 6). Türk aydını Batının çalışma yöntemlerini 
referans almış olsa bile ilgilendikleri problemler hususunda 
ülkenin iç dinamiklerine yönelim göstermiş ve buna uygun 
olacak şekilde çözümler oluşturmaya çabalamıştır.

Sosyolojinin ele aldığı konu ve meseleler, olayların 
gerçekleştiği dönemlerin etkisinde kalınarak incelenir. 
Toplumların yaşadığı tarihsel süreçten kopuk bir sosyoloji 
mümkün değildir. Bu durumu bize sosyolojinin batının ya-
şadığı sorunlara yönelik olarak batıda bir bilim ortaya çıkmış 
olması durumu açıklar. Sosyoloji kuruluşu itibari ile batı kay-
naklarına, teorilerine bakış açı ve yöntemlerine sahip bir bi-
lim olarak dönemin en önemli sorunlarından başı çeken “ulus 
devlet” anlayışı ve “milliyetçilik” gibi ortaya çıkan ideolojiler 
perspektifinde şekillenmiştir. Bu ideolojiler yöntemlerin şe-
killenmesinin yanı sıra toplumların yapısal ve kurumsal ola-
rak fikri ve eylem yönündeki ilerleyişlerine, çözüm yollarına 
ve bakış açılarına da yansımıştır.

Sosyologlar, bu anlamda toplumun tarihsel süreç ve de-
ğişimlerine uygun bir şekilde belli teori ve bakış açıları ile 
toplumsallık üzerine çeşitli fikirler sunmuştur. Türk sosyo-
logları, Türk toplumunun gelişim ve değişim sürecini kendi 



22

Hale Nur Uyanık

bakış açıları üzerinden toplumun tarihsel serüvenini anlama 
adına ufuk açma, yöntem ve analizler sunma üzerine önemli 
çalışmalar ortaya koymuşlardır.

Kendi çizgisini, ekolünü, model ve yaklaşımını oluştur-
muş olan isimler dönemlerinin getirdiği sorunlar üzerine 
geliştirdiği çözümler, konjonktürler, alan araştırmaları ve 
metodolojik yönelimleri hepsi bizler için birer rehber olmuş-
tur. Toplumun tarihsel süreç içerisinde yaşamış olduğu farklı 
olay ve durumlar karşısında sosyologlar çeşitli bakış açıları 
üzerinden toplumu anlatarak bizlere farklı bakış açıları kat-
mışlardır. Böylelikle Türk sosyolojisinin kurumsallaşması ve 
yerleşmesi adına sosyoloji kürsülerinin ideolojik yönelimleri, 
metodolojik yaklaşımları, yazmış oldukları makaleler, kitap-
lar, dergiler hepsi bir bütün olarak bizlere toplumsal yapıdaki 
değişimleri öğrenme ve anlama adına bakış açısı sunar.

Türk sosyolojisi tarihsel gelişiminden bu yana gelen bel-
li başlı sorunları da beraberinde getirmiş bulunmaktadır. Bu 
sorunların içeriği, ele alınış şekilleri, her bir entelektüel tara-
fından farklı görüş ve yöntemlerle ele alınmıştır. Türk sos-
yolojisi üzerine araştırmaları bulunan Köksal Alver Sosyoloji 
Divanı dergisi Asırlık Sosyoloji sayısında yazdığı makalede 
Türk sosyolojisindeki sorunları genel olarak şu başlıklar al-
tında toplamıştır:

- Batı sorunu/ Batılılaşma (Dini, kültürel dinamiklerin Doğu 
kaynaklı mı Batı kaynaklı mı olduğu yani eksen belirleme),

-Metot sorunu (Yerlilik veya batılı sosyologların görüşleri 
üzerinden eleştirellik),

-Bir toplumun toplumsal gelişim sürecini etkileyen etmenler 
(içtimai ilişkiler, siyasi ve iktisadi temelli değişimler),

-Literatür sorunu gibi toplumsal sorunlara yönelik bakış 
açılarını oluşturmada genel anlamda dikkat çeken sorunlar-
dır (Alver, 2014: 30-35). Bu sorunların temelini sosyolojinin 
bir bilim dalı olarak varoluşunun, ortaya koymuş olduğu ar-



23

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

gümanların batı toplumunun kültürel kodlarından beslenmiş 
olmasından dolayı oluştuğunu görmek mümkündür.

Türk sosyolojinin tarihsel gelişimi üzerine çalışmalar 
ortaya koyan bir diğer isim olan Niyazi Berkes “Türkiye’de 
Toplum Biliminin Başlangıcı” (1985) eserinde Türk sosyoloji-
sinin gelişimindeki engellere dair programlı araştırma çalış-
malarının yürütülmesi yabancı sosyoloji yapıtlarının çeviri-
lerinin yayımlanması, sosyoloji dergi ve derneklerinin yaşa-
ması gerektiğini savunur. Bu faaliyetlerin, varlıklarını koru-
yabilmesi adına gerekli finansal yardımın da önem taşıdığı 
(Berkes, 1985: 144) hususunu belirtmiştir. Berkes’in bahsetmiş 
olduğu hususlar, sosyolojideki belli başlı sorun ve sıkıntıları 
gerek maddi boyutlar üzerinden gerek akademideki yöntem 
ve çalışma konusunun belirsizliğinden doğan sıkıntılardır.

Türk sosyolojisi tarihi aslında Türk toplumunun tarihi ile 
iç içe geçmiştir. Yani sosyolojinin kendi içinde yaşadığı deği-
şim ve gelişimler toplumun tarihsel süreciyle paralellik gös-
terir. Türk sosyolojisi, Türkiye’nin yaşadığı siyasi, kültürel, 
ekonomik dönüşümleri incelerken bir noktada kendi tarihsel 
gelişim ve paradigma oluşumlarını yaratır. Kısacası sosyolo-
jinin çalışma konuları toplumun süreç içinde yaşadığı olay-
lardan neşet eder.

Dünyada, sosyolojinin tarihsel serüvenine, bir bilim hali-
ni alma sürecine baktığımızda Fransız İhtilali (1789) ile ortaya 
çıkan özgürlük, hümanizm, eşitlik gibi kavramlar etrafında 
şekillenen fikir akımlarından etkilenmesi yaşam tarzında 
köklü değişmeler yaşatmıştır. Sonrasında Avrupa’da ger-
çekleşen Sanayi Devrimi ve bu süreç içerisinde doğan yeni 
toplumsal sınıfların oluşumu takiben toplumların yaşamış 
olduğu 1.ve 2. Dünya Savaşı gibi toplumlarda kitlesel düzey-
de kültürel, siyasi ve tarihi kimliklerin değişimine yol açan 
olayların temellerini, nedenlerini anlama çabası üzerine geli-
şen bir serüvendir. Ortaya konulan yeni ideolojiler ve yaşam 



24

Hale Nur Uyanık

şekli toplumu yeniden anlaşılması ve yönlendirilmesi aşama-
sına geçmiştir. Yaşanılan bu değişim ve dönüşümden en çok 
etkilenen toplumların başında olan Batılı ülkelerin toplumu 
anlama adına kolektif bir araştırma yöntemi olma amacı taşı-
yan sosyolojiyinin faydalarını Hilmi Ziya Ülken şu ifadelerle 
aktarmıştır:

“1) Hiçbir emeğin kaybolmaması, ilmin mukallit olmak-
tan çıkıp yaratıcı ve milli ilim haline gelmesi.

2) Devlet, Belediyeler, kongreler ve şuralar için, içtimai 
ıslahat ve planlaştırmalar için devamlı ve emin bir müracaat 
yeri bulunması,

3) Muhtelif derecede zekâların ilmi araştırmada faal birer 
rol alabilmesi.

4) Fertleri daima yapabilecekleri hatalardan korumanın, 
birbirini kontrol ve tashihin temini olması” (Ülken, 1956: 41).

Bu ifade, toplumsal araştırmaların Batının bütün kurum-
larına sirayet ederek toplumda kurumların birlik ve bütün-
lük içerisinde doğa ve fiziki ilminin yanında sosyolojinin de 
toplumların düzen ve ilerleme hususunda önem görülmüş 
bir alan olarak varlığının sürdürülür şekilde kabullenilmiş ol-
duğunu gösterir. Ülkemizde Tanzimat dönemi ile başlayan I. 
ve II. Meşrutiyet süreçleri ile Osmanlı Devleti’nin Batılılaşma 
serüveni süresince değişim gösteren ekonomik, sosyal, siyasi, 
gündelik yaşama dayanan pek çok kurumdaki değişim sos-
yolojik bir problem olarak kendini göstermiş ve toplumda 
büyük çapta dönüşümler yaşamıştır.

Ülkemizde sosyoloji biliminin öncülüğünü yapan ku-
rum ise İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi olmuştur. 
Sosyoloji bilim dalı için bu kurumun ayrı bir yeri vardır. İlk 
önce “İlmî İçtimai” sonra “İçtimaiyat” adlarıyla başlayan 
bu öğretimin temelleri, Ziya Gökalp tarafından atılmış ve 
Necmettin Sadak, Mehmet İzzet, İsmail H. Baltacıoğlu tara-
fından devam etmiştir (Ülken, 1956: 51-52). Türk sosyolojisi-



25

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

nin bu gelişim süresince Batı aktarmacılığı özellikle de Kıta 
Avrupa’sının benimsemiş olduğu Durkheim ekolünün izleri, 
ülkemizde pek çok aydının çalışmasında etkisi göstermek-
tedir. Türk sosyolojisi Batı eksenli yöntemler, kavramlar ve 
ekoller üzerinden, Türk toplumunun esas dinamiklerini anla-
ma, açıklama ve tanımlama yolunu izlemiştir.

“Türk sosyolojisini yöntem açısından dönemlere ayırdı-
ğımızda ilk döneminin 19. yüzyıl başlarına dayandığı görün-
mektedir. Nitekim tarihsel süreç içinde yaşanan köklü deği-
şimler ve bunların bütün toplumlara yansıyan etkileri, sosyal 
bilimlerde ve özellikle sosyolojide farklı anlayış, sorgulama 
ve yaklaşımlara da kaynaklık etmiştir” (Köktürk, 2015: 179). 
Bu dönem, toplumların ideolojik anlamda dünya üzerinde 
kimliklerini inşa etme, milli şuur ve sınırlarını belirleme ihti-
yacı üzerine pek çok ulusun birbiri üzerinden kültürel üstün-
lük sağlamaya çalıştığı bir dönem olmasından dolayı sosyo-
loji, ulus devlet bilincini şekillendirici ideolojiler oluşturmada 
önemli rol oynamış durumdadır.

Türk sosyolojisi de bu aşamada Türkiye’nin kültürel an-
lamda kalkınma ve değişim süreci içerisinde, önemli fikirler 
ve ideolojiler ortaya koyarak toplumu yeniden dizayn etme 
sürecine girişmiştir. Bu noktada dikkati sosyoloji tarihimizde 
önem taşıyan Ziya Gökalp ve Prens Sabahaddin’in görüş ve 
düşüncelerine çevirmek bizlere önemli bir yol açmış olur. Bu 
iki önemli isim de Fransız toplumundan ortaya çıkan sosyo-
logların fikirlerinden etkilenir. Ziya Gökalp, Durkheim eko-
lünün temsilcisi iken; Prens Sabahaddin ise Le Play ekolünün 
temsilcisidir. İki düşünür de Fransız toplumundan olmasına 
karşın bu iki ismin toplumu inceleme, toplumu analiz etme 
yaklaşımlarının temelleri izledikleri yöntem açısından farklı-
lık taşır. Z. Gökalp, Durkheim’ın iş bölümü ve dayanışmaya 
(tesanüd) dayalı olan, kökeni A. Comte’un görüşlerinden ge-
len ekole yakın iken; Prens Sabahaddin bireyci (âdem-i mer-
kezi), müteşebbis yaklaşıma dayalı kökenini Anglosakson 



26

Hale Nur Uyanık

felsefeden alan Science Sociale ekolünün kurucuları olan Le 
Play ve Edmound Demolis’e yakın perspektifle ülkenin geli-
şimi üzerine fikirler üretmişlerdir.

Türk sosyolojisindeki bu iki isim ilerleyen dönemlerde 
de onların fikirlerinden etkilenen veya farklı düşünen pek 
çok sosyolog ve fikir adamının, düşünce dünyasına etki et-
miştir. “Türkiye’nin ideolojik çizgisini belirlemede etkili olan 
Ziya Gökalp, Osmanlı İmparatorluğu’nun son yıllarında 
Türkiye’nin kaderine yön veren İttihat ve Terakki’nin ideo-
loğu ve akıl hocası iken; İttihat ve Terakki’ye muhalefet yü-
rütenlerin başında ise gene Türkiye’de sosyolojinin kurucula-
rından bir diğer kişi olan Prens Sabahaddin bulunmaktaydı. 
Aralarındaki sosyoloji tartışmasının asıl sebebi ise ideoloji ve 
iktidar çekişmesidir”. (Sezer, 1989: 8). Bu süreç ve çatışma, 
Türkiye’de siyasal düzen anlayışının sosyal yaşamı belirle-
yen en önemli unsurlardan biri olduğunun ehemmiyetini bir 
kez daha göz önüne sunar.

Türk sosyolojisinin ele almış olduğu konular genel an-
lamda ülkenin değişim gösteren dönemsel ve siyasal koşulla-
rı ile paralellik gösterdiğini yapılan çalışmalar üzerinden net 
bir şekilde görürüz.

Sosyolojinin üniversitelerde bilimsel faaliyetler içerisin-
de bulunması sürecine değinecek olursak bu noktada Ziya 
Gökalp’in çabalarını es geçmemeliyiz. Keza Ziya Gökalp 
Balkan Savaşı’nın çıkmasıyla Selanik’te İttihat ve Terakki oku-
lunda verdiği derslerin merkezini İstanbul’a taşıyarak (Özcan, 
2010: 116), İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi’nde sos-
yolojinin bir bilim olarak okutulmasına öncülük etmiştir. 
1924 yılında Gökalp’in vefatından 1940’lı yıllara kadar sos-
yoloji, öğretim faaliyetlerini gerçekleştirmekte sınırlılıklar 
yaşamaya başlamıştır. Bu süreç 1941 yılında değişmiş, döne-
min Milli Eğitim Bakanı olan Hasan Âli Yücel’in desteği ile 
kürsü yeniden açılarak tekrar eski günlerine dönüş yapmıştır. 



27

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Bu dönemde çalışmaların öncülüğünü ise Hilmi Ziya Ülken 
başlatmıştır. Böylelikle Ülken, İstanbul Üniversitesi Edebiyat 
Fakültesi Sosyoloji kürsüsünün Ziya Gökalp’ten sonra ikinci 
kurucusu olarak adlandırılmıştır.

1941 yılına gelindiğinde Hilmi Ziya Ülken, İstanbul 
Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji bölümünün kürsü 
başkanlığını yapmıştır. Z. Gökalp’ten sonra bölümün ikinci 
kez kuruluşunu gerçekleştirip ve kürsüyü yeniden canlandı-
rarak ülkedeki sosyoloji bölümünün bilimsel çalışmalar orta-
ya koymadaki durgunluğu sona ermiştir. Bu iki gelişme Türk 
sosyolojisinin adeta yeniden doğuşu olarak nitelendirilebilir.

Ziya Gökalp’in ölümüyle başlayan sosyolojideki durgun-
luk dönemi 1939-1940 öğretim yılında Ankara Üniversitesi Dil 
Tarih Coğrafya Fakültesinin bünyesinde ABD’de Michigan 
Üniversitesi’nde doktorasını tamamlayan Behice Boran ve 
Chicago Üniversite’si sosyoloji bölümünde doktora eğitimi 
alan lakin sürecin tamamını orada tamamlamadan geri dö-
nen1 Berkes öncülüğünde Amerikan ekolü temsil eden kürsü 
açılmıştır. 1940’tan itibaren daha çok Türkiye’nin toplumsal 
yapısını eksene alan yoğun bir sosyolojik araştırma çabası-
nın ortaya konulduğunu görmekteyiz. Berkes ve Boran’ın 
çalışmaları Yapısal işlevselci yaklaşım ve Chicago ekolünün 
yöntemine dayanan araştırmalarının ürünüdür. Türk sosyo-
lojisinde 1940’lı yıllarda başlayıp etkisini sonraki yıllarda da 
sürdürecek bu eğilimin ilk nüvelerinin DTCF’de atıldığını 
görmekteyiz. Bu nüvelenme o dönemde sosyoloji bölümü öğ-
retim üyelerinin yaptığı araştırmalarla oluşmuştur. Amerikan 
sosyolojisinin metodolojik özelliklerinin etkisiyle sosyologlar 

1 Niyazi Berkes’in bu konuyu ele aldığı çalışması olan “Unutulan Yıllar” adlı 
biyografik eserinde; Atatürk’ün 1938’de vefat etmesi, eşinin ve kendisinin de 
artık Amerika’da yaşamaktan sıkılmasından dolayı dönme kararı aldıklarını 
belirtmiştir. Bu süreçe kadar orada İstatistikte dâhil bütün zorunlu derslerini 
tamamlayan ve tezinde de bir hayli yol kateden Berkes, geriye kalan kısımları 
Tükiye’ye dönüp tamamladıktan sonra son bir Amerika yolculuğuyla doktora 
cübbesi ve külahını giyme merasimine katılıp geri dönmüştür (Berkes, 1997: 134). 



28

Hale Nur Uyanık

birden fazla tekniği (istatistik, korelasyon hesapları, mülakat, 
anket, arşiv) kullanmışlar ve saha araştırmalarına yönelmiş-
lerdir (Alver, 2000: 75). Bu durum Türk sosyolojisinde yeni 
bir yöntemin de yer almasının başlangıcı olarak görülür.

1940’lı yıllarda İstanbul Üniversitesi Sosyoloji kürsüsün-
de de fikirsel anlamda çeşitlilik hâkim olmaya başlamıştır. 
Bu dönem içerisinde hem Durkheim ekolü çizgisinde hem 
de Science Sociale ekolüne dayalı çalışmalar yapılmıştır. Bu 
çeşitliği Yücel Bulut, “Türk Sosyolojisinin Kısa Tarihi” eserinde 
şu ifadelerle belirtmiştir: “Science Sociale geleneğinin sadık 
takipçisi olan Mehmet Ali Şevki (Sevendük) 1938-1940 yılla-
rı arasında kürsüde ders veren hocalardan biridir. 1940’ların 
ikinci yarısından itibaren sosyoloji kürsüsünde ders veren 
öğretim üyeleri kadrosunda Hilmi Ziya Ülken, Cahit Tanyol, 
Nurettin Şazi Kösemihal, Hasan Tanrıkurt, Neyire Arda, 
Sıdıka Külürbaşı görev yapar” (Bulut, 2021: 124). Kürsüdeki 
bu çeşitlilik dönem içerisinde akademik çalışmalarda da ken-
dini göstermiştir. Bu zaman diliminde dergicilik faaliyetleri 
hız kazanmış ve çalışmalar dergi aracılığıyla literatüre kazan-
dırılmıştır. “1940’ların başında hiç kuşkusuz İstanbul ekolü-
nün felsefi görüş ve tarzını oluşturması adına Ülken önemli 
bir isim olarak karşımıza çıkar. Sosyoloji Dergisi çalışmala-
rında ağırlıklı olarak felsefi boyutta Kıta Avrupa sosyolojisi 
tarzını izlerken, bir diğer tarafta ise Ankara Ekolü ise çalışma-
larını daha çok Amerikan sosyolojisi çizgisinde sürdürmüş-
tür” (Kaçmazoğlu, 1999: 72-74). Sosyoloji Dergisi, İstanbul 
Üniversitesi’nde yalnızca Sosyoloji bölümü adına değil diğer 
sosyal bilimler açısından da -iktisat, felsefe ve hukuk bölüm-
leri gibi - çalışmalarını sundukları önemli bir mecra olmuştur.

Genel olarak Ankara ekolü ve İstanbul ekolünün Batıdan 
etkilenerek izlemiş oldukları yöntem ve kavramlar Türk sos-
yolojisinin, Batı toplumlarının yaşadığı toplumsal değişim-
lerden doğan argümanları aktaran, Batı eksenli kavramlar 
etrafında toplumu tanıma ve açıklamaya yönelik teoriler et-
rafında çalışmalar ortaya koymuşlardır.



29

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Türk akademisinde çalışma alanları ve yöntemleri açısın-
dan, bilhassa sosyoloji bölümü özelinde İstanbul Üniversitesi 
ve Ankara Üniversitesi’nin toplumsal sorunlara yaklaşımları 
yöntem açısından birbirinden farklılık göstermiştir. II. Dünya 
Savaşı sırasındaki gelişmelerin sonucundan sosyal bilimlerde 
nasibini alarak gerek entelektüel çevrenin bazı siyasi geliş-
meler yüzünden tasfiyesi gerekse dünya genelinde değişen 
konjonktür farklı akımların gelişmesine ortam hazırlamıştır. 
Entelektüellerin kimisi teoriye, kimisi sahaya yönelerek ülke-
nin problemlerine yönelik çözüm üreten yolları seçmiştir. Bu 
noktada İstanbul Üniversitesi sosyoloji kürsüsünün anlayışı 
içerisinde yer alan yöntem ve konulara baktığımızda özellik-
le Ülken, “Felsefi boyutta problem olarak insan ve toplum, 
değerler, yöntem arayışı, değerler ve değişim, (din, sanat, 
ekonomi), sosyal morfoloji, tecrübi sosyoloji” (Kaçmazoğlu, 
1999: 153-157) içerikli çalışmalar ile kürsünün sosyoloji an-
layışındaki eğilimi belirleme uğraşısı içinde olmuştur. Bu 
konular üzerine dersleri ve alan çalışmalarını da meslektaşı 
Nurettin Şazi Kösemihal ve asistanı Cahit Tanyol ile birlikte 
sürdürürler.

Türk sosyolojisinin 1940-1970 arası dönemi topluma ait 
meselelere yönelik konuların ani değişimlerin ve oluşumların 
gerçekleştiği bir dönemdir. Bu dönemde entelektüellerin top-
lumsal meseleleri birbirinden farklı bakış açısıyla ele almala-
rı, sorunlara yaklaşımlarında benzer ve farklı görüş noktaları-
nı karşılaştırmak bizler için dönemi anlama adına bir pencere 
açmaktadır. Keza bu dönem içerisinde hem İstanbul ekolü 
hem de Ankara ekolünden pek çok isim Türk sosyolojisi li-
teratürüne pek çok özgün çalışma sunarak ülkedeki sosyal 
bilimler alanındaki değişimleri anlamamız adına çalışmalar 
sunmuştur.

Bu süreçte ön plana çıkan gelişme olarak İÜ Edebiyat 
Fakültesi sosyoloji bölümünün yeniden canlanması ve bun-
da önemli katkısı olan Hilmi Ziya Ülken, Nurettin Şazi 



30

Hale Nur Uyanık

Kösemihal, Cahit Tanyol gibi isimlerin dergicilik çalışma-
ları, uluslararası kongrelerde yer almaları dönem içerisin-
de sosyoloji adına yapmış oldukları önemli adımlar olarak 
belirtebiliriz.

1940-1970 Dönemleri Arası Sosyolojik Yönelimlere Genel 
Bir Bakış
Sosyoloji, toplumun tarihsel süreci ile paralellik gösteren 

bir bilimdir. Ele aldığı, çözüm ürettiği problemler ülkenin ya-
şadığı değişim ve dönüşüme yönelik şekil aldığı için dönem-
ler içinde ele alınan konular da kendi süreci içerisinde yön-
tem, anlayış ve düşünce akımları yönünden farklılık gösterir.

Erken dönem diye tabir ettiğimiz, kuruluşu ve ilerleme-
sini gösterdiği süreç yani 1940-1950’li yılları kapsayan dönem 
daha çok Ziya Gökalp anlayışının hâkim olduğu bir dönem-
dir. Türkiye’de yapılan inkılaplar ve modernleşme sürecinin 
Türk toplumunda sosyal, siyasi, iktisadi, kültürel, hukuk 
alanındaki yansımalarını ele alan Türk sosyolojisi bu alanlar 
üzerindeki değişimleri anlama adına kimi zaman siyasi kon-
jonktürün dayatmaya çalıştığı ideolojik fikirlerin benimsen-
mesiyle çalışmalar ortaya koymuşlardır. İdeolojik düzeydeki 
farklılıklar üniversitelerin ekollerine ve çalışma yöntemlerini 
de sirayet etmiştir. Ankara ekolünün benimsediği toplumsal 
sorunları mikro ölçüde tarihsel arka plana da vurgu yaparak 
ortaya koyduğu anlayış, İstanbul ekolünün kültürel dinamik-
leri büyük resimden görme anlayışına karşıt bir sosyolojik 
yönelim göstermiştir.

Türkiye’deki en önemli sosyoloji kürsülerinde ortaya çı-
kan bilimsel faaliyetlerin ideolojiler etrafında ortaya çıktığı-
nı göstermektedir. Dönem itibari ile 1940’lı yıllarda cereyan 
eden sosyolojik oluşumlara genel itibari ile baktığımızda Türk 
sosyolojisinin kuramsal ve metodolojik yönelimler açısından 
ortaya koyduğu genel özelliklerin başında halen Fransız eko-



31

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

lünün etkisinin hakim olduğunu bir gerçektir. Lakin süreç 
içerisinde İstanbul Üniversitesi Sosyoloji kürsüsü de Ankara 
Üniversitesi Dil Tarih Coğrafya Fakültesi’nin benimsediği 
Amerikan ekolünün yöntemine dayalı çalışmalar ortaya koy-
maya başlamışlardır. İÜ’nün sahaya yönelik yöntem anlayışı-
na dayalı araştırmalara başlamış olması, bu gelişmelerin ya-
nında Marksist ideolojinin de kendine çalışmalarda yer edin-
mesi ve bu süreçte çalışmalarda köy monografilerine duyulan 
ilginin artması yöntem açısından sosyolojinin gidişatında bir 
kırılma noktası yaşatmıştır. Dönem içerisinde gelişen bu du-
rumlar sonucunda Türk sosyolojisinde 1940 yıllarda dikkate 
değer özgün çalışmalar kendini göstermeye başlamıştır.

1940’lı yılların sonlarına doğru geç süreçte Ankara DTCF 
Sosyoloji bölümünün Marksist sosyoloji eğilimi ve Amerikan 
ekolüne dayalı sahaya yönelik çalışmaları da bu süreçte önem 
taşır. Bu ekolde yer alan Niyazi Berkes, Behice Boran, Pertev 
Naili Boratav gibi isimler Türkiye’nin çağdaşlaşma ve mo-
dernleşme süreçlerine yönelik sosyal yapıyı daha mikro alan-
larda incelemeye başlamışlardır. Ankara ekolüne mensup 
sosyologların köy monografilerine yönelik pek çok çalışma-
sı mevcuttur. Hatta köy monografilerine yönelik çalışmalar 
DTCF’de İÜ Edebiyat Fakültesi Sosyoloji kürsüsünde yapı-
lan çalışmalardan daha fazladır. Bu çalışmalara örnek olarak; 
Niyazi Berkes’in 1942 yılındaki “Bazı Ankara Köyleri Üzerinde 
Bir Araştırma”, bunun dışında Behice Boran’ın 1945 yılında 
“Toplumsal Yapı Araştırmaları” çalışmasını örnek gösterebili-
riz. Boran bu çalışması dahilinde Manisa’da 8 ova, 5 dağ köyü 
incelenmiştir (Durdu, 2017: 168). İbrahim Yasa 1955 yılındaki 
“Hasanoğlan Köyü” köy monografisi de dönem içinde yer alan 
önemli çalışmalardan biri olarak yer alır. (Şahin, 2017: 14). 10 
Ocak 1948 yılında tasfiye edilen DTCF’nin üç öğretim üyesi 
“Prof. Pertev Naili Boratav, Doç. Niyazi Berkes ve Doç. Behice 
Boran “Türkçülüğe aykırılık, komünizmi methetmek, milli-
yetçi talebeyi sınıfta brakmak gibi gerekçelerle üniversite öğ-



32

Hale Nur Uyanık

retim mesleğinden çıkarılarak Ankara Üniversitesi Senatosu 
tarafından disiplin soruşturmasına çağrılmışlardır” (Şanlı, 
2011: 111-112). Nitekim DTCF’nin akademik açıdan sekteye 
uğraması birçok sahaya yönelik çalışmalarında aksamasına 
etki etmiştir. Tasfiyenin son bulmasıyla, köy hayatına dair ça-
lışmalar Mübeccel Belik Kıray gibi sosyologların yapmış ol-
dukları araştırmalarla devam etmiştir. Bu alana yönelik ilgi, 
Ankara ekolünün köy hayatının toplumsal yapı içerisinde ne 
denli önem taşıdığının ispatıdır. Çünkü köy, kalkınmanın ve 
gelişmenin temelinin atılıp değişimin ne yöne seyreldiğini 
gösteren mikro alanlardır.

1950’li yıllar, 40 ve 60’lı yıllar arasında köprü oluştur-
ma noktasında dikkat çeker. Bu dönemde, modernleşme sü-
reciyle dayatılanlar doğrultusunda kırsala yönelik yapılan 
çalışmalarda önemli bir artış olduğunu söylemek mümkün-
dür. Kırsala yönelik yapılan çalışmalarda artışın sebebini 
Muzaffer Sencer, “demokratik hayatın köyden kente göçü zo-
runlu kılmasının sonuçlarının ehemmiyetinden dolayı olma-
sına vurgu yapmış ve aydın kesimin köyü unutmuş olmasına 
bağlamıştır. (Sencer, 1962: 223). Sencer, köyün ihmal edildiği 
ve o zamana kadarki süreç içinde toplumsal sorunların teorik 
çerçevede ele alınmasından dolayı çözümün yetersiz kaldığı-
na bunun içinde alan araştırmalarına, monografilere yönel-
melerin gerekliliğine ve sosyolojinin tümüyle teorik sorun-
lara yönelmesinin yetersizliğine vurgu yapmıştır. Bu durum 
bize sosyolojide yeni bir bakış açısı olan alan araştırmalarına 
doğru yön alındığını gösterir.

1950-1960 arasını kapsayan döneme geldiğimizde Türk 
Sosyolojisi, “Science Sociale” ekolünün etkisinde, özellikle 
köy sosyolojisi alanında yürütülen monografik saha araştır-
malarının yoğunlaştığı bir süreç geçirmiştir. 1950’lerin son 
yıllarından itibaren ABD’nin dünyada kurmuş olduğu pek 
çok alandaki hakimiyet bilim dünyasını da etkisini göster-
miştir. Amerika’da o dönem özellikle deneysel sosyoloji 



33

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

alanında çalışmalar artış göstermiştir. 20. Yüzyılda Talcott 
Parsons, Herbert Mead gibi isimler Amerika’da yapısal işlev-
selcilik akımını kurmuş, toplumu canlı bir organizma olarak 
ele almıştır (Erkan, 2020: 7). Bu ekol ve Chicago ekolü teme-
line dayanan sahaya ağırlık veren DTCF akademisyenlerinin 
çalışmalarını bu temelden ele almak gerekir.

1950’lerde İÜ Edebiyat Fakültesi Sosyoloji bölümü mer-
kezli çalışmalarda da Le Play ekolünün metodolojik ve am-
pirik eğilimine dayalı çalışmalar ivme kazanmıştır. Öyle ki 
1957’de Türk Sosyoloji Cemiyeti, “Le Play Sosyolojisi’nin 100. 
Yılı” başlığıyla toplantı düzenledi. İÜ’de bu deneysel sosyo-
loji yaklaşıma en yakın duran kişi de Kösemihal olmuştur. 
Kösemihal, doğrudan Amerikan ekolünden esinlenmekten 
ziyade Science Sociale ekolüne ve Le Play’in çalışmalarına 
daha yakın durur. Kösemihal’in 1950’de Paul Descamps’ın 
Tecrübi Sosyoloji kitabından yapmış olduğu çevirisi, 16. 
Milletlerarası Sosyoloji Kongresi’nde “Le Play ve Okulu” teb-
liği ve Sosyoloji Dergisi’nde yer verdiği Moreno’nun sosyo-
metri yöntemini tanıtan çalışmaları ile bölümde deneysel 
sosyolojiyi canlı tutan isim olmuştur. Kısacası Kösemihal o 
dönem İstanbul sosyolojinin amprizme kaymasına öncü ol-
muştur (Örnek, 2015:203-204).

1950’li yıllar Amerika ile dostluk ilişkileri devlet ideo-
lojisine de yansımıştır. Sosyologlar bu süreç içinde yeni ge-
lişmeleri ve toplumsal dönüşümleri izah etme noktasında 
yöntem ve argümanlarını yapısal işlevselci yaklaşım üzeri-
ne oturtmuştur. Bu dönem Hilmi Ziya Ülken (1951) “Tarihi 
Maddeciliğe Reddiye” eserini kaleme almış lakin dönem içe-
risindeki sahaya yönelme sebebi ile düşünce hayatına yö-
nelik yapılan çalışmalar ikinci planda kalarak eser gerekli 
önemi görmemiştir. Dönem içinde Türk sosyolojisini temsi-
len İÜ Sosyoloji kürsüsü 1952’de dünya sosyoloji kongresi-
ne İstanbul’da ev sahipliği yaparak önemli çalışmalar ortaya 
koymaya devam etmiştir (Coşkun, 1991: 19). 1950’li yıllar ile 



34

Hale Nur Uyanık

Türk sosyoloji yöntem açısından Anglo Amerikan ekolüne 
yönelmiş, kalkınma ve özel teşebbüsü desteklemeye yönelik 
sahaya dönük çalışmalar önem kazanmıştır. Bu ekole yöneli-
mi destekleme amacı taşıyan Fulbright değişim programı da 
1951’de fiilen başlamıştır. Öğrenciler ve öğretim görevlileri 
bu değişim programı ile Amerika’da hâkim olan sosyal bilim-
ler anlayışını ülkemize tanıtmıştır. Nurettin Şazi Kösemihal 
de 1958 yılında Fulbright hesabı ile “Misafir Profesör” olarak 
North Carolina Üniversitesi’ne gitmiş, 1959 yılında da başta 
Harvard olmak üzere 1,5 yıl kadar çeşitli yabancı üniversi-
telerde hocalık yapan isimler arasında yer almaktadır (Sağ, 
1999: 282).

1960’lara doğru geldiğimizde ABD’nin sosyal bilimler-
deki hakimiyeti ülkemizde de yansımalarını bulmuştur. 1960 
itibariyle “Türkiye’de ABD öncülüğünde ve büyük ölçüde 
onların finansmanıyla kurulan Türkiye ve Orta Doğu Amme 
İdaresi Enstitüsü (TODAİE), Devlet Planlama Teşkilatı (DPT) 
gibi araştırma kuruluşları ve bürokratik kurumlar Türkiye’de 
sosyal bilimde sahayı canlandırmaya zemin hazırlamış ku-
rumlar olarak ortaya çıkmışlardır” (Bulut, 2021: 10). Ülkenin 
kalkınmasına yönelik olarak yapılan bu girişimde pek çok 
sosyolog bu kurumlarda görev almıştır. Kalkınmanın ne şe-
kilde geliştiğini hangi evrelerden geçtiğini gözlemek için de 
köy çalışmalarına yönelimlerde artış olmuştur. Köy çalışma-
larının bu denli desteklenmesindeki ana gaye, nüfusun bü-
yük bir bölümünün yaşamış olduğu köylerdeki sosyo-kültü-
rel yapısında herhangi bir değişimin köy hayatında moder-
nleşmeye eğilimli (açık) olan veya direnç (kapalı) gösteren 
yanlarının belirlenmesine yöneliktir. Toplumsal değişimin 
önünde engel teşkil eden katı örf, adet, gelenek ve görenek-
lerin yumuşatılması için nelerin yapılabileceği konusuna du-
yulan merak gelenekselliğin en büyük taşıyıcısı olan köyleri 
cazibe merkezi olma haline getirmiştir.

Kültürel olarak modernleşmeyi anlama ve süreci hızlan-
dırma üzerine yapılan çalışmalar sadece köye yönelik olma-



35

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

makla birlikte gündelik yaşam tarzındaki kitle iletişim, sosyal 
etkinliklerdeki değişimler de bu dönemin araştırma konusu 
dâhilindeydi. Bu yönde yapılan çalışmaların temelinde ise 
Amerika’nın o dönemlerde izlediği yayılmacı politakasını 
sürdürme amacı yatmaktadır. Bunu da daha çok kitle iletişim 
araçlarını kullanarak gerçekleştirilmeye çalışılmıştır. Güç ve 
otoritesini sağlama adına kendi yaşam şeklini dayatma ça-
lışmasında film, müzik, kitap gibi araçlardan yararlanmıştır. 
Kısacası Soğuk Savaş sonrası hegemonya yarışında sadece 
Marshall Planı ve Truman Doktirini gibi siyasi ve sosyal içe-
rikli politikalarla kalmayan ABD, kültürel propagandasını da 
kitle iletişim araçları yoluyla gerçekleştirmiştir.

1960’lı yılların sosyoloji alanında bilimsel çalışmalarda 
yeniden canlanmanın kendini gösterdiği bir dönem olduğu-
nu söyleyebiliriz. Ortaya konulan kavramlar, yeni çalışma 
konuları ile hem çalışılan konuların yelpazesi hem de kulla-
nılan yöntem ve anlayışlarda çeşitlilik görmek mümkündür. 
Bu dönem içerisinde sol anlayışın karşısında milliyetçi dü-
şünceye dayalı sosyoloji anlayışı da varlığını sürdürmüştür 
(Kaçmazoğlu, 2015). 60’lı yıllar sosyolojide yöntem ve ekol-
lerde çeşitlenme ve özgüleşme dönemidir. 1960’ların bir diğer 
önemli yanı ise Osmanlı toplum yapısının derinlikli olarak 
ele alınmaya başlanmış olmasıdır. Osmanlı toplum yapısını 
ele alan düşünürlerin izledikleri yol ise Osmanlı Devleti’ni 
Marksist kavramlar üzerinden yorumlamak olmuştur. Bunun 
nedeni 1940’lı yıllarda Türkiye Cumhuriyeti rejiminin ideolo-
jik yönünü belli bir argüman üzerinden temele dayandırma 
arzusudur. Yani yeni kurulan Cumhuriyet rejimini meşrulaş-
tırma adına geçmiş yönetim şekli olan imparatorluk anlayışı-
na dayalı yönetim şeklini Marksist kavramlar üzerinden ele 
alarak, Asya Tipi Üretim Tarzı gibi Marksizm’e dayanan kav-
ramlar yoluyla imparatorluk döneminde var olan toplumsal 
sorunları eleştirme çabası içinde olmuşlardır.



36

Hale Nur Uyanık

Türk sosyoloji tarihi üzerine önemli çalışmalarda bulu-
nan Kurtuluş Kayalı, Türk toplum yapısının özgünlüğü ya da 
evrenselliğinin önemini ortaya koyma adına 1940’lı yıllardaki 
sosyologların 1960’lı yıllara taşıdıkları bilimsel mirasa vurgu 
yapar ve Kayalı, 1960’lı yıllar için genel olarak bu ifadeleri 
kullanır:

“1960’ların özellikleri dikkate alındığında hemen her tür konu 
bir ölçüye kadar özellikle Yön Dergisi içerisinde tartışmaya su-
nulmuştur. Divitçioğlu’nun Asya Tipi Üretim Tarzı (ATÜT) 
konusundaki, bununla bağlantılı olarak Türkiye’nin geleceğine 
dönük düşünceleri de Doğan Avcıoğlu tarafından irdelenmiş-
tir. 1960’ların en etkin tartışmaları Yön ’de yerini bulmuştur. 
Dönemin yaygın olarak çok sayıda sosyoloğu ve siyasetçisi yo-
ğun bir biçimde Türkiye’nin Düzeni üzerine tartışmıştır. Bu 
tartışmanın içinde Nurettin Şazi Kösemihal, Ahmet Hamdi 
Başar, Behice Boran, Demirtaş Ceyhun, Emre Kongar gibi isim-
leri saymak mümkündür. (Kayalı, 1996).

Bu ifadeler bize dönem içerisinde çalışmalar yapan 
önemli isimleri, yapılan çalışmaların hangi yöntem ve konu-
lar doğrultusunda ilerlediğini, ortaya çıkan çalışmaların daha 
çok hangi mecralarda sunulduğu konusunda fikir verir.

Türk sosyolojisinde çeşitli konular üzerine yönelmeler 
gösteren sosyologlarımız Batıdan feyz alarak yapmış olduk-
ları çalışmalar ortaya koymuş olsalar da genel itibari ile Türk 
sosyoloji tarihinde devamlılık arz eden ve toplumsal alanda 
ortaya değerli çalışmalar koyan birçok isim dönemin sorun-
larına yönelik olarak yaptıkları çalışmalar ile kendilerinden 
sıkça söz ettirir. Çalışmalarında ele almış oldukları konular 
Türk toplum yapısının temel sorunları olmasından ötürü 
sosyoloji araştırmalarında üzerinde durulması hususunda 
devamlılık gösterir. Her ne kadar dönemin konjonktürü gün-
cel siyaset ve sosyal yaşamına yönelik olarak konular spesi-
fikleşmiş olsa da meseleler genellikle aynı kalıplar söylemler 
üzerinden değerlendirilerek ele alınmıştır. Örneğin 1950’li 
ve 1960’lı yıllarda köy çalışmaları monografiler, 40’lı yılların 



37

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

felsefe ve içtimai temelli çalışmalarından ne kadar farklı yön-
tem ve konjonktürlerde olsa da konuların ele alındığı bakış 
açısı pozitivist, ilerlemeci, modernleşme ve batılılaşma temel-
li olma özelliğini taşır. 60’ların ön plana çıkan düşünürleri; 
Hilmi Ziya Ülken, Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu, Behice Boran, 
Niyazi Berkes gibi isimlerdir. Dönem içerisinde kendini gös-
teren egemen sosyoloji anlayışı ise yapısal-işlevselci sosyolo-
jidir. İlgi duyulan ve gelişen alanlar ise köy, kalkınma, batılı-
laşma gibi konular üzerine olmuştur.

1960-1970 arası dönemde Türkiye’nin toplumsal yapısın-
da göç ile birlikte ciddi bir dönüşüm ortaya çıkar ve kentlere 
göç edenler, gecekondulaşma sürecini başlatır. Bunların be-
raberinde Türkiye, 1960’lardan itibaren bir tüketim toplumu 
olma yolunda ilerler. Yine Türkiye’de ithal ikameci sanayileş-
me politikaları ile küçük ve orta ölçekli sanayi kuruluşlarda 
artışlar görülür. Köyden kente göç, sanayileşme çalışmaları, 
eğitim olanaklarının gelişmesi, sınıfsal yapının belli ölçüde 
değişmesi; aile yapısı, değerleri, tüketim alışkanlıklarını ya-
kından etkilemiştir.

1970’li yıllara gelindiğinde sosyolojideki yönelim siyasal 
söylemleri etrafında şekil alarak biraz daha kendi kabuğuna 
çekilmiş, sosyoloji alanında ele alınan konularda da siyasal 
söyleme uygun kavramlarla çalışılmıştır. Dönem içinde ha-
kim olan solun argümanlarına dayanan ana akım görüş, dün-
ya genelinde de eğilim göstermiştir. Bu dönemde Marksist 
görüşler üzerinde şekillenen teoriler ve düşünürler kendini 
göstermeye başlamış, temel ideoloji olarakta Sosyalizm ön 
plana çıkmıştır. Ülkemizdeki çalışmalarda bu ideolojinin 
yanında laikliği ve devrimlerin koruyuculuğunu üstelenen 
bir diğer ön plana çıkan ideoloji olarak Kemalizm etkisini 
göstermiştir.

Bu dönem içerisinde ön plana çıkan isimler, Cahit Tanyol, 
Doğan Avcıoğlu, Mübeccel Belik Kıray, Cavit Orhan Tütengil 



38

Hale Nur Uyanık

gibi isimlerdir. 12 Mart 1971 muhtırası nedeniyle ortaya çı-
kan ordu-aydın arasındaki çatışma akademide bazı aydın 
kesimlerde radikal kararlar almaya neden olmuştu. Nitekim 
Kösemihal de ülkedeki bu gerilimden uzak durma adına 
1971’de İsviçre’ye misafir profesör olarak gitme yolunu seç-
miştir. Bu dönem içerisinde akademide yer edinmiş olan pek 
çok görüş, yöntem ve anlayış çizgisinde dengelerin yerinden 
oynamaya başladığını söyleyebiliriz.

1970’ler ile Türk toplum yapısını ve iç göçleri anlamaya 
yönelik çalışmalar diğer dönemlere göre artış göstermiştir. 
Türkiye’nin düzeni, siyasal ve sosyal yapısını anlamaya yö-
nelik çalışmalar daha çok Kemalizm ve Sosyalizm akımları 
etkisinde ele alınmaya başlamıştır. ATÜT, emek, yabancılaş-
ma, iş ve işçi sorunları 60’ların sonundan 70’lere kadar tartışı-
lan durumlar arasındaydı.

30 yıllık süreci özetlemek gerekirse 1940’lı yıllarda çalış-
malarda yer alan konular kurumsal ve uygulamaya yönelik 
çalışmalar ile öne çıkan İsmail Hakkı Baltacıoğlu, Hilmi Ziya 
Ülken, Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu gibi isimlerin yaklaşım 
tarzı yapısal işlevselci bakış açısına hakimiyeti altında yapı-
lan çalışmalardan oluşmaktadır. 1950’lerde soğuk savaş dö-
neminde Türkiye’nin Amerika’nın yanında yer alması ile iler-
leyen bilimsel paradigma Anglosakson paradigma etrafında 
şekillenmiştir. Bu noktada köy çalışmaları, kentleşme, mo-
dernleşme konuları önem kazanmıştır. Prens Sabahaddin’in 
mensubu olduğu Le Play okulunun bakış açısı bu süreçte or-
taya çıkan bilimsel çalışmalar üzerinde kendini göstermeye 
başlamıştır. Gene bu dönem, Hilmi Ziya Ülken, Ziyaeddin 
Fahri Fındıkoğlu, İsmail Hakkı Baltacıoğlu, Nurettin Şazi 
Kösemihal, Cahit Tanyol, gibi isimler önem kazanmıştır. 
1960’larda gelişen siyasal koşullardaki değişimler üniversite-
lerde akademiyi derinden etkilemiş ve bilimsel üretim süre-
cinde kısır bir sürece sürüklemiştir. Özellikle Ankara ekolüne 
mensup akademisyenlerin tasfiyesi, bilimsel araştırmaların 



39

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

sekteye uğramasına neden olmuştur. Bu süreçte ele alınan 
kalkınma, köy, kentleşme, göç gibi konular etrafında dönen 
çalışmalar akademide yerini almıştır.

Türk Sosyolojisinde Ekoller, Öncü İsimler ve Metodolojik 
Yaklaşımlar
Ülkemizde sosyoloji, varlığını Batı kaynaklı ekoller, isim-

ler ve düşünürlerden etkilenerek kendi sosyolojik anlayışını 
oluşturma içerisindedir. Yeni kurulan bu toplum için dev-
rimler, hazır çözümler toplumsal sistemin işlerliği üzerine so-
runlar-sorular için arayışlar, fikirler üretilmiştir. Bu yüzden 
de sosyolojiye yön veren belli başlı ekoller, fikirler, dönemsel 
olarak değişen eğilimler söz konusudur. Batı aktarmacılığı 
her ne kadar eleştirilen bir husus olsa da sosyolojinin kavram 
yöntem ve olgularının şekillenişinde iskelet oluşturmuştur. 
Ülkemizde sosyoloji alanında en fazla Fransız düşünürler ve 
onların ortaya koymuş oldukları teoriler, yöntem ve teknik-
lerden faydalanılmıştır. Türk sosyolojisi, Kıta Avrupa’sı etkisi 
altında doğumunu gerçekleştirmiştir.

Ülkemizde sosyolojik çalışmaların dayandığı ekoller, 
hangi üniversitede hangi sosyoloğun çalışmasında nasıl kul-
lanıldığı bu alt başlıklar altında ele alınacaktır.

Dayanışmaya Dayalı Durkheim Ekolü
Bu ekolün en önemli temsilcisi olan Emilé Durkheim, top-

lumu değerlendirme sınıflandırma çalışmaları üzerine ortaya 
koymuş olduğu teori olan “Toplumsal İşbölümü” adlı çalış-
ması ile toplumların ilerleyişini “işbölümü” kavramı üzerin-
den açıklamıştır. Toplumsal dayanışma ve işbirliğine vermiş 
olduğu önemi organik dayanışma ve mekanik dayanışma 
kavramları üzerinden açıklar. Pozitivist bilim anlayışına ha-
kim olan çalışmada toplumsal olguları, birey ve toplumun 
etkileşim sürecine bağlayarak açıklamalar getirir. Toplumsal 



40

Hale Nur Uyanık

olguların bizim dışımızda aşkınlığına vurgu yapanların yanı 
sıra Durkheim bizim dışımızda var olagelen ve bizden sonra-
da var olacak toplumsal olguların bireyden tamamen bağım-
sız olmadığına vurgu yapar.

Durkheim’ın takipçisi Ziya Gökalp’in kaygısı da, ülke-
nin pratik problemlerine kuramsal çözümler üretebilmektir. 
Bu nedenle, tüm bilimsel ve felsefî araçları bu yönde kullan-
mıştır. Bu durum aynı zamanda, onun düşüncelerinin kap-
samını ve sistemciliğini ortaya koyan bir durum meydana 
getirmiştir. Bu yüzden Gökalp’in toplumsal ve siyasal öğreti-
leri sadece analitik nitelikte değildi; toplum, siyaset ve ahlak 
felsefesine dayanan güçlü normatif öğeleri de barındıran bir 
kuram oluşturuyordu. Gökalp, pratik gerçekleri incelemek, 
fakat yalnızca bunlarla sınırlı kalmayıp kuramsal bir çerçeve 
içerisinde değerlendirmek çabasındaydı. Toplum kuramının 
çerçevesini, aslında, meşhur sözü “Türk milletindenim, İslam 
ümmetindenim ve Garp medeniyetindenim” son derece net 
bir şekilde ifade etmektedir. Gökalp’e göre Türk milliyetçi-
liği, kültürel bir ideali ve toplumsal dayanışma ve birliğin 
temelini oluşturacak bir yaşam felsefesini temsil ediyordu. 
Onun milliyetçiliği, ırk temelli bir milliyetçilik değildir” 
(Bulut, 2010: 128).

Ülkemizde Ziya Gökalp’in takipçileri İstanbul Üniver-
sitesi’nden çıkmaktadır. Kendisinden sonra kürsüye 
Necmettin Sadak geçmiştir, kendisi Gökalp’in en sadık takip-
çisidir. Kendisinden sonra gelen isim Hilmi Ziya Ülken’de 
çalışmalarına Gökalp’in ekolüne sadık kalarak devam ettir-
miştir. Artık Durkheim Ekolü, ülkemizde “İstanbul Ekolü” 
şeklinde ekolün temsilciliğini almıştır. Bu ekolün çizgisinde 
ilerleyen önemli isimler Ülken, Fındıkoğlu ve Kösemihal’dir. 
Sosyolojik yöntem ve anlayışlarında her ne kadar birbirlerin-
den farklılıklar ortaya koysalar da ekol, İstanbul Üniversitesi 
bünyesindeki akademik camiayı derinden etkilemiştir. 
Ekol, zaman zaman içerisinde eklektik eğilimler gösterir. 



41

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Örneğin; Ülken çalışmalarında Marksizm vurgusu yaparken, 
Fındıkoğlu Alman ideolojisi dayanan yöntemler doğrultu-
sunda araştırmalar yapmıştır. Kösemihal ise Le Play’nin ge-
liştirdiği uygulamalı sosyolojinin üniversitedeki en önemli 
temsilcisi olmuştur (Koyuncu, 2014: 84-85). İlerleyen süreçler-
de de belli başlı isimler yöntem anlayışında kırılmalar yaşasa 
da bu ekol İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji 
kürsüsünde hala etkisi sürdürmektedir.

Adem-i Merkeziyetçi Science Social Ekolü
Toplumu incelemeye yönelik kullanılan bir diğer yöntem 

olan Science Social ekolü Le Play’nin ortaya koymuş olduğu 
bir yöntemdir. Bu ekol Comte’un toplumu anlamaya çalıştığı 
fizik modeli anlayışın dışından yeni bir bakış açısı olan jeoloji 
modeli üzerinden toplumu açıklar. Yani bu model toplumu 
ele alırken derinlemesine gözlem yoluyla mikro düzeyde ça-
lışmalar ortaya koyar. Comte ile Le Play’nin toplumsal sis-
temi analiz etmedeki farkları da bu yöntem anlayışlarından 
kaynaklanır.

A. Comte toplumsal olayları türdeş fizik olaylarla ben-
zerlik yoluyla açıklarken Le Play toplumları daha çok derin-
lemesine gözlem yöntemi ile özellikle işçi ailelerinin sosyo 
kültürel durumu, gelir durumu, aile üyelerinin sayısı, hangi 
üretim yöntemi ile geçimlerini ne kadar ücretle sağladıklarını 
analiz etmiştir. Bu yöntemle elde ettiği bulgular sonucunda 
kişisel teşebbüsün kalkınmada en önemli husus olduğunu 
vurgulamıştır. Bu araştırmalar sonucunda da toplumu iki şe-
kilde sınıflandırmıştır; devlete dayanan memur tipli toplum-
ları “cemaatçi”, bireysel girişimlerle, kendi imkanlarıyla ge-
lişim gösteren toplumları ise “adem-i merkeziyetçi” toplum 
olarak sınıflandırır.

Frederic Le Play’nin etkisi ve Edmond Demolins’den ya-
pılan çevirilerle ülkemizde bu ekolün ülkemizde yaygınlık 



42

Hale Nur Uyanık

kazanmasını sağlayan isim Prens Sabahaddin’dir. Onun yo-
ğun çabası ile ülkemizde hayat alanı bulan Sosyal Bilim eko-
lünü ve Prens Sabahaddin’in düşüncelerini Kösemihal “Le 
Play Okulu ve Türkiye’deki Etkisi” (1993) adlı makalesinde yer 
vermiştir. Bu makalede Kösemihal, Science Social ekolünün 
ülkemizde üç alan üzerinde etki gösterdiğini ifade eder. Bu 
alanlar ise şunlardır:

•	 Siyasal yaşam üzerindeki etkisi

•	 Ekonomik yaşam üzerindeki etkisi

•	 Entelektüel yaşam üzerindeki etkisi

Prens Sabahaddin Science Social ekolünün özelliklerini 
toplumsal yaşama entegre ettirmeye çalıştırdığı görüşler bazı 
kesimlerce olumlu bazı kesimlerce olumsuz karşılanmıştır. 
Örneğin; Ahrar Fırkası (partisi) programını kişisel insiyatif 
ve adem-i merkeziyetçi politika üzerinden şekillendirmiş-
ken, İttihat ve Terakki partisi üyeleri bu ekolün etrafında 
şekillenen düşünce ve politikalara imparatorluk sistemine 
zarar vereceği gerekçesiyle sert bir tepki ortaya koymuştur 
(Kösemihal, 1993: 26).

Science Social ekolünün temelleri ekolün yöntem ve tek-
niğini Türkiye’de yansıması ve oluşturduğu anlayış çerçe-
vesinde birçok isim çalışmalar sunmuştur. Lakin bu ekol Z. 
Gökalp’in tesanüde dayalı olan ekolü kadar büyük ilgi gör-
memiştir. Çünkü ülkemizin kültürel kodları dayanışmacı an-
layışa daha yakın bir çizgidedir.

Prens Sabahaddin’in Le Play Okulu ile İngiliz siyase-
tinin bazı öğelerini içeren ve monografi yöntemine dayalı 
adem-i merkeziyetçi ve bireyci sosyoloji akımı ile Durkheim 
ekolünün Gökalp ile şekillenen ümmet ve milli birlik ve da-
yanışma temelleri olan anlayışı yerine Prens Sabahaddin o 
dönem ülkemizde toplumsal bir ağırlığı olmayan “burjuva-
zinin sözcülüğü”nü yapmıştır. Science Sociale okulunun ku-
rucusu olan Le Play monografi yönteminin görüşleri başta 



43

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Prens Sabahaddin olmak üzere Tahsin Demiray, Selahaddin 
Demirkan ve İbrahim Yasa ve birçok isim tarafından temsil 
edilmiştir. Bunların yanında Hilmi Z. Ülken, Nurettin Şazi 
Kösemihal, Ziyaeddin F. Fındıkoğlu, Cahit Tanyol, Cavit 
Orhan Tütengil tecrübi sosyolojiye ve Prens Sabahaddin’inin 
yöntem anlayışına yararlı bakmışlar, bu amaçla pek çok köy 
ve kasaba monografisi yapmış ya da öğrencilere yaptırmışlar-
dır. (Kaçmazoğlu, 1999: 154).

Prens Sabahaddin’inin sosyoloji ve Le Play ekolünün 
yöntemi üzerine görüşlerini Türkiye Nasıl Kurtarılabilir? adlı 
eserinde geniş bir şekilde ele almıştır. Prens Sabahaddin 
sosyal felsefe özelliği taşıyan sosyolojiyi, fizik ve kimya gibi 
olumlu bir bilim dalı halini alan Science Sociale anlayışından 
çok farklı özelliklerde olduğunu ispatlamaya çalışır. Bugünkü 
bilimler üstünlüğünü deney ve gözlem yönteminden almak-
tadır. Science Sociale’i sosyal felsefeden farklı kılan özelliği 
de gözlem yöntemidir. Bu ekole göre belirli bir konuyla ilgili 
gözlemlerin bilimsel olabilmesi ise o konuyu meydana geti-
ren olayları ortalama olarak değil, kökten kavrayacak mikro 
bir çözümleme yöntemi ile araştırmak gerekliliğini savunur 
(Sabahaddin, 2002: 11).

Ülkemizde Science Social anlayışını destekleme üzeri-
ne 1949 yılında kurulan ve bu anlayışın niteliklerini koru-
ma adına 1957’de Türk Sosyoloji Cemiyeti ve İlim kongresi 
yapılmıştır. Bu kongrenin özellikleri hakkında bilgiyi Berna 
Fildiş (2018) “Yerli Sosyolojide Science Sociale Etkisi: Türk 
Sosyoloji Cemiyeti’nin 1957 İlmi Kongresi” isimli çalışmasında 
aktardığı bilgilerde “Yerli sosyolojide içerisinde 1945 sonrası 
Science Sociale merkezli hareketliliğin en somut göstergele-
rinden birinin Türk Sosyoloji Cemiyeti (TSC)’nin kurulma-
sıdır. UNESCO’nun desteği ile dünyada bir sosyoloji örgütü 
oluşturma adına Eylül 1949’da Oslo’da düzenlenen toplantı 
sonucunda Uluslararası Sosyoloji Cemiyeti olarak oluşmuş-
tur. Türk Sosyoloji Cemiyeti de bu oluşumun Türkiye aya-



44

Hale Nur Uyanık

ğı olarak Aralık 1949’da kurulmuştur”. (Fildiş, 2018: 153). 
Bu kongrenin idari heyeti başkanı ise Hilmi Ziya Ülken’dir. 
Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu, Nurettin Şazi Kösemihal, Cahit 
Tanyol, Nezahat Nurettin Ege, Selahattin Demirkan, Kazım 
Nami Duru gibi isimler de kurucu üyelerdir. Bu cemiyetin 
resmi yayın organı ise Sosyoloji Dünyası adlı dergisidir. Bu 
derginin yayın kadrosunda kuruluşunda yer alan isimler yer 
almaktadır. Derginin yayın amacı ise; “dağınık çalışmala-
rı teşkilatlandırmak, Türkiye’de sosyoloji ile uğraşanları bir 
araya getirmek, bir sosyoloji lügati hazırlamak, mecmua neş-
retmek, muntazam tebliğler ve konferanslar vermek, memle-
ket tetkiklerini sistemli bir hale getirmek olarak sıralanmıştır” 
(Fildiş, 2019: 446).

Türk Sosyoloji Cemiyeti’nin kuruluşu bize, İstanbul 
Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji kürsüsü gibi teme-
lini Durkheim ekolünden alan makro bakış açısına sahip sos-
yolojik bir ekol içeresinde, Science Sociale’in bilimsel metodu 
olan istatistiki yöntemleri ve sosyolojik araştırmalarda mo-
nografik çalışmalar uygulayan sosyologlarımızın var oldu-
ğunu gösterir. Bu durumun etkisi ile dönem içindeki yapılan 
bilimsel çalışmalarda çeşitli ve özgün eserlerin kendini ortaya 
koyduğu bilimsel bir ortam görmek mümkündür.

Literatürde yaygın olarak İstanbul sosyoloji geleneği için 
felsefî içerikli, tamamen teorik düzeyde bir anlayış yakıştır-
ması yapılmaktadır. Teorik düzeyde, felsefî içerikli, tarihsel 
yöntemin ağırlık kazandığı ve daha çok makro ölçekli sos-
yoloji anlayışı İstanbul sosyoloji ekolünün belirgin özelliğidir 
fakat İstanbul sosyoloji ekolünü bu özellik ile sınırlandırma-
mak gerekir. Nitekim Ülken çalışmalarında Durkheim’dan 
etkilendiği gibi Gurvitch ve Le Play’nin de çalışmalarından 
etkilenerek eklektik bir yöntem anlayışı geliştirmiştir. “Ülken 
örneğinde de görüldüğü gibi, bu ekolün uygulamaya dö-
nük bir tarz sergileyen özelliği de mevcuttur. Benzer özel-



45

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

liği Nurettin Şazi Kösemihal ve Cahit Tanyol’da da görmek 
mümkündür” (Alan, 2015: 183). Bu durum çalışma yöntem-
lerinin çalışma konularına göre şekillendiğinin göstergesidir.

Alan Araştırmalarına Dayalı (Surveyci) Anglo-Amerikan Ekolü

Sosyoloji bir bilim olarak Kıta Avrupa’sında doğumu-
nu gerçekleştirmiştir. Buhranların çocuğu olan sosyoloji bir 
bilim dalı olarak toplumsal sorunların çıkmazların nedenle-
ri üzerine düşünüp çözüm yolları üretmeye dair farklı yön-
tem ve teoriler üreterek problemlere yönelik somut çözümler 
oluşturmaya çalışmıştır. Lakin Avrupa’nın yaşamış olduğu 
toplumsal süreçler elbette ki Amerika kıtasında birebir ya-
şanmamıştır. Amerikan toplumunun tarihsel sürecine dönüp 
baktığımızda 19-20 yy’larda yerlilerle savaş, sömürge arayış-
ları, Hispanikler, yerliler ve beyaz olmayan ırklara yönelik 
demokratik hakların yoksunluğu ön plana çıkan sorunlar-
dır. Amerikan Devleti zencilere yönelik etnik kökene dayalı 
ırksal ayrım ve cinsiyet ayrımının olduğu ve bu ayrımların 
çözülmesi için insan hakları ve demokrasiye yönelik yaşam 
hakları mücadelesine dayanan bir tarihe sahiptir. Bu tarihsel 
yapı onların toplumsal tarihi açısından da sosyolojik yöntem 
ve anlayışlarına yansımıştır.

Ülkedeki Chicago Okulu Sosyoloji bölümünde R. Park ve 
L. Wirth kentsel sorunlara yönelik çalışmalara yoğunluk ve-
rirken R. Sennet gibi sosyologlar da bu alanda çalışmalar or-
taya koymuştur. Bunun yanı sıra Amerikan ekolü feminizm, 
ırkçılık, cinsiyetçilik, çocuk, kadın gibi belli konularda daha 
spesifik yani mikro bakış açısı ile sorunları ele alınmıştır. Rus 
asıllı Amerikalı sosyolog Pitirim Sorokin bu özelliklerinden 
dolayı Amerikan sosyolojisini Kıta Avrupa’sının sosyoloji an-
layışına göre daha kantitatif ve ampirik bulur. Bu ekol kullan-
dığı yöntemlerde daha somut verilere dayalı alan araştırma-



46

Hale Nur Uyanık

ları, survey, anket, görüşme soruları, test tekniklerine dayalı 
istatistiki matematiksel veriler üzerine çıkarımlar yapan bir 
ekoldür.

Türkiye’de Prens Sabahaddin etkisi altında gelişen mo-
nografik çalışmalar, M. Ali Şevki’nin çalışmaları ile önemli 
mesafeler kaydetmiştir. Bu alanda M. Ali Şevki’nin (1936) 
“Kurna Köyü Monografisi” ilk çalışmadır (Erkan, 2017: 2011). 
Ülkemizde özellikle 1939-1948 arası dönemde sosyolojiye yeni 
bir soluk katan, Kıta Avrupa sosyolojisinden farklı yöntem ve 
tekniklere sahip olan bu ekol, Ankara Üniversitesi DTCF ta-
rafından benimsenmiş ve bölüm sosyolojik çalışmalarını da 
bu çizgide sürdürmeye yönelik olarak ilerleme göstermiştir.

Bu ekole mensup DTCF’nin ele almış oldukları konular 
ise köye yönelik monografiler, alan çalışmaları, istatistiki tek-
nikler Amerikan Sosyoloji anlayışının ülkemizdeki çalışma-
lardaki yansımasıdır. 1939-1948 dönemleri arası köy çalışma-
larına yönelen DTCF hocaları arasında dikkat çeken isimlerin 
başında Behice Boran, Pertev Naili Boratav, Niyazi Berkes ve 
Mediha Berkes gibi isimler yer almaktaydı. 1948 DTCF tasfi-
yesi olayları sırasında belirtilen isimlerin görevlerinden uzak-
laştırması olayından sonra 1950’lerde yapılan köy çalışmaları 
daha çok İbrahim Yasa tarafından yapılmıştır. Yasa, Ankara 
Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi hocasıydı. 1960’lara 
doğru gelindiğinde ise AÜ’de köy çalışmalarının öncü ismi 
Mübeccel Kıray olur. Köye yönelik monografiler Ankara 
Üniversitesi’nde bu isimler aracığıyla bu dönemler arasında 
ehemmiyet kazanmıştır.

Amerikan ekolü mikro çalışmalar ve klasik felsefi ve içti-
mai konuların dışına çıkılması açısından Türk Sosyolojisinde 
yeni pencereler açmıştır. Amerikan ekolünün sosyolojiye ka-
zandırmış olduğu anket uygulamaları, sahaya yönelme özel-
likle bu dönemde modernleşme sürecine yönelik hız kazan-
mış olan köy monografileri gibi çalışmalara dönen sosyoloji 



47

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

yöntemine, yeni bir ivme kazandırmıştır. Bu ivme İstanbul 
Üniversite Sosyoloji Bölümünü de sirayet etmiştir. Keza 1948 
yılında Ülken, Kösemihal ve Tanyol birlikte “Karataş Köyü 
Monografi Örneği” ile saha çalışmasına yönelik olarak çalış-
ma ortaya koymuşlardır.

Yöntemsel farkındalık Türk Sosyoloji içinde en bü-
yük problem ve eksiklik teşkil etmesi yönünden önemlidir. 
Çalışmalarda konularda ne gibi bakış açısı geliştirileceği 
hangi bilginin peşinde olduğunu ve neyi bulmak istediğini 
bilememek noktasında sosyolojinin araştırma nesnesinin sor-
gulanması gerekliliğini kavramak önem arz eder. Ülkemizde 
kuramsal sosyoloji yapılması ve metodolojik özgünlüğün ol-
maması çalışmalar açısından sıkıntılar meydana getirmiştir 
(Dursun, 2019: 23). Bunun için yapılması gerekli olan ülkenin 
kendi dinamiklerini tarihsel sürecini anlayarak Batıdan ihraç 
edilmiş fikirleri yerine yerel perspektifimiz üzerinden şekil-
lenen toplumu derinlemesine anlaşılmasını sağlayan yöntem 
bulmamız olacaktır.

Birinci bölüm çalışmanın ilerleyen kısımlarını anlama 
adına genel bir bakış sunmaktadır. Bu bölümde yer veri-
len ekoller, ele alınan dönemler ve bu dönem içerisinde ya-
pılmış olan çalışmalar eserin esas amacı olan Nurettin Şazi 
Kösemihal’in bir entelektüel olarak dönemin özelliklerini 
zihnimizde oturtma adına genel anlamda Türk sosyolojisinin 
eğilimini anlamaya yönelik tamamlanmıştır.



48

II. BÖLÜM

NURETTİN ŞAZİ KÖSEMİHAL’İN HAYATI  
ve TÜRK SOSYOLOJİSİNE KATKILARI

Nurettin Şazi Kösemihal’in Biyografisi
Türk sosyolojisinde önemli sosyologlarımızdan biri olan 

Nurettin Şazi Kösemihal, 5 Mayıs 1909 İstanbul’da doğmuş, 
1972 İsviçre Cenevre’de vefat etmiştir. Babası Prof. Halit Şazi 
Kösemihal, annesi Ayşe Vehice Hanımdır. Bazı kaynaklar bu 
ailenin Osmanlı Devletinin kuruluşunda katkıda bulunan 
Mihaloğulları ailesinden olduğunu belirtmektedir. Babası, 
Halit Şazi Kösemihal Bulgaristan’ın Samakov kasabasın-
dan İstanbul’a göç eden Mabeyin katiplerinden Şazi Bey’in 
oğludur. Halit Şazi Bey, 1869’da İstanbul’da doğmuştur. İlk 
tahsilini kışları, Beyazıt’taki Simkeşhane Mektebinde ve yaz-
ları, Beylerbeyi’ndeki konaklarında özel hocalardan almıştır. 
On yaşında Galatasaray’a ve on dokuz yaşında da Askeri 
Tıbbiyeye başlamış, 1894 yılında pekiyi derece ile doktor yüz-
başı diplomasını almıştır. 1896’da Cemil Paşa’nın “Ameliyatı 
Cerrahiye” kürsüsüne muallim muavini olan Dr. Halit Şazi 
Kösemihal, 1898 de Kolağası rütbesi ile Beşinci Daire Sıhhat 
Müfettişliğine tayin olmuştur. 1907’de binbaşı olan Halit 
Bey, 1908’de isteği üzerine emekliye ayrılmıştır (Beşirli, 2008: 
753). 1901’den itibaren Paris ve Viyana’da dişçilik üzerine ih-
tisas yapan Operatör Dr. Halit Şazi Bey, 1909 yılında “Dişçi 
Mektebini” kurmuş, ölümüne kadar (1921) bu okulda profe-



49

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

sör olarak çalışmıştır. Kendisi boş zamanlarında resim, musi-
ki ile uğraşan Halit Şazi Bey’in sanatla olan ilişkisi keman ve 
kanun çalarak ortaya koymuştur. Yapmış olduğu yağlı boya 
tabloların bir kısmı da oğlu Nurettin Şazi Bey tarafından Tıp 
Tarihi Enstitüsüne verilmiştir (Sağ, 1999: 281).

İstanbul’da dünyaya gelen Nurettin Şazi Kösemihal, 
ilköğrenimini Kadıköy’deki Saint Joseph mektebinde yap-
mış, lise ve yüksek tahsilini Bahriye Mektebinde tamam-
lamış, 1926 yılında makine mühendisi olarak donanmaya 
katılmış, kısa bir süre sonra ayrılarak (1927) aynı yıl içinde 
İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Felsefe ve Sosyoloji 
dallarına kaydolmuş, 1930 yılında buradan mezun olmuştur. 
Fakültede Mehmet İzzet, İsmail Hakkı Baltacıoğlu, M. Şekip 
Tunç, Bonafous ve Dumezil’den dersler almıştır. Nurettin 
Şazi Kösemihal, 1937 yılında Bedia Hanım ile evlenmiştir. 
Bedia Hanım, 1946-1954 yıllarında Gümüşhane milletveki-
li olan Kemal Varınca’nın kızıdır. Bedia Hanım İstanbul’da 
doğmuş, tahsilini Fransız okulunda tamamlamış, 1938’de 
Ankara Musiki Muallim Mektebinden mezun olmuştur 
(Barlas, 1963: 11).

Nurettin Şazi Kösemihal, 1931-1933 yılları arasın-
da İstanbul Erkek Lisesinde, 1933-1935 yılları arasında 
Erzurum Lisesinde, 1935-1944 yılları arasında Gazi Eğitim 
Enstitüsünde felsefe ve sosyoloji öğretmenliği yapmıştır. 
1942 yılında İÜ Edebiyat Fakültesi’nin açtığı sınavı “Durkheim 
Sosyolojisi Üzerine Kritik Bir Deneme” adlı tezi ile kazanarak 
1944’te Edebiyat Fakültesi Sosyoloji Kürsüsüne Doçent ol-
muştur. 1960 yılında ise kürsü başkanı olmuştur. Kösemihal 
1950-1951 yılları arasında Fransa’ya giderek sosyolojik gö-
rüşlerinden de faydalandığı isim olan G. Gurvitch ile çalışma 
imkânı bulmuştur. 1952 yılında “Institutie International de 
Sociologie” (Uluslararası Sosyoloji Enstitüsü) nin düzenledi-
ği XV. Uluslararası Sosyoloji Kongresi’nin genel sekreterliğini 
yapmış ve bir bildiri ile bu kongrenin bilimsel çalışmalarına 
katılmıştır.



50

Hale Nur Uyanık

1954 yılında Fransa’nın Beaune şehrinde toplanan XVI. 
Uluslararası Sosyoloji Kongresine Türkiye’yi temsilen üç bil-
diri katılmıştır. Kösemihal, 1958 yılında Fullbright hesabına 
“Misafir Profesör” olarak North Carolina Üniversitesinde, 
1959 yılında Harvard’da olmak üzere 1,5 yıl kadar yabancı 
üniversitelerde hocalık yapmıştır. Amerika’da, Moreno’nun 
“Sosyometri Akademisinde” bir ay kalarak “psikodrama” 
ve “sosyodrama” yöntemlerinin uygulanış şekillerini incele-
yen Nurettin Şazi Kösemihal, aynı akademi tarafından 1962 
yılında araştırma ve inceleme yazıları ile sosyometriye olan 
hizmetinden dolayı “Honorary Degree” (Onur Derecesi) ile 
ödüllendirilmiştir.

Nurettin Şazi Kösemihal sosyolog kimliğinin yanı sıra 
sanatçı kimliğini de mevcuttur. Kendisi 1920 yılında keman 
çalmaya başlamış, keman öğrenimini ilk defa amcasının 
oğlu Mahmut Ragıp Kösemihal’den almıştır. Daha sonra 
da Cumhurbaşkanlığı orkestra şefi ve İstiklal Marşı besteci-
si viyolonisti Zeki Ün’den ders görmüştür. 1922-1935 yılları 
arasında da ünlü Macar kemanist Karl Berger ile çalışmıştır. 
Kösemihal, ilk konserini ise 1933 yılında İstanbul Türk Devrim 
Ocağı’nda vermiştir (Sağ, 1999: 282). Eşi Bedia Leman Hanım 
ile yurtdışında pek çok konser vermiştir. Sanata olan bu hâ-
kimiyeti ile ülkemize İdil Biret gibi değerli bir keman sanat-
çısını kazandırmıştır (Barlas, 1963: 13). Sağlığının daha fazla 
el vermemesinden dolayı keman çalmayı bırakan Nurettin 
Şazi Kösemihal, İdil Biret’in müzik kabiliyetini ilk sezen isim 
olarak onun bu sanata yatkınlığını ve kabiliyetini köşe yazı-
larında da belirtmiştir. Sanat ile ilgili görüşlerini çeşitli gazete 
ve dergilerin köşe yazılarında dile getiren Kösemihal, 1934 
yılında, amcasının oğlu Mahmut Ragıp Kösemihal ile bera-
ber Müzik ve Sanat Hareketleri adlı dergiyi çıkarmışlardır (Sağ, 
1999: 282).

Nurettin Şazi Kösemihal, akademik çalışmalar orta-
ya koyma adına dönemin üretken entelektüellerden biridir 



51

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

ve ülke sorunlarına yönelik kendi yazmış olduğu belli baş-
lı eserlerin yanında pek çok tercümesi de vardır. Bu tercü-
meler arasında bulunan Platon’dan tercüme etmiş olduğu 
eserler; Protagoras (Platon,1. Baskı: 1940), Lakhes (Platon, 1. 
Baskı: 1942) ve Kharmides’dir (Platon, 1949). Diğer tercümeleri 
arasında ise Sosyolojinin Bugünkü Temayülü (Gurvitch, 1947), 
Sosyal Determinizmin Çeşitleri ve İnsan Hürlüğü Üzerine Altı 
Konferans (Gurvitch,1958), Tecrübi Sosyoloji (Paul Descamps, 
1950), Sosyometrinin Temelleri (Moreno, 1962) eserleri yer alır. 
Kendisine ait olan ve toplumsal sorunlarına yönelik yazmış 
olduğu eserler ise; Allah Nedir? (1935), Mantık (Birinci bas-
kı: 1947), Sosyal Doktrinler Tarihi I-II (1947), Sosyal Doktrinler 
Tarihi III (1948), Sosyoloji Tarihi (1956), Sanat ve Düşünce (1957), 
Batı Uygarlığı ve Biz (1968). Bu eserlerinin dışında birçok mec-
muada makale, kongre bildirileri ve köşe yazıları mevcuttur.

Nurettin Şazi Kösemihal’in aynı zamanda sosyal bilim-
ler adına birçok bilimsel dernek üyeliği vardır. Bu dernekler 
sırasıyla:

1-	 Türk Sosyoloji Cemiyeti (üye ve kurucularındandır).

2-	 “Institut International de Sociologie” üyesi (Paris).

3-	 “Association Internationale de Sociologie” üyesi 
(Londra).

4-	 “Société d’Economie et de Science Sociale” üyesi.

5-	 “The American Society of Group Psychothreapy and 
Psychodrama” üyesi.

6-	 Tucuman Üniversitesi Muhabir üyesi.

7-	 “Sosyoloji Dergisi” yazı komitesi üyesi (İstanbul).

8-	 “Group Psychothreapy” dergisi yazı komitesi üyesi 
(New York) (Barlas, 1963:13).

Türk sosyolojisinin gelişimi üzerine döneminde aktif ola-
rak birçok çalışmada yer alan Kösemihal, hem yurt içi çalış-
maları hem de yurt dışı çalışmaları ile sosyal bilimler üzerine 



52

Hale Nur Uyanık

verimli çalışmalar ortaya koymuştur. Ülkemizde, akademi 
dünyasında halen devam etmekte olan akademik çalışma-
ların Batı ile ilişkili olması yani, yazılan makalenin veya in-
celenen konunun, var olan çalışmaların kavramlarının, Batı 
konjonktürüne uygunluğu, çalışmaların “bilimsel olma” yö-
nünde önemli bir kriteri olma özelliğini devam ettirmektedir.

Nurettin Şazi Kösemihal üniversitede verdiği dersle-
rin ve kongrelerde yaptığı sunumların dışında belli der-
nek ve kurumlarda da konferanslar ve sunumlar yapmış-
tır. Bu konferansları Türk Devrim Ocağı, İÜ Tıp Fakültesi, 
Türkiye Harsi ve İçtima Araştırmalar Derneği, Türk Sosyoloji 
Cemiyeti, Sakarya Öğretmenler Derneği, Halkevleri, İktisat 
ve İçtimaiyat Enstitüsü, Yüksek öğretmen Okulu, Tıp Tarihi 
Enstitüsü ile Harp ve Milli Savunma Akademisi gibi yerlerde 
vermiştir. (Barlas, 1963: 55).

Nurettin Şazi Kösemihal’in yurtiçi ve yurtdışında verdiği 
konferansları Kösemihal üzerine yazdığı bibliyografik çalış-
masında yer veren Uğurol Barlas bu konferansların konuları 
ve tarihlerine yer vermiştir. Buna göre Kösemihal’in verdiği 
konferansların konuları ve tarihleri şöyledir: 2

•	 28/02/1947 “Musikimizde İkilik”

•	 14/04/1950 “Tecrübi Sosyolojinin Memleketimizde 
Gelişmesi”

•	 03/12/1953 “Türkiye’de Sosyolojinin Doğuşu”

•	 15/5/1955 “Demokrasi”

•	 29/03/1956 “Halit Şazi Kösemihal’in Hayatı Hakkında”

•	 13/12/1956 “Sosyolojinin Doğuşu ve Gelişmesi”

•	 20/12/1956 “Bizde Sosyoloji Hareketleri”

•	 27/12/1956 “Sosyolojinin Konusu”

•	 03/01/1957 “Sosyolojinin Metodları”

2 Uğurol Barlas’ın ifadesine göre Kösemihal’in belirtilen bu konferansları dışında 
tespit edemediği yaklaşık 22 tane daha konferansı mevcuttur (Barlas, 1963: 55).



53

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

•	 10/01/1957 “Sosyolojide Niçin Çeşitli Okullar Doğ- 
muştur?”

•	 17/01/1957 “Marcel Mauss’un Beden Teknikleri”
•	 24/01/1957“Günümüz Sosyoloji Akımlarından Bazıları:1”
•	 31/01/1957“Günümüz Sosyoloji Akımlarından Bazıları:2”
•	 13/03/1957 “Hollanda Kongresi İntibaları”
•	 01/03/1958 “Sosyometri - Mikrososyoloji”
•	 25/01/1961 “Sanat ve Fikir İşçilerinin Milli Güç Yönünden 

Değeri”
•	 06/04/1961 “Amerika’da Sosyoloji Hareketleri”
•	 16/06/1962 “Sosyometri”
•	 8/11/1962 “Ziya Gökalp Sosyolojisi”

Yazmış olduğu makaleleri ilgili yerlerde sunması ve 
uluslararası konferanslara en çok katılan isim olması dönemi 
içerisinde üretken bir yazınsal hayatı olan sosyologlarımız-
dan biri olduğunun göstergesidir. Nurettin Şazi Kösemihal’in 
bilimsel çalışmalarına yönelik verileri ortaya koyduğumuzda 
Kösemihal’in 20 farklı dergi ve gazetede toplamda 159 maka-
le ve köşe yazısı mevcuttur. 159 makalenin yer aldığı dergi ve 
gazeteler ise şunlardır:

Sosyoloji Dergisi (21 makale), Türk Folklor Araştırmaları 
Mecmuası (1 makale), Yeni Adam Mecmuası (4 makale), 
Müzik ve Sanat Hareketleri Mecmuası (3 makale), Kültür 
Haftası Mecmuası (2 makale), Ağaç Mecmuası (1 makale), 
Tanin Gazetesi (1 makale), Varlık Mecmuası (6 makale), Oluş 
Mecmuası (2 makale), İlköğretim Mecmuası (6 makale), Ulus 
Gazetesi (4 makale), Akşam Gazetesi (1 makale), Arş Haftalık 
Gazetesi (1 makale), Yeniden Doğuş Mecmuası (2 makale), 
Sosyoloji Dünyası (2 makale), Yeni Sabah Gazetesi (5 maka-
le), Meydan Dergisi (1 makale), Din Yolu Dergisi (1 makale), 
Cumhuriyet Gazetesi (25 makale), Yeni İstanbul Gazetesi (70 
makale) gibi mecralarda Türk toplumu ve sosyoloji üzerine 
akademik çalışmalar sunmuştur.



54

Hale Nur Uyanık

Nurettin Şazi Kösemihal üzerine yapılmış literatürde yer 
alan eserlere baktığımızda ise onun hakkında çok az çalışma-
nın var olduğunu söyleyebiliriz. Onun ismi üzerine en dikkat 
çeken ve en önemli çalışma Uğurol Barlas’ın (1963), Nurettin 
Şazi Kösemihal- Biyografi/Bibliyografya’sı adlı çalışmadır. Bu 
çalışma dışında Yusuf Sinan Zavalsız’ın (2016), Journal of 
History Culture and Art Research dergisinde Nurettin Şazi 
Kösemihal’in Sosyoloji Anlayışı adlı makalesi, Karamanoğlu 
Mehmet Bey Üniversitesi Sosyoloji Ana Bilim Dalı Sosyoloji 
Bölümü’nde, Prof. Dr. Mustafa Aydın danışmanlığındaki 
Numan Yıldız’ın (2020), Nurettin Şazi Kösemihal’in Hayatı, 
Eserleri ve Sosyolojik Görüşleri Üzerine Bir İnceleme adlı Sosyoloji 
Yüksek Lisans Tezi ve son olarak en güncel yapılmış çalışma 
olan onun sanatçı ve müzisyen yönünü ortaya koyan Tuncay 
Yıldırım’ın (2021) Nurettin Şazi Kösemihal’in Müzik Düşünceleri 
gibi çalışmalar Kösemihal’i ele alan literatürdeki önemli 
çalışmalardır.

Nurettin Şazi Kösemihal’in Entelektüel Yönü
Türkiye’de bilimsel çalışmaların var olagelen siyasi ko-

şullar üzerinden şekillenmesi ve bilimsel çalışmaların konu-
ları yöntemleri sınırlarının dönemin ideolojik yapısı etrafında 
şekillendiği açık bir gerçekliktir. Bu noktada akademide aktif 
rol alan Nurettin Şazi Kösemihal’in siyasi duruşu ve siyaset 
ile ilişkisine baktığımızda ise aktif olarak herhangi bir parti 
veya düşüncenin içerisinde net bir duruşu olmadığını belir-
tebiliriz. Belli bir ideolojik çizgisinin olmadığı yönündeki bu 
ifadenin temelini, dönemin ağırlıklı ideolojisi ve kendisinin 
de mensubu olduğu kurum olan İÜ sosyoloji bölümünün 
izlemiş olduğu “Ziya Gökalp milliyetçiliği” üzerinden oku-
yabiliriz. Ziya Gökalp milliyetçiliğinin altında yatan “Millî 
dayanışmanın kuvvetlendirilmesi, toplumsal düzen ve iler-
lemenin, millî hürriyet ve istiklalin temeli olduğu, millî daya-



55

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

nışmayı kuvvetlendirmek için de, vatani, medeni ve mesleki 
ahlakların kuvvetlendirilmesi, yükseltilmesi (Gökalp.2019: 
92) gerekliliğine dayanan yönleri Kösemihal ne eleştirmiş ne 
de tam olarak onun çizgisinde olduğuna dair somut eser orta-
ya koymamıştır. Lakin Kösemihal Durkheim Sosyolojisi adlı ki-
tabında Gökalp’in yöntem anlayışını değerlendirirken şöyle 
ifadeler kullanmaktadır: “Gökalp’in toplumcu görüşün önde 
gelen savunucusu olarak ‘Ben, sen, o yok; biz varız’, ‘Fert yok, 
cemiyet var’ gibi sözleri ile Batı dünyasının en tartışmalı, en 
gözde konusunu, donmuş, katılaşmış tek yönlü bir ‘dogma’ 
olarak yurdumuza aktarmış olduğunu ifade eder (Kösemihal, 
1971: 8).

Oysa Batı dünyasında toplumcu görüşü savunan Comte, 
Durkheim gibi düşünürlerin karşısında, bireyci görüşü savu-
nan Tarde, Ward gibi düşünürler vardı. Bizdeyse, toplumcu 
görüşün Gökalp gibi çok güçlü bir kimse tarafından savunul-
ması karşısında -Satı El-Husri Bey’in Gökalp’la bu konuda 
giriştiği bir iki polemik dışında- bireyci görüşü savunacak 
herhangi bir kimsenin bulunmaması, yurdumuzda yıllarca 
topluma tapan, bireyin yaratıcılığını, hürlüğünü hiçe sayan, 
bireyi toplumun kulu kölesi haline sokan, acayip bir düşünüş 
kutsallaştırılmıştır” (Kösemihal, 1971: 9) ifadesiyle Gökalp’in 
sosyoloji anlayışı karşısında Türk sosyolojisinde eleştirel bir 
tutumun olmayışını eleştirmiştir.

Nurettin Şazi Kösemihal, Z. Fahri Fındıkoğlu ile birlikte 
hazırladığı “Ziya Gökalp” adlı çalışma ile Sosyoloji Dergisi’nde, 
Gökalp’in sosyolojideki yeri üzerine görüşlerini dile getirmiş. 
Bu çalışmada Z. Gökalp için “fikir tarihimizde devrim yapan en 
büyük düşünürümüz” (Kösemihal, 1955c: 194) tabirini kullanır. 
Kösemihal’in, Ziya Gökalp’in İstanbul Üniversitesi Edebiyat 
Fakültesi Sosyoloji Kürsüsünün kuruluşunun münasebetiyle 
kaleme aldığı “Ziya Gökalp” adlı bu yazısında, “…Gökalp’in 
en güçlü yönlerinden birinin sistemci olduğuna dair vurgusu 
ağır basmaktadır. İmparatorluğun yıkılışı sırasında çatışma 



56

Hale Nur Uyanık

halinde olan çeşitli akımları uzlaştırmaya çalışan Gökalp’in 
“Türk milletindenim, İslâm ümmetindenim, Avrupa medeniyetin-
denim” (Toros, 1965) yönündeki fikrine hayranlık duyar ve 
bu fikri toplumu birleştirici en güçlü formül olarak belirtir. 
Kösemihal, Gökalp’in kendi izlediği yönteme eleştiride bu-
lunmasa da Gökalpçiliği devam ettiren “Sosyolojizm” akımı-
nın savunucularını, 1965 yılında İstanbul Kalkınma Ajansı’nın 
“Düşünceler”3 adlı köşesinde yayınlanmış olan makalesinde 
şu sözlerle eleştirmiştir:

“…Bugün Gökalp’in yapıtları, görüşleri, her büyük düşünür 
gibi türlü yönlerden eleştirilebilir. Ama bir insanın gerçek de-
ğeri, büyüklüğü ancak çağına oturtulduğu zaman anlaşılır. 
Gökalp bundan 50 yıl önce, Batının en ileri akımlarından birini 
Durkheim’ın “Sosyolojizm” akımını memleketimize getirmekle, 
kendi izinde gideceklere tutulacak yolu göstermiştir. Gökalp öle-
liden beri dünya yürüyor, toplumlar her alanda son hızla gelişi-
yor. Bu arada sosyoloji de, özellikle Gökalp’in ölümünden sonra, 
Amerikan sosyolojisinin mikrososyoloji alanında kullandığı çok 
yeni ve çeşitli deneyleme (expérimentation) yöntem (metot) ve 
teknikleriyle büyük bir gelişme göstermiştir. Onun için Gökalp’in 
yolunda olanlar, onun büyüklüğüne inananlar, onun söyledikle-
rini tekrarlamakla, gevelemekle değil, tıpkı onun gibi, Batı dün-
yasının bugünkü yeniliklerini memlekete getirmekle, yaymakla 
onun devamcısı olmak şerefini kazanabilir” (Toros, 1965).

Nurettin Şazi Kösemihal’in entelektüel ve fikri alandaki 
görüşleri Gökalp’in izlediği yol gibi batıda ortaya çıkmış olan 
yöntemleri ülkeye aktarma yolu etrafında şekillenmiş olsa da 
Kösemihal, dönemin koşullarında toplumsal sistem içerisin-
deki değişimler doğrultusunda yapılan reform ve yenilikleri 
destekleyici bir duruş sergiler. Bu yüzden dönemin koşulları 
içerisinde yapılan her türlü yenilik hareketini destekleyen re-
formist bir bakış açısına sahip olduğunu, inkılaplara vermiş 
olduğu önemden anlamaktayız. Kösemihal toplumda gerçek-
leşen değişim ve dönüşüm sürecini eski kalıplar üzerinden 

3 İstanbul Kalkınma Ajansı, Taha Toros arşivi, Dosya No: 36 “Ziya Gökalp”. 
(İstanbul Kalkınma Ajansı gazetesinin “Düşünceler” köşesinde yayınlanmıştır).



57

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

açıklamaya çalışan her türlü görüşü çağın gerisinde ve katı-
laşmış bulur. Sosyolojik çalışmalarında ise yeni dinamik yön-
temlerin her zaman desteklenmesini savunur. Bundan dolayı 
da Gökalp’in fikirlerine ve izlediği yola değil Gökalpçiliğe 
karşı eleştirel bir duruş sergiler.

Nurettin Şazi Kösemihal’in Siyasi Yönü
27 Mayıs 1960 Askeri Darbesi’ne Yönelik Duruşu
27 Mayıs 1960 Türkiye siyasi ve sosyal tarihinin önem-

li dönüm noktalarından biridir. Bu dönem halkın iradesi ile 
seçimi kazanan bir partinin askeri darbe sonucuyla yetkileri-
nin ele alınmasıyla rejim ve ideolojide meydana gelen değişi-
min birçok kurum ve kuruluşta dönüşüme neden olduğu bir 
dönemdir.

Üniversitelerin ilim ve kültür kuruluşu olarak pek çok 
yönden özerkliği her zaman vurgulanan bir ilkedir fakat bu 
ilke otoriter devlet sistemlerinde kendine yer bulmakta zor-
lanmıştır. Otoriter devlet sistemindeki üniversitelerde hâkim 
olan durum ise var olan devlet düzeni ve ideolojisine hizmet 
etme görevini üstlenmek olmuştur. Örnek vermek gerekirse 
1938-1950 dönemlerine kadar ülkemizde tek partili yönetim 
anlayışına sahip totoliter sistemle Kemalizm ideoloji olarak 
etkisini ve hakimiyetini göstermiştir. 14 Mayıs 1950 Demokrat 
Parti’nin iktidar olmasıyla üniversitelerdeki var olan tablo 
bu demokrasiye geçiş durumundan etkilenmiş ve değişim 
göstermiştir.

DP’nin ilerleyen dönemlerde demokratikleşme ve üni-
versitelerle ilgili vaatlerini yerini getiremediği süreçte İnönü, 
Menderes hükümetinin otoriter bir hale gelerek üniversitele-
rin fikir hürriyetine müdahale ettiği üzerine propaganda baş-
latmıştır. Böylece üniversiteler ve Menderes hükümeti arasın-
da demokrasi krizi ortaya çıkmış, üniversiteler DP aleyhine 
çalışmalarda bulunmuştur (Kocabaş, 2011: 505-506). 27 Mayıs 



58

Hale Nur Uyanık

darbesinin meşru zemine oturtulmasında askeri rejim yani 
cuntanın etkisi kadar medya, üniversiteler ve aydınların et-
kisi yadsınamazdı.

Nurettin Şazi Kösemihal de 1960 dönemi süresince üni-
versitede sosyoloji kürsüsündeki görevini devam ettiren ho-
calardan biriydi. Bu nedenden ötürü onun siyasi görüşünü 
anlama hususunda 27 Mayıs 1960 askeri darbe sürecini ince-
lememiz bize objektif ve net veriler sunmaktadır. Dönemin 
siyasi ve toplumsal koşullarında meydana gelen büyük de-
ğişimin, yansımaları akademi içinde de kendini göstermek-
tedir. Bu sürece yönelik olarak entelektüellerin göstermiş ol-
duğu tutumları ele alan Milli Gazetenin 16 Mayıs 2010 tarihli 
“27 Mayıs’ın Fetvacıları” adlı köşe yazısında Ali İsmet Gencer 
düzenlediği “Milli Devrim Anketi”ni incelemiştir. Bu köşe 
yazısında seçimle gelen iktidarın devrilmesi ve yönetimdeki 
Başbakan ve Bakanlarının idamına sebep olacak bir girişim 
içeresinde üniversite hocalarının bu bildiriyi nasıl meşrulaş-
tırdıkları ele alınmıştır. Köşe yazısı, eserde yer alan bilgileri 
aktarmış ve dönemin bazı akademisyenlerine bu darbe giri-
şimin gerçekleşmesi üzerine yönelttiği sorular üzerine cevap 
veren hocaların isimlerini zikretmiştir. Bu duruma yönelik 
olarak fikir ve imza verenler Halil İnalcık, Baha Erdem, Hilmi 
Ziya Ülken, Mecdut Mansuroğlu, Nurettin Şazi Kösemihal, 
Arif T. Palaslıoğlu, Burhan Köni gibi hocalardır (Milli Gazete, 
2010).4 Bu isimlerin genelinin belirttiği ve savunduğu gerekçe 

4 Ali İsmet Gencer’in darbeyi ele almış olduğu (1960) “Hürriyet Yolunda” adlı 
eser, Milli Türk Talebe Birliği Yayınlarından çıkan 184 sayfalık bir eserdir. Kitaba 
tez sürecinde temin edememekten dolayı Nurettin Şazi Kösemihal’in durum 
üzerine net olarak ifade etmiş olduğu düşünceleri belirtilmemekle birlikte 
gazetede onunla birlikte ismi yer alan diğer isimlerin darbe sürecine görüşleri 
ele alınmıştır. Halil İnalcık: “Kanaatimizce sakıt iktidar, mevcut hukuk düzenine 
aykırı çeşitli tasarruf ve davranışları ve hareketlerin kontrolünü sağlayacak 
müessese ve usuller tahrip yoluna sapması ile dayanmak zorunda bulunduğu 
meşrutiyet temellerini birer birer yıkmıştır” şeklinde görüşlerini bildirmiştir. 
Hilmi Ziya Ülken’in de konu üzerine görüşlerini kitaptan ele alan gazete yazısında, 
Ülken ’in görüşlerini şu şekilde aktarılmıştır: “1. Anayasaya ihlal edilmesi ve 
diktatörlüğe giden şiddet tarzına başvurulması, 2. Anti demokratik kanunların 
çoğunluk kararıyla çıkarılması, 3. Keyfi ve indi kararların kanun zihniyeti yerini 



59

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

ise milli devrimlerimizi ve demokrasiyi korumak ve savun-
mak olmuştur.

Nurettin Şazi Kösemihal’in aktif bir siyasi hayatı veya gö-
rüşü olduğunu net bir ifadeyle söylemek mümkün değildir, 
lakin dönemin diğer düşünürleri gibi o da dönem içerisinde 
baskın olan inkılap ve devrimlerin önemine vurgu yapan zih-
niyete ve ideolojik çizgiye sahip olmuştur. İnkılap ve devrim 
vurgusunu en çok yansıttığı çalışmaları olan Allah Nedir? ve 
Batı Uygarlığı ve Biz kitaplarıdır. Bu iki eserinde de laikliğin 
önemi üzerine savunduğu fikirler ön plandadır.

1960 dönemi siyasi ve entelektüel olayların yarattı-
ğı durumlar karşısında Kösemihal’in yerini anlamak üze-
re İnci Enginün ve Zeynep Kerman’ın “Günlüklerin Işığında 
Tanpınar’la Baş başa” (2018), adlı eserleri önemli bir kaynak 
olma özelliği taşır. Kitapta Tanpınar “147’likler Tasfiyesi” ola-
rak 1960 darbesi sürecinde akademi de derin yaralara neden 
olan olayları da aktarmıştır. Aktardıkları, Kösemihal’in olay-
lar içerisindeki yerini tayin etmede bizlere yol göstermekte-
dir. Tanpınar’ın olaylı dönem içerisinde Kösemihal ile yaşa-
mış olduğu olay ise şu şekildedir:

Tanpınar: “ 28.10.1960 (Cuma), bu sabah gazeteleri açar aç-
maz hiç beklenmedik bir şeyle karşılaştım. Üniversite tensikatı.5 …
şahsi ölçü bir tarafa bu kadar yanlış bir tasfiye olabilirdi. Mazhar, 
Ali, Takiyettin fakültenin akademik merkeziydiler. Onlarsız fakülte 

almaya başlaması, 4. Plansız olan tetkike dayanmayan müessif yatırımlarının 
doğurduğu iktisadi iflas ve müstahsil olmayan tesisler yüzünden ödenmesi çok 
güç büyük ve ağır borçlar, 5. Atatürk Devrimlerine devamlı ve sistemli tecavüz: 
a) Laiklik prensibini ihlal ederek surette irtica temayüllerinin körüklenmesi, 
b) Türk Dil Kurumu’na ve dilde milliyetçiliğe hücum c) Batılılaşma hareketini 
durduran gericilik fikirlerinin korunması, d) Bizzat Atatürk aleyhtarlığının 
dolasıyla körüklenmesi, 6. Vazifeyi kötüye kullanma, rüşvet, iltimas vs şeklinde 
ahlaka aykırı fiillerin geniş mikyasta yayılması, 7. Memleketin iktisadi, ahlaki 
hatta kısmen siyasi itibarının dünyada ve bazı memleketlerde dahi bozulmasına 
sebep olacak fiile ve hareketler silsilesi”. Bu yönde belirttiği ifadelerle darbe ile 
ilgili argümanları aktarmışlardır.
5 Tanpınar, 147’likler olayını Cumhuriyet Gazetesi’nin 28.10.1960 tarihli , “Milli 
Komite, 147 Profesör, Doçent ve Asistanı Dün Vazifelerinden Azletti” başlığı altındaki 
haberinde gördüğünü ifade etmiştir. (Enginün ve Kerman, 2018).



60

Hale Nur Uyanık

Vehbi Eralp, Besim (Darkot), (Ahmet) Ateş, hulasa en iyileri galiba 
Macit (Gökberk) ve Vahit, en aşağıları da Kösemihalzade (Nurettin 
Şazi Kösemihal) ile Cahit (Tanyol) olan bir taifenin eline geçecek. 
Şark ayarsızlığı, yanlış muhakeme, kötü tefsir, pis şovenizm girecek. 
Talebeyi bozacaklar! Çok fena! Üniversiteyi bu ıslahatla en aşağı 30 
sene geriye götürecek(ler).

…Bu satırları yazarken Kösemihal’in üniversitenin önünde 
rastlaştığımız gün bana söylediklerini hatırladım. “Ben bu fakülteyi 
kökünden yıkacağım” demişti. Söylerken ağzı büsbütün çarpılıyor, 
köpük saçıyordu. Ben o zaman sadece boğazıma sarılmasın, diye 
korkmuştum. Türkiye’de akl-ı selimin ona galip geleceğini sanıyor-
dum. Zehi hayal-ı muhal…” (Kerman, 2018: 227-228).

Bu ifadeler ile Tanpınar, günlüğünde akademide gerçek-
leşen olayı aktarırken, darbenin etkisiyle gelişen bu tasnifin 
ne gibi etkiler yarattığını ve ideolojik uygulamaların üniver-
sitelerdeki bilimsel anlayışa ne derece zararlar verebileceği 
ihtimalini aktarmaya çalışmıştır.

Keza 27 Mayıs askeri darbesi sonrasında tarihe 147’ler 
olayı olarak geçen ve 147 öğretim üyesinin üniversiteden tas-
fiye edilmesi ile sonuçlanan kararla, Hilmi Ziya Ülken Ankara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’ne tayin edilmiştir. Ülken’in 
tasfiyesi ile birlikte İstanbul Üniversitesi sosyoloji bölümü iki 
kürsüye bölünmüş Tecrübi (uygulamalı) sosyoloji kürsüsüne 
Nurettin Şazi Kösemihal, Umumi (genel) sosyoloji kürsüsüne 
ise C. Tanyol geçmiştir (Erkan, 2017: 2106). Böylelikle kürsü 
Ülken’den sonra yöntem açısından da idari açıdan da bir yol 
ayrıma girmiştir.

Türk Devrim Ocağı Başkanlığı ve Sosyalist Kültür Derneği Üyelik 
Süreci
Türkiye, 1960 sonrası siyasi ve sosyal alanlardaki ilerle-

yişini birçok farklı ideolojik görüş kıskacı içinde gerçekleş-
tirmeye çalışmıştır. Bu ideolojik farklılıklar kendi görüşlerini 



61

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

ortak bir çatı altında tutma adına pek çok dernek, kurum ve 
kuruluş altında bir araya gelme yolunu tutmuştur. Ortaya 
çıkan bu kurum ve derneklerin görüşlerini ve ideolojilerini 
yaymak adına yaptıkları en etkili faaliyet ise dergicilik çalış-
malarına yönelim göstermeleri olmuştur.

Nurettin Şazi Kösemihal’in de dönem içerisinde mensup 
olduğu anlayış ve görüş çerçevesinde belli kurum ve dernek-
lere üyelikleri vardı. Dönemin siyasi koşulları içerisinde men-
subu olduğu kurum ise Türk Devrim Ocakları’dır. 17 Nisan 
1952 yılında kurulan partinin kurucu üyeleri arasında Millet 
Partisi eski başkanı Hikmet Bayur, Cumhuriyet Halk Partisi 
eski milletvekillerinden Prof. Dr. Yavuz Abadan ve şair Behçet 
Kemal Çağlar yer almaktadır. Türk Devrim Ocakları’nın “ana 
gayesi Atatürk ilke ve inkılaplarını korumak ve devrimle-
ri müdafaa etmektir. Ülkeyi medeni yönden ileri taşıma ve 
fertlerin topluma karşı görevini hatırlatan bu derneğin ilkele-
rinde milliyetçilik ve milli şuur bilincini topluma kazandırma 
yatmaktadır. Ocağın savaştığı ideoloji, olay ve topluluk içeri-
sinde; komünizm, ırkçılıkla mücadele, Atatürk devrimlerine 
savaş açan irticai zihniyete sahip topluluklar yer alır” (Tüzük, 
1952: 1-4). Ocağın kuruluş amacı, belli bir siyasi kurum ol-
maktan öte siyaset üstü bir konum ve itibar elde etmektir. Bu 
nedenden dolayıdır ki ocağın üyeleri salt siyasi aktörlerden 
oluşmamıştır. Siyasetçilerin dışında hukuk, bilim ve sanat 
dünyasına mensup birçok aydın bu ocakta görev almıştır. 
1956 yılında ocağın il başkanlığına Nurettin Şazi Kösemihal 
gelmiştir. Devrim Ocakları İl Başkanlığı vazifesine “Sanat ve 
Düşünce” adlı eserinde “Ataç’ı Dinlerken” başlığı altında yaz-
dığı yazısında değinmiştir (Kösemihal, 1957c: 24).

Nurettin Şazi Kösemihal’in siyasi yönünü anlama adına 
bize referans olan bir diğer durum 1960 darbesi sonrasında 
18 Aralık 1962’de aralarında senatörlerin, milletvekillerinin, 
sendikacıların, profesörlerin ve gazetecilerin bulunduğu 
Sosyalist Kültür Derneği’ne olan üyeliğidir. Ankara’da ku-



62

Hale Nur Uyanık

rulan derneğin kuruluş amacı çeşitli etkinliklerle sosyalizmi 
halka anlatmaktı. Bu dönem sosyalizm adına yeni örgütlen-
melere gidilmesi yönünde çalışmaların ortaya konulduğu bir 
süreçti ve Kösemihal de bu süreçte rol oynayan akademis-
yenlerden biridir. Bunun için yapılmış çalışmalardan biri de 
“Çalışanlar Partisi” adı altında bir partinin kurulmaya çalı-
şılması idi lakin Çalışanlar Partisi, belli sebeplerden ötürü 
kurulmamıştır.

27 Mayıs 1960 darbesi sonrası sosyalizm adına yeni ör-
gütlenmelere yönelik çalışmaların yapılmaya başlandığı bir 
dönemdi. Sosyalizmi örgütlü bir tabana yaymak adına 1962 
yılında kurulan Sosyalist Kültür Derneği’nde Kösemihal dı-
şında pek çok aydın isim yer almıştır.

Bu derneğin kurucu üyelerine baktığımızda şu isimler 
yer almaktadır:

“Osman Nuri Torun (Maliyeci), Atilla Karaosmanoğlu 
(İktisatçı), Cahit Tanyol (Profesör), Necat Erder (Sosyolog), 
Hilmi Özgen (Yüksek Murakebe Heyeti Uzmanı), Nurettin 
Şazi Kösemihal (Profesör), Hüseyin Korkmazgil (Yazar), 
Nihat Türel (Avukat), Tarık Ziya Ekinci (Doktor), Erdoğan 
Alkın (Asistan), Işıl Ersan (Asistan), Mükerrem Hiç (Doçent), 
Merih Teziç (Asistan), Mahir Kaynak (Asistan), Metin Sözen 
(Asistan), Gülten Kazgan (Doçent), Cemal Reşit Eyüboğlu 
(Avukat), Güney Özcebe (Yüksek Mühendis), Doğan 
Avcıoğlu (Gazeteci), Nejat İzar (Yüksek Mühendis), Türkkaya 
Ataöv (Asistan), Erhan Işıl (Maliye Müfettişi), Mümtaz Soysal 
(Asistan), Niyasi Ağırnaslı (Senatör), Galip Aknil (Yüksek 
Mühendis), Mehmet Selik (Asistan), Aslan Başer Kafaoğlu 
(Devlet Planlama Teşkilatı Uzmanı), Müşerref Hekimoğlu 
(Yazar), A. Sırrı Hocaoğlu (Milletvekili), Şevket Süreyya 
Aydemir (Yazar), Reşat Titiz (İktisatçı), Yahya Kanbolat 
(Asistan), Sadun Aren (Profesör), Seyfi Demirsoy (Sendikacı), 
İdris Küçükömer (Doçent), Fakih Özlen (Milletvekili), Asaf 



63

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Ertekin (Matbaacı), Abdullah Kızılırmak (Doçent), Hamdi 
Konur (Öğretmen) ve İlhami Soysal (Gazeteci) gibi aralarında 
senatörlerin, milletvekillerinin, sendikacıların, profesörlerin 
ve gazetecilerin de bulunduğu kişiler”dir (Feyizoğlu, 2013).

1962 yılında aydınların hareketi olarak ortaya çıkan 
SKD’nin görüşlerinin temeli, sol eğilimli fikirlerin çalışma-
larına yer veren Yön6 hareketi etrafında şekil almıştır. İlerici, 
aydın bir kitle hareketi olarak tanımlanan Yön çevresi Türk 
sosyalizminin örgütlenmesi adına sosyal, siyasi, ekonomi ve 
kültür alanlarında pek çok çalışmayı dergilerinde yayınla-
mıştır. SKD’de Yön grubu yazarların ağırlıkta olduğu sosya-
lizm etrafında birleşen bir dernektir. SKD, kapitalist emper-
yalist yönetim anlayışına karşı çıkarak Kemalizm ve sosya-
lizm temeline dayanan bir toplum yapısının oluşmasını amaç 
edinmiştir. Darbe sonrası dönemde artan öğrenci ve işçi hare-
ketlerine önem veren dernek, Türkiye’nin içinde bulunduğu 
sömürü düzenini ortadan kaldırmayı, Atatürk’ün hedef be-
lirlediği muasır medeniyetler seviyesine ulaşmayı bunları da 
bilim ve teknik ışığında yapmayı amaçlamışlardır (Şahintürk, 
2016: 117). Kösemihal’in kurucuları arasında yer aldığı SKD, 
Türk sosyalistlerinin Yöneldiği halkın, sömüren emperyalist 
güçlerden kurtarılarak kendi refah, huzur ve güvenin sağla-
ması hedeflemiştir. Dernek, toplumun imkânlarını ve yaşam 
standardını arttırma üzerine bilimsel yöntemleri kendine yol 
olarak seçtiği bir sistemi oluşturmayı arzular.

Böylelikle Nurettin Şazi Kösemihal için aktif siyaset için-
de rol alan bir düşünür olmasa da döneminin siyasi gelişme-
lerinden bihaber, yansız ve tamamen siyasi kurumlardan so-
yutlanmış bir duruş içinde de olmadığını görmekteyiz.

6 Yön, 1961’de yayına başlayan ve 27 Mayıs Darbesi sonrası yayınlanan muhalif 
dergiler arasında yer alır. Sahipliğini ve yazı işleri müdürlüğünü Doğan Avcıoğlu 
yapmıştır. Sol-Marksist görüşe hakim olan yazarların fikirlerini beyan ettiği 
dergidir. Yön dergisi ilk sayısında aydınların ortak bildirisi ile yayın hayatına 
başlamıştır. (https://www.tustav.org/sureli-yayinlar-arsivi/yon-dergisi/).



64

Hale Nur Uyanık

Nurettin Şazi Kösemihal Üzerine Aydınların Görüşleri
Nurettin Şazi Kösemihal’i akademik hayatı içerisinde 

tanıyan kişilerin görüşlerinden yararlanmak, bize onun hak-
kında daha detaylı bilgi sunar. Bu noktada Kösemihal’i ta-
nıyan ve “Tanıdığım Toplumbilimciler” (1991) adlı konuşması 
ile İÜ Edebiyat Fakültesi Sosyoloji Bölümünün kuruluşu-
nun 75. Yılına özel yapılan kutlamadaki konuşmada Arslan 
Kaynardağ, Kösemihal için görüşlerini şu şekilde aktarmıştır:

“…Onunla tanışmamız 1963’e rastlar. Hilmi Ziya Ülken’den 
sonra Sosyoloji Bölümü başkanlığına o getirilmişti. Asistanları 
Oya Sencer ve Muzaffer Sencer idi. Bu gençler beni Prof. 
Kösemihal ile tanıştırdılar. Sahaflar çarşısına oldukça sık ge-
lirlerdi. Kösemihal adı bana hep şu çağrışımları yaptırıyor: 
Sosyolog Gurvitch, Sosyolog Moreno, sosyometri, edebiyat 
sosyolojisi. Moreno ve Gurvitch’i Türkiye’ye tanıtan odur. 
Gurvitch ’in İstanbul’da bir dizi konferans vermesini o sağla-
dı. Edebiyat sosyolojisi kavramı Kösemihal ile geldi bize, onunla 
yerleşti, tezler yapıldı. Kösemihal Durkheim konusunda güzel 
bir kitap kaleme aldı. Bizde çok etkin olan bu toplumbilimciyi 
geniş biçimde tanıttı, eleştirdi. Sosyoloji Bölümünün 50.yılı et-
kinliklerini düzenledi.

Tütengil, Kösemihal’in ölümü üzerine yazdığı yazıda 
Gurvitch’in derslerini Paris’te birlikte izlediklerini söylemekte-
dir” (Kaynardağ, 1991: 171-172).

Nurettin Şazi Kösemihal hakkındaki görüşlere yönelik 
ulaşılan bir diğer kaynak ise Günay Kut’un, Korkut Tuna ile 
yapmış olduğu “Korkut Tuna ile Türk Sosyolojisinin Dünü ve 
Bugünü Üzerine” (2008) söyleşisinde Kut’un soruları arasında 
yer alan ve Kösemihal’i de içine alan cevaplarda Tuna’nın be-
lirttiği şu ifadelerdir:

G. Kut: “O zamanlar Sosyoloji bölümünde ne tür dersler vardı? 
Ne tür bir anlayış hâkimdi? Sorusuna yönelik olarak;

K. Tuna: “Dersle, okutulan kitaplar veya sorulan sorular arasın-
da sıkı bir bağlantı vardı. İlk zamanlardaki bu durum o zamanki 
sahaflar sohbetine “Sosyoloji’de iki kitap okuyunca mezun olu-



65

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

yorsun” tarzında yansımıştı. Birincisi Tanyol’un Laik Ahlak’ı, 
ikincisi de Kösemihal’in Sosyoloji Tarihi. Tabi daha birçok ders-
ler vardı. Sanat Sosyolojisi, Elemanter Sosyoloji, Sosyolojiye 
Giriş gibi dersler vardı. Hocalar aralarında paylaşmışlardı.

Burada ayrıca bir Osmanlı söylemi vardı, bir de sosyoloji tari-
hinde Kösemihal’in tarzı söz konusu idi. Yöntem vb. dersler de, 
vardı ama biz onlara girmedik. Sadece Kösemihal’in Sosyoloji 
Tarihi derslerine girdik. Öymen’in aynı adlı bir de kitabı vardır. 
O kitap biliyorsunuz başka bir yazarın eserine satır satır uyu-
yor. “Ben onun çalışmasını yeni bir forma, yeni bir plana, kalıba 
dökerek yeniden yazdım” derdi. Onun da derslerde başlangıç bö-
lümünde anlattığı bu.”

G. Kut: “O dönemde o tür kitapların Türkçeleri yok değil mi?”

K. Tuna: “Bilinmiyor tabi. Daha önce de o kitap yayınlanmış. 
Dediğim gibi Öymen tarafından 1947’de yapılmış tercümesi. 
Onları hiç kimse bilmiyordu, sonradan öğrendik. Aynı kitap, 
aynı şeyler. Bir de tabii o arada bir moda, Sosyometri çıktı. 
Kösemihal yurtdışına gitti geldi. Sosyometriyi göstermek için 
seanslar, öğrencileri toplayarak uygulamalar yaptı. Amfi 3’e 
doldu bir sürü öğrenci. Birileri konuştu. Onun dışında sosyoloji 
öğrencileriyle Kösemihal’in daha yakın çalıştığını bilmiyorum.” 
(Kut, 2008: 334-336).

Korkut Tuna’nın da ifadesinde yer aldığı gibi bir dönem 
asistanlığını yapmış olan Oya Baydar da Kösemihal ile ilgili 
anısını ve düşüncelerini Aşktan ve Devrimden Konuşuyorduk 
(2018) nehir söyleşisinde aktarmıştır. 1964 senesinde deney-
sel (tecrübi) sosyoloji bölümünde Muzaffer Sencer ile birlik-
te asistanlığını yapan Oya Baydar, Kösemihal’in Türkiye’ye 
ilk kez getirmiş olduğu psikodrama-sosyodrama seminer-
lerini birlikte yürüttüğü isimlerden biridir. Nurettin Şazi 
Kösemihal’in asistanlığını yapan Oya Baydar o dönemden 
şöyle bahseder:

“O zamanlar, profesörler, derslerini sık sık biz asistanlara bı-
rakırlardı. Muzaffer’i de beni de pek seven, kendi çocukları da 
olmadığından belki, biraz çocuklarıymışız gibi davranan bir 



66

Hale Nur Uyanık

profesörümüz vardı: “Nurettin Şazi Kösemihal”. Evine gideriz, 
yazlık evinde kalırız, O eşiyle bize gelir… Nurettin Şazi, genç-
leri seven, onlara fırsat tanıyan kendi yaşayamadıklarını onlarla 
yaşayan zamanına göre açık kafalı biriydi…1960’ların ikinci ya-
rısında bizim fakültede Türkçü, milliyetçi, mukaddesatçı öğretim 
üyeleri çoğunluktaydı. Bütün üniversitede ve bizim Edebiyat 
Fakültesi’nde de öğretim üyeleri düzeyinde sağcı-solcu çatışma-
sı vardı. Öğrenci kesiminde ise sol uyanış yaygınlaşıyordu. 1968 
Mayıs’ının etkileri Türkiye’de hissedilmeye başlanmıştı.

Ben üniversitede solcu, sosyalist, hatta komünist bellenmiş-
tim. Muzaffer’e dönük o kadar sert bir tepki yoktu ama evliyiz 
diye o da bir şekilde nasibini alıyordu. Benim tezim Profesörler 
Kurulu’nda ikinci kez reddedildi. Bir yanda görece sol ve laik 
Kemalist takım, öbür tarafta Aydınlar Ocağı’na, Komünizmle 
Mücadele Dernekleri’ne mensup ya da yakın olan, daha çok 
Türkoloji’de, Tarih Bölümü’nde kümelenmiş takım var. Bu takı-
ma o zamana kadar bal börek olduğumuz Profesör Cahit Tanyol 
da katıldı. Onun derdi, Kösemihal hocayı yıpratmak bir de be-
nim TİP’li olmam… hani derler ya “ At teper, katır teper, arada 
olan eşeğe olur”, ben de tam oradaki eşek oldum” (Çapa, 2018: 
83-84).

İstanbul Üniversitesi sosyoloji kürsüsünde geçen aka-
demik hayatı içerisinde Kösemihal, Oya (Sencer) Baydar 
ve Muzaffer Sencer ile ortak çalışmalarda bulunmuştur. 
Baydar’ın da demecinde yer verdiği üzere 1960’lı yıllar Türk 
akademisinde sağ-sol olaylarının hakim olduğu ve farklı gö-
rüşlerde bulunan akademisyenlerin birbiri ile dalaş halinde 
olduğu bir dönemdi.

Bu bölüm altında Nurettin Şazi Kösemihal’in akademik 
hayatına, İstanbul Üniversitesi’ndeki hocalık sürecine, sanat-
çı kimliğiyle yapmış olduğu çalışmalara, siyasi duruşuna ve 
üniversite hocalığı süresince yapmış olduğu kongreler, çevi-
riler ve eserlerine değinilmiştir. Kendisinin en dikkat çeken 
yönü ülkemize sosyometri gibi dünya çapnda kendine yeni 
yeni alan bulan uygulamalı bir yöntemi tanıtma çabası içinde 



67

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

olmuş olmasıdır. Onun hakkında görüşler ortaya koyanların 
demeçlerinde değindiği ortak husus onun Türk sosyolojisine 
kazandırmaya çalıştırdığı sosyometri yönteminin gelişmesi 
yönündeki verdiği çabayı vurgulamak olmuştur. Kendisinin 
monografik çalışmalara yönelim göstermesinin sebebi ülkeyi 
anlama, ülkenin değerlerini, kodlarını ve gerçekliğini daha 
detaylı ortaya koyma isteğidir. Sosyoloji Dergisi’nde yazdığı 
sayısız makaleler sayesinde ülkedeki ve sosyolojideki sorun-
lara yönelik çalışmalar ile Kösemihal kendi dönemi içinde 
önemli sosyologlarımız arasında yerini almıştır.



68

III. BÖLÜM

NURETTİN ŞAZİ KÖSEMİHAL’İN ESER  
ve ÇALIŞMALARININ DÖNEMLERE GÖRE  

İNCELENMESİ

Sosyoloji tarihi kendi içerisinde ele aldığı konularda de-
ğişimler gösterir. Bu durum sosyologlar içinde geçerlidir. 
Sosyologlar da kendi yaklaşım ve yöntem anlayışlarında sü-
reç içerisinde farklı eğilimler göstermeleri mümkündür.

Nurettin Şazi Kösemihal’in çalışmalarını da dönemsel 
olarak incelediğimizde kendi akademik hayatı sürecinde 
farklı konu ve yöntem arayışları içinde olduğunu söyleyebi-
liriz. Bu noktada amaç, belirlenen dönemler arasında yapmış 
olduğu çalışmaları kronolojik bir çizgide ele alarak belirtilen 
dönemler arasında ne tür çalışmalar içinde olduğunu ve bu 
çalışmalarda hangi sosyolojik yaklaşımlardan ve dinamikler-
den etkilendiğini belirlemektir.

1940-1950 Dönemleri Arasındaki Sosyolojik Çalışmaları
Nurettin Şazi Kösemihal, 1931 senesinde başladığı 

İstanbul Erkek Lisesi’nde felsefe öğretmenliği görevini 1933-
1935 yılları Erzurum Lisesi’nde devam ettirmiştir. 1935-1944 
yılları arasında mesleğini Gazi Eğitim Enstitüsü’nde felsefe 
ve sosyoloji dersleri vererek devam ettirmiştir. 1942 yılında 
İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi’nin yapmış oldu-



69

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

ğu doktora sınavını kazanarak 1944’te bitirdiği “Durkheim 
Sosyolojisi Üzerine Kritik Bir Deneme” adlı tez ile mezun ol-
muştur. Kösemihal, aynı yıl İÜ Edebiyat Fakültesi Sosyoloji 
kürsüsünde doçent olarak göreve başlamıştır.

Nurettin Şazi Kösemihal’in ilk yıllarındaki çalışmalara 
baktığımızda ağırlıklı olarak felsefe, din, sosyal teoriler üze-
rine çalışmalar ortaya koyduğunu, bu dönem içinde tercüme 
çalışmalarının ağırlıkta olduğunu ifade edebiliriz. Bilhassa 
tercümelerinde yer verdiği isimlerin başında Platon, Paul 
Descamps gibi şahısların eserleri gelir.7 Dönemin sosyolo-
ji anlayışının ağırlıklı olarak felsefi unsurlara dayanması ve 
yapmış olduğu çevirilerin etkisinde 1947 yılında “Mantık” 
eserini yazmıştır.

Nurettin Şazi Kösemihal’in akademik çalışmalarının ilk 
yılları daha çok Durkheim’ın sosyoloji anlayışına yönelik ge-
liştirdiği çalışmalar doğrultusunda yol almaktadır. Yazdığı 
doktora tezinde de bunu ifade eden Kösemihal’in sosyolojik 
anlayışının temelleri, Durkheim’ın ortaya koyduğu toplum-
sal olguların katı, değişmez, sığ, genel geçer olmasına karşıt 
olarak ortaya koyduğu anlayışın temelinde “derinlemesine 
sosyoloji” görüşü yatmaktadır.

Türkiye’de sosyal bilimlerde bilhassa sosyoloji de hakim 
olan Kıta Avrupa’sının yöntem ve anlayışı etkisi uzunca bir 
süre Türk sosyologlarının çalışmalarında etkisini sürdürmüş-
tür. Bu etki daha çok Fransız ekolleri olan Durkheim’ın öncü-
lüğünü yaptığı dayanışmacı ekol ve Le Play’nin oluşturduğu 
Science Social etrafında şekillenip durmuştur. Durkheim, sos-
yoloji anlayışının bilimselliğini ve yöntemini ortaya koyduğu 
“Sosyolojik Metodun Kuralları” eseri toplumsal sorunların çö-
zümü adına bir paradigma oluşturmuştur.

Emilé Durkheim, sosyolojinin yöntemini yazdığında dik-
kat ettiği husus “toplumsal olay” ya da başka bir deyişle “top-

7 Konu hakkında çevirdiği eserler ve tarihleri detaylı olarak “Nurettin Şazi 
Kösemihal’in Biyografisi” başlığı altında yer almaktadır.



70

Hale Nur Uyanık

lumsal olgu”lardır. Durkheim sosyolojinin konusunun “top-
lumsal olay”lar olduğunu söyler. Peki, bu toplumsal olaylar 
nedir diye sorduğumuzda Durkheim bunların iki niteliğini 
vurgular:

a) Toplumsal olaylar bilinçlerin dışındadır.

b) Toplumsal olaylar kendilerini bize zorla kabul ettirirler.

Bununla Durkheim’ın toplumsal olayları aktarırken bize 
anlatmak istediği şudur; toplumda gerçekleştirdiğimiz roller: 
kardeşlik, yurttaşlık, kocalık vs. ödevlerini yaparken üzerimi-
ze aldığımız işleri yerine getirirken kendimiz ve eylemlerimiz 
dışında bize dayatılan sosyal hadiseler olduklarıdır.

Emilé Durkheim bu sosyal hadiselerin, ferdi ruhların dı-
şında bulunduğunu dile getirir:

“Kardeşlik, koca veya yurttaşlık ödevini yaparken, giriştiğim 
taahhütleri yerine getirirken kendimin ve fiillerimin dışında hu-
kuk ve örflerde yeri olan bir takım ödevleri yapmış oluyorum. Bu 
ödevler kendi hislerime uygun düştükleri ve bunların varlığını 
içimde duyduğum halde gene de objektiftirler. Çünkü bunları 
ben yaratmadım, terbiye ile edindim. Birçok defalar bize düşen 
mükellefiyetlerin teferruatını bilmeyiz de öğrenmek için kanuna 
başvururuz. Tıpkı bunun gibi dindar mensup olduğu dinin iti-
kat ve amellerini hazır olarak bulur... Cemiyetin bütün azaları 
için aynı şey söylenebilir. İşte bir takım hareket etme, düşünme 
ve his etme, tarzları ki ferdi şuurların dışında bulunmak gibi 
dikkate değer bir sıfatı haizdirler”(Kösemihal, 1945: 258).

Bizler toplumdaki bireyler olarak ödevleri yerine getirir-
ken aslında bireyin üstünde var olan hukuk, töre, örf ve adet-
lerde yeri olan bir takım ödevleri yapmış oluruz. Bu ödevler 
bize uygun düşmüş olsa bile gerçekliğini kendi içimizde ya-
şıyor olsak dahi bunlar gene de bize “nesnel”dir. Durkheim 
nesnellikle kastetmiş olduğu dışsal unsurlar toplumun bire-
yin üzerindeki baskısıdır.

“Bireyin dışında bulunan ve sahip oldukları zorlayıcı güç 
sayesinde, bireysel tezahürlerden bağımsız kendilerini bireye 



71

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

empoze eden, kendine özgü bir varlığı olup belirli bir toplum 
çerçevesinde genellik taşıyan her yapma tarzı toplumsal ol-
gudur” (Durkheim, 1994: 49). Toplumsal olguların oluşumu-
nun temelinde yatan durum bir topluluğun kolektif olarak 
ele alınan inanış, eğilim ve pratiklerdir. Bir toplumsal olgu, 
bireyler üzerine dışsal bir güçle kendisini gösterir bu gücün 
varlığı ise bizlerde bireysel girişimlerimiz sonucunda aldığı-
mız toplumsal tepkiler olarak kendisini belli eder. Bundan 
dolayı toplumsal olgu, topluluk içindeki yaygınlığıyla tanım-
lamak anlamak mümkündür.

Nurettin Şazi Kösemihal, Durkeim’ın ortaya koymuş 
olduğu bu görüşe eleştirel yaklaşarak şu ifadeyi kullanır; 
“Bugün sosyoloji bu birey-toplum tartışmasını kapatmıştır. 
Bugün bunlar iki ayrı varlık gibi değil de, bir ve aynı var-
lığın birbirini tamamlayan iki unsuru gibi görünmektedir” 
(Kösemihal, 1964b: 262)8 ifadesi ile sosyolojinin başka bir yön-
tem üzerinden yol almasına vurgu yaparak var olan görüşe 
yönelik eleştirisini dile getirir.

Emilé Durkheim’ın sosyologların bu toplumsal olaylar 
zümresini incelerken sosyoloğun bireysel görüşlerinden sıy-
rılmış bir halde olarak “Toplumsal olaylar birer nesne (chose) 
gibi” (Kösemihal, 1971: 34) ele alması yönündeki ifadelere de 
Kösemihal görüşlerini şu şekilde ifade eder:

“Toplumsal olayları incelerken bireysel görüşlerden sıyrılma, 
nesnel olmak nasıl mümkün olacak? Toplumsal gerçekliğin iki 
yönü vardır; bir yönü çok akıcı genelleşmemeye son derece eğim-
li, bir yönü de donmuş katılaşmış nesnel gözleme çok elverişlidir. 
İşte toplumsal olayları incelerken, hep bu donmuş katılaşmış yö-
nünü de hukuk, ahlak kuralları, atasözleri vb. gibi olaylar mey-
dana getirir. Gerçekten ancak bu yolla toplumsal olaylar nesnel 
olarak incelenebilir. Çünkü bir duyuya konu olan nesne ne ka-

8 Kösemihal’in Ziya Gökalp’in sosyoloji anlayışına yönelik getirdiği bu 
eleştiri, “Kürsümüzün 50. Yılı Münasabetiyle Ziya Gökalp” adlı konuşmasından 
(Kösemihal’in Gökalp’e yönelik düşünceleri için bkz: Sosyoloji Dergisi (1964) 
Cilt:2 Sayı: 19-20 ss. 260-263).



72

Hale Nur Uyanık

dar değişmez, donmuş olursa olsun o kadar nesnelliği elverişli 
olur. Elimizde böyle bir hareket noktası oldu mu duygularımızın 
hangi kısmının bize hangi kısmının gerçekliğe bağlı olduğunu 
kolaylıkla anlamak olanaklı olur” (Kösemihal, 1971: 39).

Nurettin Şazi Kösemihal, Durkheim’ın bu katılaşmış ka-
lıplaşmış normları inceleyerek yaptığı sosyoloji anlayışına 
yönelik, somut hayatın canlılığına, derinliğine ve bireysel 
bilincin göz ardı edilmediği bir sosyoloji anlayışına vurgu 
yapmıştır.

Toplumsal olguların gözlemlenmesi olayın anlatılması 
durumunda Durkheim nedenselliği tek boyutta ele alırken 
Kösemihal tek yönlü nedensellik anlayışının sadece tek bir 
boyuta indirgenerek açıklanamayacağını belirtir. Kösemihal’e 
göre bir toplumun iç çevresini meydana getiren öğeler iki 
çeşittir: “a) Nesneler (choses) b) İnsanlar. Bunlardan birinci-
si toplumsal değişikliklerin etmeni (facteur) olamaz. Çünkü 
nesnede, eşyada harekete getirici güç yoktur. Eşya öğesi bir 
yana geriye İnsanlık ögesi kalıyor. İşte sosyolog toplumu ha-
rekete getiren bu ikinci öge ile uğraşmalıdır” (Kösemihal, 
1971: 50-51).

Nurettin Şazi Kösemihal, Durkheim’ın sosyolojik meto-
dunun “bilimsel bir yol” olarak önemini destekler lakin eksik 
bulur ve şunları dile getirir: “…elbette ki toplumsal çevreyi, 
kolektif evrimin belirleyici etmeni sayan bu görüş önem ta-
şır. Çünkü bu görüş kabul edilmezse sosyolojinin nedensellik 
ilişkisini kurma olanağı da ortadan kalkar. Lakin bizce, top-
lumsal olgular gene de ne bireysel bilince ne de herhangi bir 
başka varlığa indirgenmesi olanaklı olmayan türü kendine 
özgü bir gerçeklik olduğu için doğaldır” (Kösemihal, 1971: 
51-52).

Nurettin Şazi Kösemihal’in eleştirisi Durkheim anlayışı-
nın temelinde yatan toplumsal olguları “şeyler” gibi ele alma-
sına yöneliktir. Sosyal olguların insan unsuru dışında, insan 
psikolojisinden bağımsız “şeyler”i sosyolojinin bilimsel kav-



73

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

ram objesi olarak ele alınmasını eksik bulur. Söz konusu olan 
birey-toplum arasındaki etkileşimin “şeyleştirilmesi” veya 
insan iradesinin önemsizleştirilerek bu “şeyler”i, sosyolojinin 
nesnesi, sosyal gerçeklik olarak addedilmesini eleştirir.

Emilé Durkheim’ın dini olguları da toplumun şeyleri ola-
rak değerlendirildiği “Dinsel Hayatın İlkel Biçimleri” eserinde 
dinin, toplulukların üretim şekline dayandırması, Ruhçuluk 
(animizm), Şamanizm gibi toteme dayalı eylemlerin toplu-
lukların meşrulaştırılmasına bağlı olarak geliştiği ele alınmış-
tır. “Din, insan zihnini, dünyanın ve kendisinin kabul ettiği, 
bağlı bulunduğunu hissetmekten zevk aldığı gizemli bir ruha 
bağlayan bir his sayesinde insan hayatının belirlenmesidir. 
Psikolojik vasıtalar kullanılarak (kurban, dua, kefaret, ayinler 
vb) yapılan” (Durkheim, 2005: 48-49) toplumsal ilişkilerimizi 
destekleyen bir sistemdir.

Emilé Durkheim’ın din olgusu üzerine görüşlerini 
Nurettin Şazi Kösemihal, “Allah Nedir?” (1935), kitabı ve“Bü-
yü ve Din Probleminin Bugünkü Durumu” (1952) adlı makale-
sinde ele almıştır. Durkheim’ın bu konulara bilhassa büyüye 
yönelik görüşlerine dikkat vererek Durkheim’ın mukaddes 
olanı hem büyünün hem de dinin temeli olarak gördüğünü, 
totemin de umumileşerek bir kabile veya grupta din ve büyü 
doğurduğunu ve dinin bir cemmatin isteğinden oluştuğunu” 
(Kösemihal, 1952a: 133) ifade eder. Durkheim’ın dini kolektif 
bir oluşumu görmesi yaklaşımına Kösemihal dinin temelinin 
ahlak olduğu vurgusunu yapar. Ahlak ise kolektiften öte bi-
reyin kendi eylemlerinde yatan bir durumdur. Mesela büyü 
ahlaksızlıktan doğan bir durum değildir. Din, nasıl ki toplu-
luğun ortak ruhundan ortaya çıkmış ise ve düzen sağlıyorsa 
büyü de aynı işlevi görmektedir. Ahlak bütün bunlardan öte 
bir oluşumdur.

Bu yüzden Durkheim’ın gerçeküstücülük ile yaklaşmış 
olduğu toplumsal olaylara Kösemihal eleştiride bulunur. 
“Durkheim, sistemde var olan kolektif şuurun toplumun mer-



74

Hale Nur Uyanık

kezinde yer almasını, onun tinsel (spiritualist) olarak aşkın 
bir bakış açısı oluşturmuş olduğunu söyler oysa Kösemihal’e 
göre toplumsal gerçekliğin iki yönü vardır; gerçekte madde-
sel olan yön, tinsel yönün bir gölgesindedir. Maddenin ken-
disinde hiçbir toplumsal nitelik yoktur. Maddeyi toplumsal 
bir değer haline getiren şey bizim o maddeye yüklediğimiz 
anlamdır” (Sağ, 1999: 315-316). Toplumsal olaylar manevi 
niteliktir. Örnek verecek olursak; Konya şehri için Mevlana 
Türbesi, Mevlana hazretlerinin yatmış olduğu bir kabirdir. 
Lakin şehir halkı hatta başka yerlerden gelen birçok insan için 
mekana kutsiyet atfedilmesi kolektif ruhun oraya atfetmiş 
olduğu özelliklerden doğmuştur. Toplumsal olaylarda tıpkı 
psikolojideki gibi toplumsal bilince yani daha derine inilerek 
anlam kazanır.

Nurettin Şazi Kösemihal’e göre manevi hadiseler ancak 
şuurda müşahede edilerek, sosyal hadiselerin de psikolojik 
hadiseler gibi ruhumuzda duyulduğunu bunu sağlayan un-
surunda bir bireyin psikolojisine göre değil büsbütün ko-
lektif ruhun psikolojisine göre teşkil edildiğidir. Kösemihal 
Durkheim’ın anlayışında yatan sosyoloji, topluluk ruhunun 
oluşturduğu davranışları genel geçer doğru kabul etmelidir 
anlayışındaki topluluk ruhu hallerini kavrama hususunda 
eksiklikler ve farklılıklarında var olabileceği görüşü hakim-
dir. Kösemihal’e göre toplumun müşahadesi alanına giren 
şeyler ya maddi hadiseler ya da şuur halinde kalmış durum-
lardır. “Kolektif şuur hallerinin ferdi şuuru inkârı gerçeklik-
ten uzaklaşmaya yol açar. Bu noktada yapılması gerekenin 
psikolojide nasıl jest ve mimikler belli bir gerçeklik yansıtı-
yorsa kolektif şuurunda hadiseler üzerine müşahedesinin 
katılaşmış olan hukuk kaideleri ve adetler gibi maddi taraf-
larından okumamız” (Kösemihal, 1945: 263) gerektiğini ileri 
sürer. Aslında Nurettin Şazi Kösemihal, Durkheim’dan fark-
lı olarak kolektif ruhu sosyal hayat hadiselerinin bir ferdin 
kendi psikolojisinde cereyan eden hususları ile örtüştürerek, 



75

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

kolektif şuurun bu tasavvura ulaşabilmesi üzerine yorumlar 
yapar. Yani parçadan bütüne yönelik bir yöntem anlayışı ile 
yaklaşıp parçada gelişen bir durumu bütüne bakarak top-
lumu anlayabileceğimizi söyler. Kısacası Kösemihal’e göre 
“toplumsal bilinç olayları psikolojik bilinç olayları gibi ancak 
bireysel zihnimizde bulunurlar ama ayrı bir tür oluşturur-
lar. Bu noktada bireysel bilinci, duyulan toplumsal bilincin, 
ferdi bilinçten ayrılması noktasında Durkheim’ın “dışlık” ve 
“baskı” kavramları yerine “görelik” ve “edinilmişlik” ifadelerini 
kullanır” (Beşirli, 2008: 772). Bu noktada Durkehim’a yönelik 
eleştirisinde ortaya koymuş olduğu kavramların temelinde 
bireye daha fazla alan tanıma ve esneklik durumundan söz 
edilir. Bireyin inanç dünyasındaki gelişmelerin toplumun 
katılaşmış kurallardan sıyrılarak, bireyin aşkınla kurduğu 
yaratıcı, kendiliğinden iletişim süreci şeklinde yaşanması ge-
rektiğine görelik kavramını, bu süreçte bireyin iç dünyasında 
ortaya çıkan durum ve gelişim içinse edinilmişlik kavramını 
kullanır.

Nurettin Şazi Kösemihal’in bir başka eleştirede bulundu-
ğu husus Durkeim’ın intihar olgusunun bireyin kendi şuu-
rundan bağımsız olarak, kolektif şuurun etkisi ile geliştiğine 
yönelik duruma yönelik olarak yaptığı tespiti üzerinedir. 
Konuya yönelik “Durkheim Sosyolojisi” kitabın da yaptığı tes-
pitlerle Kösemihal, intiharın farklı bir yönüne vurgu yapar. 
Durkheim’ın “İntihar” adlı istatistiki verilere dayalı çalış-
masında intiharın bireysel şuurdan doğan bir durum değil 
de toplumsallığın baskısından doğan bir durum olarak ele 
alınmasına yönelik görüşlerini belirtir. Durkheim’ın yapmış 
olduğu çalışmada evli olanların olmayanlardan daha fazla in-
tihar ettiği, işsizliğin olduğu yerde suçların oranın daha çok 
artmış olduğuna yönelik tezine Kösemihal, bireylerin toplum 
bilincinden bağımsız olarak bireyin kendi iradesi ve şuuru-
nun intihar olayında daha fazla önem kazanan bir durum ol-
duğunu savunmaktadır.



76

Hale Nur Uyanık

Emilé Durkheim, “İntihar” adlı çalışması ile sosyoloji-
yi diğer bilimlerin uğraştıklarından büsbütün ayrı bir pers-
pektiften bakmasından dolayı farklı bir kategoride görür. 
Durkheim’a göre henüz hiçbir bilime konu olmamış olan bu 
dünya, toplum bilinci dünyasıdır. Toplum bilinci de sosyo-
lojinin konusunu belirleyecek, sosyoloji biliminin doğmasını 
olanaklı kılan noktadır (Kösemihal, 1971:188). Kösemihal bu 
duruma yönelik olarak ortaya şu görüşü ileri sürer: “sosyolo-
jinin geleceğini oluşturmak için olgular salt yeterli mi? Bilinç 
olaylarını sadece psikoloji ve sosyoloji olayları diye iki gruba 
ayırmak yetmez miydi? Örneğin fizik olsun, biyoloji olsun 
ikisi de madde ile uğraşır ama bu iki bilimin konuları gene 
birbirine karışmaz. Tersine, kesin, açık sınırlarla ikisinin de 
uğraştığı konular olaylar belirlenmiştir. Biri maddenin cansız 
biri de canlı yönünü kendine konu edinmiştir. Madde dün-
yasında nasıl canlı maddeyi –canlının kendine özgü besin 
ve üreme nitelikleriyle- cansız maddeden ayırıyorsak, tıpkı 
bunun gibi toplumsal bilinç olaylarını da –toplum olaylarına 
özgü nitelikleriyle- psikoloji olaylarından kolaylıkla ayıra-
biliriz. Böylece toplumsal olayların da psikoloji olayları gibi 
kişisel bilincimizde bulunduklarını kabul etmemiz, psikoloji 
ve sosyoloji diye birbirinden ayrı ve bağımsız iki bilimin ku-
rulmasını olanaklı kılar” (Kösemihal, 1971: 188-189).

Nurettin Şazi Kösemihal, Durkheim’ın sosyolojinin bir 
bilim olma çabası içinde kendi yöntemini oluşturma husu-
sunda sosyolojizm yapmadan, sosyolojiyi diğer bilimlerden 
farklı bir yere koymadan diğer bilimlerle girift, iç içe lakin 
kendine özgü metotlarının da olması gerekliliğini savunur. 
Bu noktada kendisi toplumu ele alma yönteminde çoğulcu 
yani somut ve soyut dünyayı iç içe geçmiş bir bakış açısı ile 
ele aldığı kavramlar bir sonraki başlıklarda ele almıştır.



77

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Bir Kurum Olarak Dinin Toplum Üzerine Etkisine Dair Nurettin 
Şazi Kösemihal’in Düşünceleri
Din, pek çok düşünür veya sosyoloğun üzerinde durmuş 

olduğu bir konudur. Dinin, toplumların şekillenmesinde 
önemli bir kurum olarak rol alması bu alanın halen güncelli-
ğini korumasına sebep olmuştur. Din toplumların ilerlemesi-
ne engel mi değil mi sorunsalı üzerinden doğan tartışmalar, 
modernleşme sürecinde olan Türk toplumunun da gündemi-
ni oluşturan bir konudur. Bu husus elbette ki “laiklik” anlayı-
şından doğan tartışma üzerinden doğarak, laiklik konusunu 
ele alan sosyolog ve düşünürlerin teorik boyutları çerçevelen-
dirmesi sürecinde derinleştiği husus elbette “din” kavramı-
nın toplumda nasıl yer aldığına yönelik süreci açıklamaktan 
geçer. Nurettin Şazi Kösemihal’de laiklik tartışmalarına yöne-
lik din –akıl bağlantısı çerçevesinde “Allah Nedir?” (1935) adlı 
denemesinde bilimsel zihniyetin mucizelere yer vermediğini, 
olayların belli bir neden-sonuç çizgisinde ilerlediği yönündeki 
bakış açısıyla ele aldığı denemesinde, E. Durkheim’ın din sos-
yolojisi üzerine yapmış olduğu çalışma olan “Dinsel Hayatın 
İlkel Biçimleri” ne yönelik eleştiriler sunmuştur. Kösemihal’in 
ele almış olduğu Allah Nedir? Denemesinin önsözüne baktığı-
mızda, Tanrı ve toplum arasındaki ilişkiye yönelik şu cümle-
leri dikkat çeker:

“…Kutsal kitaplara yönelik olan düşünürlere, Allah’ı sorar-
sanız, size O’nun pek çok sıfatını sayacaklardır… ‘Birdir, 
Sonsuzdur, Her şeyi yapma gücü vardır, her yerde hazırdır, her 
şeyi bilir’ vs… peki bu sıfatlarını saydığınız şey nedir? Biz asıl 
bunu anlamak istiyoruz sorusuna, Biz onun sadece sıfatlarını 
biliriz, kendisinin ne olduğuna aklımız yetmez! O, aklımızın 
erişemeyeceği mafevk ve müteal (transcendant) bir kudrettir… 
Ona sadece inanırız” (Kösemihal, 1935: Önsöz).

Durkheim sosyolojisinin temeline dayanan bu çalışma 
ile Kösemihal, Allah’ın müteal (transcendant) bir varlık değil 
de bizzat bu dünya içinde bulunan ve müşahede edilebilen 



78

Hale Nur Uyanık

(immanent) varlık olduğu üzerine bir fikir ortaya koyduğunu 
görmekteyiz. Kösemihal, kutsal kitap taraftarlarının görüşle-
rine eleştirilerde bulunarak onların “aklımız ermez, bileme-
yiz” görüşüne dayalı dedikleri şeyin göklerde değil yeryü-
zünde bulunduğunu, dolayısıyla Kutsal’ın, doğaya bakarak 
müşahede ve tecrübe edilebilir bir varlık olduğunu ve O’nu 
sezebilecekleri görüşünü savunur.

Yani Allah Nedir? sorusuna yönelik cevapta içinde bu-
lunduğumuz dünyanın somut ve soyuttan oluştuğunu duyu 
organlarımızla algılananları maddi, iç alemde hissettiklerimi-
zin manevi bir süreç olduğunu söyler. Ona göre: “…maddi 
varlık hem bir zaman içinde cereyan eder, hem de boşlukta 
yer kaplar; manevi varlık ise salt zaman içinde cereyan eder 
fakat boşlukta yer kaplamaz. Bununla birlikte topluluk hem 
insanlar, hem hayvanlar, hem nebatların bir araya gelmesiyle 
oluşur, lakin insan topluluğu tarihini bilir öteki canlılar bu 
şuurda değildir. İnsan topluluğu daima değişir; devlet yöne-
timi, adetleri, zevkleri, hayvanların ise değişmez katılaşmış-
tır” (Kösemihal, 1935: 7).

Yani hayvan toplulukları sevki tabii ile insan toplulukları 
ise sonrasından kazandıkları maharetle idare edilir. Topluluk 
ruhu manevi bir varlıktır; yani gözle görülmez, elle tutulmaz, 
boşlukta yer kaplamaz. Topluluk ruhu her şeyi bilir ve her 
şeyi yapmaya gücü vardır, her yerde ve her durumda hazır-
dır hangi koşullarda ne yapması gerektiğini bilir, birdir ve 
sonsuzdur. Topluluk ruhunda bulunan dil, ilim, teknik, sa-
nat, ahlak, husus vs. bizden önce vardı ve sonrasında da var 
olacaktır. Biz insanlarda; realiteden aldığımız birçok intiba-
ları mükemmelleştirmek ve eksiksiz olarak görmek, realiteyi 
olduğu gibi değil, iç âlemimizin istediği gibi tasavvur etme, 
kısası realiteyi idealleştirmek hassası vardır. Kösemihal top-
lumda var olan bu özellikleri yani birlik, sonsuzluk, yaratı-
cılık gibi durumları ancak Allah’ta gördüğümüzü, topluluk 
ruhunun realitesindeki birlik ve devamlılık vasıflarının ide-



79

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

alleştirdiği, Allah’ın da “idealiser” edilmiş bir topluluk ruhu 
olduğunu zikreder (Kösemihal, 1935: 35-45).

Bu görüş etrafında dini ele alan Kösemihal, toplumsalın 
oluşturduğu yaşam tarzının temellerini Allah’ın sıfatlarıyla 
bir tutarak topluluk ruhunun da transcendantal bir oluşum 
olduğuna vurgu yapar.

Konuyu bu yönüyle ele alarak Durkheim’ın görüşleri 
üzerinden açıkladığımızda Kösemihal’in toplumsalın oluş-
turduğu yaşam şeklinin, Durkheim’ın totem ile ilgili olarak 
savunduğu dinin en yalın ve en temel durumu olarak açık-
lamasına paralel bir görüşü olduğunu söyleyebiliriz. Çünkü 
Durkheim’ın görüşüne göre dinin en ilkel hali olan totemcilik 
ile her totem içerisinde bazı ritüeller silsilesi yani belli kural-
lar, adımlar çizgisinde ilerlemesiyle toplumdaki din anlayışı-
nın şekillenmesi anlayışı vardır. Her toplumun din anlayışı-
nın temelinde de totemciliğin olduğu yönünde genellemeci 
bir bakış açısına sahiptir. Durkheim’a göre büyü ve birçok 
ritüelin temeli dinden gelir. Hatta ona göre oyun ve eğlence 
de dinden çıkmıştır. Durkheim’a göre “din, bir gerçeği kar-
şılar ama bu gerçeğin dinsel biçimde belirmesi içinde hayal 
gücünün işlemesi gerekir. Toplum bunu simgeli olarak (sym-
boliquement) temsil eder. Dinsel şeyler dünyası, dış görünüş-
le, kısmen de hayali dünyadır. Bundan dolayı zihnin özgür 
yaratmalarına da elverişlidir. Dindeki bu yaratma bazen o ka-
dar güçlüdür ki, bu güç sanat alanında boşaltılır” (Kösemihal, 
1971: 165).

Bu açıdan bakıldığında totemcilik ilkeldir ama ilerlemiş 
dinlerde bulunan bütün nitelikleri içinde barındırır. Bu tar-
tışmalar, oluşumlar içerisinde peki dinsel düşünce gerekli 
midir? sorusuna yönelik inançlılar yani dini hayatın gerek-
tirdiği ritüellere göre yaşayanların özellikleri ön plana çıkar. 
Dinsel düşünceye sahip olan bireyler “hayatın sertliğine kar-
şı daha güçlüdür. İnançlı birey, inançsız bireye göre daha 
güçlüdür. Çünkü dini inanç onları hayat koşullarının üstü-
ne çıkarmıştır. Bunu sağlayan ise tapınma eylemidir. Çünkü 



80

Hale Nur Uyanık

günlük hayatın üstüne yükselmeyi sağlayan, tapınmalardır. 
Tapınma, inancın sadece dışlaşmış bir görüntüsü değil aynı 
zamanda inancın kaynağıdır” (Kösemihal, 1971: 160). Bu yüz-
den Durkheim’a göre toplumu temsil eden ilk kurum din-
dir. Diğer tüm kurumların temeli de dinden çıkmıştır. Dinin 
gücü, insanın tinsel (manevi) gücünün ortaya konulmasıdır.

Kösemihal’in dine yönelik açıklamalarını ele aldığı bir 
diğer eseri olan Sosyal Doktrinler Tarihi (1948)9 adlı kitabın-
da pek çok sosyoloji okulu ve ekolünü ele alır. Bu eserde 
Durkheim’ın dine bakış açısını Kösemihal’in şu sözleriyle 
özetleyebiliriz; “Durkheim’ın anlayışına göre dinin kaynağı 
topluluğun kendisidir. Din topluluk heyecanı, topluluk ruhu-
dur. Dini tasavvurlar topluluğun karakterlerini temsil eden 
birer semboldür. Allah veya mukaddes fikirleri de toplulu-
ğun şahsileşmesinden başka bir şey değildir” (Kösemihal, 
1948: 37). Kısacası din toplumun algısının bir yansıması so-
nucu oluşmuştur. Kendi yaşam şekillerinin içerisinde gelişen 
bu algılamalar “din” altında konumlandırılmıştır.

Nurettin Şazi Kösemihal’in din hususu üzerine dü-
şüncelerini, görüşlerini “Din Yolu Dergisi” nin Büyük Din 
Anketi adlı çalışmasında, görüşmeci Mahmut Yurter’in yö-
nelttiği sorulara yönelik “Doç. Dr. Nurettin Şazi Kösemihal Din 
İçin Ne Diyor?”10 başlığı altında görüşlerini dile getirmiştir. 
Kösemihal’e sorulan sorular ise şu yöndedir:
9 “Sosyal Doktrinler Tarihi (1850 den günümüze kadar) - Kitap III. Sosyolojik 
ve Psikolojik Okullar”, (İstanbul Keteon Basımevi - 1948). Bu eser; Nurettin Şazi 
Kösemihal’in Edebiyat Fakültesi sosyoloji dersleri arasında sosyoloji tarihine ait 
verdiği derslerden bir kısmını içeren bir çalışmadır. Birinci ve ikinci kısımları taş 
basma olarak evvelce bastırmış ve üçüncü kısmı kitap haline konulmuştur. Ders 
notlarından ibaret olan bu kitapta Sorokin’in yukarıda bahsettiğimiz eserini esas 
olarak almış, bazı bahislerine ilave yapmış ve bazılarını bir parça kısaltmıştır. 
Bu kitabın sonuna Sorokin’in verdiği kendi bibliyografyasından başka Türkçe 
sosyoloji neşriyatına ait bir kısım ilave edilmiştir. Bu kitapta Roberty, Espinas, 
Draghicesco, İzoulet, Durkheim, Gumplowicz, Oppenheimer, şekilci sosyoloji 
(von Wiese, G.Richard, Stammler), iktisatçı mektep, psikolojik mektep ve buna 
dâhil olan başlıca sosyologlar, bu mekteplere yönelik tenkitleri vardır.
10 Bu görüşme, 17 Mayıs 1956 Din Yolu Dergisinde yayınlandığı gibi, aynı 
zamanda Kösemihal’in Cumhuriyet, Yeni Adam, Yeni İstanbul ve pek çok dergi 
ve gazetede yazmış olduğu yazılarını toplamış olduğu “Batı Uygarlığı ve Biz” 
adlı kitabından da derlenmiş halde yer almaktadır.



81

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

İslam Dini Hakkında Umumi Olarak Ne Düşünüyorsunuz? 
sorusuna yönelik olarak verdiği cevabını incelediğimizde 
toplumların hepsinde örgütlenmiş bir dini hayatın olduğu-
nu söyler. Dinin, en geleneksel toplumdan -burada kabileleri 
örnek vermiş- en modern – Batı Avrupa- olan toplumlarına 
kadar bütün toplumsal yapı ve kurumlarını baştan aşağı kap-
ladığını lakin modern Avrupa devleti ile bizim toplumlarımız 
arasındaki farkın dini yaşama pratiği arasında olduğunu or-
taya koyuyor. Batıda din kurumunun bütün canlılığıyla var 
olması ama gene de toplumsal ilerlemeye engel olmadığını, 
bizde ise durumun tam tersi olarak din kurumunu geleneğin 
doğurduğu koruma ve değişmeme güdülerinin gerilemenin 
ana nedeni olarak gördüğünü ifade etmiştir. Avrupa toplu-
munda geleneği tutan gücün karşısında, yenileştirici, iyileş-
tirici bir güç olarak modern bilim ve felsefenin varlığının ol-
masının önemli olduğu vurgusunda bulunmuştur. Bir diğer 
yöneltilen sor ise;

Taassup Hakkındaki Düşünceleriniz Nelerdir? Sorusuna yö-
nelik olarakta bu noktada aydınların rolüne dikkat çekerek 
aydınların yenilik getirici, yaratıcı, modern bilim ve felsefe-
nin yayılmasını sağlamada öncü olmalarına vurgu yapmak-
tadır. Bütün modern ve “laik” toplumlardaki gibi Diyanet 
İşlerini, korkmadan cemaate aktarıla bilineceğini lakin bunu 
yaparken bilim ve felsefenin dinle boy ölçüşebilecek dereceye 
ulaşmadığı müddetçe din işlerini devletin kontrolünden sı-
yırmaya çalışmakta tehlikeli bir girişim olarak görür.

Dini Şahsiyet Dışında Milli Şahsiyet Olabilir mi? Bu soruya 
net bir biçimde açık bir cevabı yoktur lakin bir önceki soruya 
vermiş olduğu cevapla paralel bir noktada duruş göstereceği 
aşikardır.

Din İşleri, Din Kültürü Kimler Tarafından İdare Edilmelidir? 
Buna yönelik cevabı ise, İslam’ın artık Türk İslamlığı, İran 
İslamlığı, Arap İslamlığı gibi kavimlerin kendilerince oluş-



82

Hale Nur Uyanık

turduğu bir durum olduğunu, İslam’ın bunların hepsine bir-
den soyut olduğu ve ona göre artık, ancak ulusal kişilik içinde 
erimiş bir din var olabileceği düşüncesi vardır. Ulusal kişilik 
dışında tasarlanan herhangi bir din, zihinlerde soyut bir kav-
ram olarak kalmaya mahkum kalır ve hiçbir zaman gerçekle-
şemez (Kösemihal, 1968: 38-39).

Şekil 2: 17 Mayıs 1956, Din Yolu Dergisi, “ Doç. Dr. Nurettin Şazi  
Kösemihal Din İçin Ne Diyor?” (Yurter, 1956: 10).

Nurettin Şazi Kösemihal vermiş olduğu bu cevaplarla 
dini; toplum geleneği, kültürü, yaşam şekli, dili ve örfünden 
ayrı değil de her toplumun adet ve geleneklerine bağlı olarak 
şekillenebileceğini vurgulamıştır.

Kısacası Kösemihal’e göre dinlerin “Allah” dedikleri şey, 
aşkın bir varlık değil, bizzat toplumun kendi yaşayışı içinde 



83

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

gözlenen bir durumdur. Allah’ı anlamak isteyen pozitif ka-
falar için sorun yoktur. Allah göklerde değil, yeryüzündedir, 
Allah’ta görmüş olduğumuz sıfatları topluluk ruhunda da 
görürüz. Bu görüş tinsel olanı tamamen devre dışı bırakıp di-
nin tamamen toplumun kontrolü ve etkisinde tutan deist bir 
yaklaşımdır (Kaçmazoğlu, 2011).

Nurettin Şazi Kösemihal’in din ve toplum ilişkisine dair 
görüşünde laikliği modern ve batılı bir toplum olma adına 
atılması gerekli olarak gördüğü adım olarak değerlendirebili-
riz. Ona göre, tıpkı batı toplumları gibi bizim toplumda da la-
iklik ancak pozitif bilimlere, felsefeye yönelerek elde edebile-
ceğimiz, salt batılı bir yaşam şekli doğrultusunda gelişebilir.

Sosyolojizme Bir Eleştiri Olarak Çoğulcu Yöntem Anlayışı
Nurettin Şazi Kösemihal, Emilé Durkheim’ın sosyolo-

jizm anlayışı ile sosyolojiyi diğer bilimlerden farklı ve üstün 
koymaya yönelik ortaya koymuş olduğu çalışmalarına karşı 
argümanlar üretmiştir. Durkheim’ın toplumsal olayları “şey-
ler” olarak gören, bireyin ferdi şuurunu yok sayan, kolektif 
şuurun baskı ve dışsallığına yönelik olarak toplumu ele alma 
yöntemine karşı Kösemihal, somut toplum ve soyut toplum 
ayırımına önem vermiştir. Kösemihal’in bu iki durumun top-
lumda neleri temsil ettiğine dair fikirlerini anlamak adına 
özellikle iki çalışması veri sağlamaktadır. Bu çalışmalarından 
ilki “Sosyal Realitenin Analizi” (1953) ikincisi “Sosyoloji Tarihi” 
adlı eserinin ‘Giriş’ kısmıdır. Kösemihal’in doğayı iki farklı 
kısma ayırarak ele aldığı bu görüşe göre soyut (abstrait) ola-
rak ele alınan olaylar grubuna madde dünyası (fizik), biyoloji, 
psikoloji ve sosyoloji dünyası girer; somut (concret) varlıklar 
olarak ele alınan olaylar dahiline bitki, hayvanlar, insanlar 
ve toplumlar girer. Somut ve soyut anlayış kavramlarını tam 
olarak anlamak adına Orhan Hançerlioğlu’nun şu ifadelerine 
yer vermek uygun olur;



84

Hale Nur Uyanık

“Somut ve soyut anlayışında bilgi sürecinin etkileşimsel bir bir-
lik içinde bulunan iki belirleyicisi olduğunu söylemekte fayda 
vardır. Bunu bir örnekle açıklarsak eğer doğada canlı ve cansızın 
bütünselliği kırmızı çiçek, kırmızı taş, kırmızı böcek biz bu can-
lıların özelliğini “kırmızı” kavramı ile zihnimizde canlandırırız. 
Soyut bir kavram olarak kırmızının doğadaki tecessüsünü so-
mutta buluruz. Yani bütünün niteliğini dile getiren somut kav-
ramıyla zihni olarak soyutlanmış olanın niteliğini dile getiren 
soyut kavramı, duyularla kavranan nesnel gerçeklikle us (akıl) 
ile kavranan nesnel gerçekliği ortaya çıkarır” (Hançerlioğlu, 
1996: 352-353).

Sosyolojide toplumu, aşkın ve kolektif şuurun ürünü sa-
yan Durkheim anlayışı soyut anlayışa yöneliktir. Somut top-
lum anlayışında ise gözlem, istatistik, soruşturma yöntemleri 
ile yeni oluşan durum ve olayları genelleyerek bunlara yön 
veren durumların yasalaştırılması amaçlanır.

Emilé Durkheim’ın anlayışındaki gibi toplumların oluş-
turduğu bilincin ilahlaştırılarak üst bir unsur olarak görülüp 
insanın, yaşadığı coğrafyadan, iklimden, kültürden, üre-
tim tarzından soyutlanarak genellemelerle toplumu açık-
lamak sosyolojinin konusunu daraltan bir bakış açısıdır. 
Kösemihal’in anlayışında ise insan denen varlık beden ve 
şuurdan oluşur. Beden onun doğaya yönelik organik tabiata 
mahzar olan yönü iken şuuru ise psikoloji ve sosyolojik un-
surlara tabi olan soyut tarafını izah eder. Bizler bu ikisinin 
bileşiminden doğan belli amaçlar doğrultusunda bir araya 
gelen bir toprak parçasında kümelenmiş olan zümreleriz işte 
bu nedenden dolayı toplum bütünsel bir bakış açısıyla ele 
alınmalıdır.

Nurettin Şazi Kösemihal, toplumun sadece beşer faktör-
den oluşmadığını vurgular. Ona göre toplum, kendini doğa 
ve beşerin iç içe geçmesiyle var eder. Kösemihal, doğanın da 
kendi içerisinde farklı maddesel özelliklerine göre ayrım gös-
terdiğini söyler. Kösemihal, toplumun unsurlarını ele aldığı 



85

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

“Sosyal Realitenin Analizi” (1953) adlı çalışmasında doğayı sı-
nıflandırma gereği duymuştur. Doğayı iki şekilde sınıflayan 
Kösemihal, Dünya’nın soyut ve somut varlıkların, olayların 
bir bütün oluşturması ile var olduğunu izah etmiştir. Yani 
toplum böylelikle ne sadece fiziki maddi unsurlardan, ne bi-
yolojik olarak beslenme üremeden, ne sadece psikolojik bi-
linç düzeyinden ne de sosyal olaylardaki toplumsal olgular, 
kolektif bilinçten ibarettir. Kösemihal, toplumu izah etme sü-
resinde ortaya koyduğu sınıflamada gerçekte tabiatta madde 
alemi hariç sırf biyolojik, sırf psikolojik sırf sosyolojik alem 
diye bir şeyin olmadığı vurgusu yatar. Bugüne kadar tabiatla 
uğraşan fizik, biyoloji, psikoloji, sosyoloji gibi temel ilimler 
bu iki çeşit sınıflamadan hangisine dahil olabilir? (Kösemihal, 
1954: 39) diyerek toplumları tasniflerin ötesinde bütüncül bir 
oluşum olarak görür. Kösemihal ortaya koymuş olduğu bu 
düşünceden hareketle oluşturduğu dikotomi (abstrait-conc-
ret) üzerinden bir ayrıma giderek bu ikisinin bir aradaki iş-
leyiş sürecine odaklanarak toplum olma sürecini anlatmaya 
çalışır.

Nurettin Şazi Kösemihal’e göre sosyal realitenin vasıfla-
rı (dışlık, basınç) ortaya atarak sosyolojinin konusunu sınır-
landıran Durkheim başta olmak üzere hemen hemen bütün 
sosyologların yalın (abstrait) görüşe dayandıkları ifade eder. 
Ama bir diğer taraftan gene aynı sosyologlardan pek çoğu-
nun farkına varmadan som görüşe dayandıklarına da dikkat 
çeker. Bunun sebebini ise yalın (abstrait) görüşün sosyal rea-
litenin sınırını daraltığı yönündeki iddiasıdır. Bu görüşe göre 
“sosyolojinin alanı sadece kolektif şuurdan; başka bir deyim-
le ekonomi, teknik, örf ve adet, hukuk, ahlak, din, dil bilgi, 
terbiye, sanat vs. gibi türlü değerlerden ve bunların maddeye 
aksetmiş sembollerinden ibaret olmasıdır. Hâlbuki bu değer-
ler alanı som olarak ele alınan toplumun çeşitli katlarından 
ancak biridir. Bunlar yanında daha birçok katlar vardır. İşte 
bu yüzden soyut görüşe taraflı olan sosyologlar sosyal reali-



86

Hale Nur Uyanık

tenin som (concret) şekli olan toplumlarla karşılaşınca, ister 
istemez bu toplumlardaki değerlerden gayrı unsurları da dik-
kate almak zorunda kalacaklar, böylece sosyal alanın sınırı 
genişletilme zorunluluğunda olacaktı” (Kösemihal, 1953a: 
40). Oysa Kösemihal sosyal gerçekliği dışsallıkta arayan so-
yut doğa anlayışının yanında somut toplum gerçekliğinin de 
unutulmamasına vurgu yapar. Çünkü toplum, zümre dediği-
miz olgular belli bir toprak parçası, fizik çevre üzerinde ken-
dilerini konumlandırırlar. Her toplum belli bir toprak par-
çası üzerine belli bir zümre tarafından oluşur. Kösemihal’in 
Durkheim’ı eleştirdiği en öncelikli noktalardan biri de bu du-
rumdur. Salt soyut görüş yani toplumu bir zoolog ya da bo-
tonikçinin yöntem anlayışına düzeneklerine benzer yollardan 
ele almak yetersiz kalır.

Nurettin Şazi Kösemihal “somut toplum” kavramını 
kullanarak, fizik doğa ile birlikte türlü toplumsal kurumla-
rın, toplumsal sınıfların, felsefe, bilim, sanat, ahlak, dil, din, 
teknik vb. gibi bütün değerlerin karşılıklı etkilerini vurgu-
lar. (Sağ, 1999: 305). Kösemihal toplumu meydana getiren 
toplumsal olayların karşılıklı etkileşiminin öneminden söz 
etmektedir. Lakin olayların toplumdan topluma farklılıklar 
gösterdiğini söylemesine rağmen, toplumaları ileriye doğru 
tetikleyen veya dengeye ulaşmasını sağlayan güçlerin karşı-
lıklı etkileşiminden doğan yapısal farklılıkları derinlemesine 
olarak ortaya koyan açıklayıcı çalışmalar sunmakta yetersiz 
kalmıştır.

Nurettin Şazi Kösemihal, savunmuş olduğu somut ve so-
yutun bir arada olduğu bütüncül, birey ve toplumun iç içe ol-
duğunu vurguladığı anlayış ile Durkheim yaklaşımına men-
sup olan, toplumu sadece dışsal olgulardan meydana geldiği-
ni önemseyen yaklaşımlara karşılık eleştirel tutum göstermiş-
tir. Nurettin Şazi Kösemihal’in toplum gerçekliğinde somut 
ve soyut doğayı bütün halinde görmek vardır. Sosyolojik ola-
rak izlemiş olduğu metodolojide etkilendiği isimlerin yöntem 



87

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

ve anlayışında da hakim olan durum da budur ve kendisi de 
bu anlayışa uygun olarak çalışmalar yapmıştır. Benimsediği 
yöntem ve anlayışı belli bir zemine oturtma adına toplumu 
ele almış sosyologların görüşlerini eleştiride bulunmakta da 
geri kalmamıştır. Bir başka ifadeyle Kösemihal, kendi teorik 
zeminini oluştururken bu zeminin sosyolojiyi özgün kılması 
noktasında dikkate değer bir çaba göstermiştir. Nitekim onun 
sosyolojik görüşlerinin zeminini oluşturan “toplumsal olay” 
kavramında bunu görmekteyiz. Nurettin Şazi Kösemihal’in 
yöntem anlayışında, Durkheim’ın sosyolojinin nesnesi olarak 
“toplumsal olay” kavramı önem taşımaktadır. Kösemihal’e 
göre “toplumsal olayları” ancak sosyoloji bilimi inceleyebilir. 
Kösemihal de Durkheim sosyolojinin toplumu açıklama nok-
tasında ortaya koyduğu “toplumsal olay” kavramının önemi-
ne vurgu yapar.

Nurettin Şazi Kösemihal’e göre toplumsal olgular çoğul-
cu yöntemle analiz edilmelidir. Kösemihal, sosyolojinin geç-
mişten gelen neden-sonuç ilişkili simpliste yani tek yanlılık 
durumunu eleştirir onun yerine karşılıklı etkileşim ve bağ-
lılık durumlarına vurgu yapar yani neden-sonuç kavramları 
yerine değişke-fonksiyon kavramları üzerinden toplumsal 
olayları inceler. Bu durumun nedeni ise toplumdaki bir ola-
yın herkes için aynı gelişmediği ve canlı dinamik olan sürecin 
tek yöne bağımlı değil, çok yönlü bir dinamizme sahip işlev-
selliğinin olması durumudur (Yıldırım, 2021b: 24-25).

Nurettin Şazi Kösemihal bir sosyal olay veya olguyu ele 
alırken o olay veya olgu ile ilgili peşin hükümlerden, düşün-
celerimizden ve duygularımızdan kurtulmamız gerekliliğini 
ifade eder. Yani bir sosyolog toplumsal bir olayı inceleyecek 
olduğu zaman o olay ile ilgili öncesinde yaşamış olduğu tec-
rübelerden, izlerden ve yaşanmışlıklardan kendini soyutla-
malıdır. Toplumsal olguyu kendi bireysel tecrübelerinden 
ayrı, dışsal bir unsur olarak görmelidir.



88

Hale Nur Uyanık

Emilé Durkheim’ın yöntem anlayışında var olan ve 
Kösemihal’in eleştirdiği bir diğer husus, toplumsal olayla-
rın incelenmesi sırasında olayın olmuş bitmiş olmasıdır yani 
“zaman” durumudur. Durkheimcı anlayışta olaylar üzerin-
den zaman geçerek belli sınırlılıklar ve temeller üzerine ge-
lişen bir süreçten sonra oluşturulmuştur. Yani Durkheim 
ekolünü benimseyen bir sosyolog, oluş halinde bir durumu 
ele alamaz, hatta olan durumu bile olmuş bir olgu üzerinden 
ifade eder. Kösemihal, Durkheim’ı olayları ele alınmasındaki 
zaman unsurundan eleştirmiştir. İşte bu durum Kösemihal’e 
göre Durkheim’ın sosyal olayları incelerken olayların olmuş 
bitmiş, katılaşmış yönünün incelendiği yönündeki görüşünü 
desteklemektedir.

Sonuç olarak Kösemihal’in sosyoloji ve toplum anlayışı-
na yönelik en net görüşlerini “Sosyal Realitenin Analizi” (1953) 
adlı çalışmasında bulmaktayız. Bunun dışında Gurvitch’ten 
tercüme etmiş olduğu Sosyoloji Dergisi’nde yayımladı-
ğı (1947) “Sosyolojinin Bugünkü Temayülü”, 1967 yılında 
Sosyoloji Dergisinde yer alan makalesi “Sosyolojide Yöntem” 
ve Sorokin’inin toplumları açıkladığı “Çağdaş Sosyoloji 
Kuramları” 11 adlı çalışmanın sistematiğinde yazmış olduğu 
“Sosyoloji Tarihi” (1956) ve “Sosyal Doktrinler Tarihi” adlı çalış-
maların da görmek mümkündür.

11 Sorokin’in Çağdaş Sosyoloji Kuramları adlı çalışması Türkçeye Münir Raşit 
Öymen tarafından kazandırılmıştır. Kösemihal’in “Sosyoloji Tarihi” adlı 
çalışmasının içerik ele alınan konular kitabın sistematiği bu eserle benzerliğinde 
dolayı çalışma birçok görüş tarafından intihal olarak kabul edilir. Bu duruma 
yönelik getirilen eleştiriler Kösemihal’in Sosyoloji Tarihi (1956 basım) eserin 
bütünüyle kendi çalışmalarının ürünü olduğunu kitabın önsözünde şu 
sözleri ile dile getirir: … “Kullandığım kaynaklar kaynakçada gösteriliyor. İkincil 
kaynaklar arasında özellikle P. Sorokin’in Çağdaş Sosyoloji Teorilerini kullandım. 
Ama sadece “malzeme deposu” olarak. Aslında “Sosyoloji Tarihi” kitabımda teorilerin 
sınıflandırılması ve sistem tamamen kendi bakış açıma dayanmaktadır. P. Sorokin’in 
sınıflandırmasıyla ilgisi yok. Burada, Sorokin’in yukarıda bahsedilen kitabında yalnızca 
sosyal teorilerin bir sınıflandırmasını yaptığını, ancak sınıflandırmasının dayandığı 
sentezden bahsetmeyi gerekli görmediğini de belirtmek isterim. Kitabımda çok önemli 
bulduğum bu noktayı ihmal etmemeye çok dikkat ettim. Bu nedenle, girişi tamamen 
sınıflandırmamın temeli olan sentezin açıklamasına adadım” (Kösemihal, 1962). 



89

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

1950 - 1960 Dönemleri Arasındaki Sosyolojik Çalışmaları
Türk sosyolojisinin tarihsel gelişimi çerçevesinde 1950-

1960 yılları arasındaki dönem ekoller, yöntemler, anlayışlar 
açısından çeşitlilik ve verimliliğin kendini gösterdiği dönem-
dir. Türk Sosyolojisi bu süreçte kendi içerisinde farklı para-
digmalar ve kırılmalar yaşamıştır12.

Türkiye’de sosyoloji her ne kadar Kıt’a Avrupasının yön-
tem ve anlayışı hakimiyetinde olsa da 1950’liler ile üniversi-
telerde sosyoloji kürsülerinin çoğalması ile farklı ekollerden 
yararlanarak toplumsal çalışmaların konusundaki yöntemde 
değiştirmiştir. Bunun sebebi Amerikan sosyolojisinin araştır-
malarda kullandığı yöntem ve anlayışının ampirik ve sahaya 
yönelik doğrultuda olmasıdır. Amerikan sosyolojinin Türk 
sosyolojisinde yerini alması ile çalışmalar mikro alanda de-
neysel (ampirik) yöntemle ele alınmaya başlamıştır.

Bu dönem içerisinde uygulamaya yönelik çalışmaların 
sosyal bilimlerde artış yapmasında Amerika’nın, II. Dünya 
Savaşından sonra birçok açıdan güçlü devlet haline gelme-
sinin payı büyüktür. Bundan ötürü Amerikan Sosyolojisi’ne 
yönelik olarak Türkiye’de ampirik çalışmalara yönelik ilginin 
artması, doğrudan ABD’nin politik konumu ile ilgili olan ta-
rihsel gelişimin sonucudur. “ABD’nin II. Dünya Savaşı’nın 
ardından hegomonik bir güç olarak tarih sahnesinde belir-
diği bilindiği üzere, hemen hemen tüm sosyal bilimcilerinin 
üzerinde uzlaştığı bir husustur” (Öğütle, 2005: Giriş). Siyasi 
ve sosyal açıdan Türkiye ile ABD arasında gelişen ilişki ister 
istemez sosyal bilimlerde de kendini gösteren bir durum ola-
rak göze çarpar.

ABD’de kendini gösteren “demokrasi” Avrupa’da var 
olan elit toplulukların toplumu değiştirme gücüne dayanan 
anlayışı ters yüz ederek demokrasinin özüne yönelik olarak 
halkın egemenliğinin olduğu bir toplumda iş gücü, üretim, 
12 Sürecin gelişimi ve dönemler hakkında daha detayı bilgi çalışmanın birinci 
bölümde yer almaktadır.



90

Hale Nur Uyanık

tüm toplumsal organizasyonlar ve kurumlarında bu pers-
pektiften şekillenmesi savunur. Bu nedenle de demokrasi 
anlayışı ABD toplumunun Avrupa toplumundan daha fark-
lı daha farklı bir toplum kategorisine taşınmasını sağladı. 
Kösemihal’in de dediği gibi ABD toplumunu, demokrasi gö-
rüşü içerisinde ele alarak bununda sosyal kurumlara, güçlere 
sonra da tabiat ve insan bilimlerine özelliklede sosyolojiye 
yansıması hususunu önem taşır (Kösemihal, 1962b: 3).

ABD’deki meydana gelen halka yönelme, üretim sürecin-
deki değişme gibi etkenlere ilaveten, demokrasi kültürünün 
bu hususta yaşattığı oluşumlar, toplumun belli bir karakte-
ristik çizgide ilerleyerek şekillenmesini sağlar ki bu kısım 
işte sosyolojinin alanına girer. Demokrasi ahlakı, bu noktada 
değişken (variable) olarak ABD’nin, Avrupa devletlerinden 
farklı bir anlayış yansıttığı, Amerika endüstrisinin, ekono-
misinin, üretim şekillerinin, kültür endüstrisinin oluşumuna 
etkisi ve bunlar sonucunda gelişen insan ilişkilerinin dina-
miklerinde oluşturduğu süreç Amerikan sosyolojisinin dina-
miklerini, Avrupa sosyolojisinin dinamiklerinden farklı kılar.

ABD’nin salt zengin orta sınıfına yönelerek değil de, 
geniş halk yığınlarına yönelmesi, Amerikan toplumunun 
izlediği demokrasi görüşünden dolayıdır. Kösemihal’e göre 
Amerika’nın 1900’lerden sonra belirgin bir şekilde kendini 
var eden zengin-fakir ayırımının değişmesindeki en önemli 
nedenler arasında 1917’de başlayan gelir vergileri, veraset 
vergileri gibi vergilerler gelir. Bu vergiler sayesinde zengin-
lerin birikim yapmasının önlenmesi ve bunlarında hükümet 
eliyle halka hizmet olarak sunulması iş hayatında, endüstri-
de, ticarette hükümetin kendi yasalarının olması ve Fordizm 
gibi çalışma koşullarında değişim yaratan bir akımın, sendi-
kaların işçi haklarını koruması… (Kösemihal, 1962b: 4-7) gibi 
durumları değişimi sağlayan önemli nedenler olarak görür. 
Bu süreçler demokrasi ve yeni toplumsal dinamiklere göre 
şekillenen Amerika’yı, Avrupa’dan farklı bir toplum olma 



91

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

noktasına taşır. Böylelikle demokrasi ahlakının temeli olan 
halk egemenliği, eşitlik, hürlük, ABD’yi sosyal bilimler adına 
yöntem açısından farklı bir noktaya taşımıştır. Nurettin Şazi 
Kösemihal’in bu hususa yönelik “Amerikan sosyoloji anlayı-
şında görülen pratik duygunun sosyolojiyi sadece bir zihin 
idmanı gibi görmediğini, Amerikan bilginlerinin Avrupalı 
bilginler gibi insanlığın evrim kanunları, toplumların kade-
ri gibi deneyüstü büyük problemlerle uğraşamazdığını, aile 
hayatında karı koca, evlat münasebetleri; okulda öğrenci, öğ-
retmen, idareci münasebetleri; çarşıda alıcı, satıcı münasebet-
leri; fabrikada işveren, müdür, şef, ustabaşı, işçi münasebet-
lerini ampirik bilgiden sıyrılarak, bilimsel metodun aydınla-
tıcı ışığından incelediğini vurgular” (Kösemihal, 1961a: 5-6). 
Amerikalı psikolog ve sosyologların insanların oluşturduğu 
küçük grupların münasebetlerini çeşitli deneyleme (experi-
mentation) teknikleriyle çözmeye çalışmakta olduğu gerçeği-
ni Amerikan sosyolojisinin Avrupa Sosyolojisinin topyekün-
cü anlayışından ayıran nokta olarak görür.

ABD sosyolojisinde artık Avrupa sosyolojisindeki gibi 
daha üst makro düzeydeki kurumlar, değerler, yasalar gibi 
konular yerine daha spesifik ve mikro temelde deneyleme ve 
gözlem metoduyla işçi-işveren ilişkisi suçluların toplumda 
yeri, kadın ve toplumsal cinsiyet, çocuklar ve yaşlılar vs. gibi 
belli bir alana dair ilişkiler incelenmiştir. Kösemihal bu nok-
tada Avrupalı düşünürleri zayıf görmüş ve Durkheim’a bu 
hususta şu şekilde eleştiri de bulunmuştur: Durkheim, “sos-
yolojinin pratik hayata yararı olmasaydı bir dakika bile üze-
rinde durmaya değmezdi” sözlerine, Kösemihal; Avrupalı 
sosyologların yarı gözleme, yarı spekülasyona dayanan geniş 
görüşlü incelemelerinin bilim bakımından çok şüpheli, çok 
tartışmalı olmasına karşılık; Amerikalı sosyologların kesin 
gözlem ve deneyleme (expérimentation) metodlarına daya-
nan dar görüşlü incelemeleri bilim bakımından çok faydalı 
olduğunu belirtmiştir. “Avrupalı tasarlar, Amerikalı bakar. 



92

Hale Nur Uyanık

Avrupalı geniş amaçlı hayaller kurar, Amerikalı görünen ger-
çeği derine indirger ” diyerek (Kösemihal, 1962b: 28) böylece 
Durkheim üzerinden Avrupa sosyolojisinin genel olarak yön-
tem ve anlayışına yönelik eleştiride bulunmuş olur. Bu eleş-
tirisi Avrupalı sosyologların spekülasyona açık, tasarlanmış 
deney ve gözlemden bihaber olmaları üzerinedir.

Kısacası Kösemihal’in Avrupa ve Amerika sosyolojisine 
yönelik izlenimlerini toparlarsak;

Avrupa sosyolojisinde olguların çözümlenmesinde tek-
niğe önem verilmez, bunun yerine sanat, felsefe, tarihten 
yararlanırlar. Buna karşın Amerikalı sosyologlar olguların 
incelenmesinde derinlemesine katlara inerek deney ve gözle-
me başvururlar. Amerikan sosyolojisinde verilerin geçerlilik 
(validity) ve güvenilirliğine önem verilirken, Avrupa sosyo-
lojisi bu hususa değinmez, Avrupalı bunu daha çok anlama, 
analiz etme yöntemiyle ortaya koyar. Avrupalı sosyologların 
çalışmaları daha çok bireysel veya asistanlarıyla birlikte çalış-
maları ilerletirken, Amerikalı sosyologlar ekip halinde ya da 
geniş zümrelere ayrılarak bir konuyu farklı farklı dallardan 
ele alırlar.

Sosyolojinin kendi içinde yaşadığı tüm bu yöntemsel ge-
lişim oluşum sürecinin anlayışındaki farklılık üzerine bahsin 
yapılmasının nedeni, Amerikan sosyolojinin anlayışında var 
olan derinlemesine gözlem yönteminin nasıl oluştuğunun te-
melini kavramaya yöneliktir.

Tecrübi Sosyoloji ve Monografik Çalışmalara Yöneliş
Amerikan sosyolojinin yöntem ve anlayışını niteleyen 

derinlemesine gözlem ve mikro çalışmaların ülkemizde ya-
pılmasını benimseyen ve destekleyen aynı zamanda bu alan 
üzerine çalışmalarda ortaya koyan Nurettin Şazi Kösemihal, 
Amerikan sosyolojisinin yöntem ve anlayışının temelleri-
ni anlamak adına Paul Descamps’ın Sociale Science ekolü-



93

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

nün anlayışını oluşturan “La Sociologie Experimentale” eserini 
Türkçeye “Tecrübi Sosyoloji” olarak çevirmiştir. Kösemihal, 
ekolün ilerleyişini eserin önsözünde belirten bir yazı yaz-
mıştır. Bu yazıda “Science Sociale ekolü Le Play tarafından 
kurulduğunu, Tourville tarafından monografiler için analiz 
cetveli hazırlandığını, Demolins tarafından popülarize edil-
diğini ve yüzlerce anketçi tarafından da malzemesinin hazır-
landığını dile getirmiştir. Ekolün çalışma metodunu en iyi şe-
kilde anlatan kitabın P. Descamps’ın Tecrübi Sosyoloji eseri” 
(Kösemihal, 1950: Önsöz) olduğunu ifade ederek tecrübü sos-
yolojisinin tarihsel gelişimine kimin nasıl katkılar sunduğunu 
detaylarıyla ele almıştır.

Tecrübi sosyoloji anlayışına dayalı çalışmaların ne denli 
önemli olduğunu vurgulayan ve bu çalışmaları destekleyen 
Türk Sosyoloji Cemiyeti bu yöntemin toplumsal durum-
ları analiz etmede daha detaylı bulgular sunduğu yönün-
de beyanda bulunur. Bu cemiyetin üyelerinden biri olan 
Kösemihal, Sosyoloji Dergisi’nde (1947) Cemiyet ilmi (Science 
Sociale) nin ve monografi metodunun kurucusu olan F. Le 
Play’nin (1806 - 1882) 1855’te yayınladığı 6 ciltlik “Avrupa 
İşçileri” adlı eserindeki işçi ailelerine ait 36 monografiden 
biri olan “Tecrübi Sosyoloji: Le Play’nin Bütçe Monografilerinden 
Bir Örnek” çalışmasını tercüme etmiştir. Bu çalışmasında Le 
Play, balıkçı bir ailenin geçimini ele alınmıştır. Le Play araş-
tırmasında bilhassa işçi ailelerine ehemmiyet vermiştir çünkü 
kendisine göre; “İşçi aileleri dar gelirlidirler. Onun için bu ai-
lelerin - zengin ailelere nazaran - muhitlerine olan bağlılıkları 
daha fazladır. Böylece işçi ailelerinin monografik tetkiklerini 
temel olarak ele alan Le Play, bu ailelerin gelir ve giderini tes-
pit etmekle, bu aileler hakkında tam bir fikir edinebileceğini 
sanmıştı. İşte bütçe monografileri böyle kesin rakamlara da-
yandığı için, matematiğe dayanan bir terbiye ile yetişmiş olan 
Le Play’i adeta büyülemişti” (Le Play, 1947). Kösemihal, yap-
tığı çeviriyi dergide ele alarak monografik çalışmaların önemi 
ve geçerliliğini ortaya çıkarmaya çalışmıştır.



94

Hale Nur Uyanık

Nurettin Şazi Kösemihal, Le Play’nin aile monografisi in-
celenmesinden etkilenerek Türk toplumunda var olan geliş-
melerinde benzer çalışma yöntemiyle anlaşılabileceği fikri ile 
Fransız toplumu ve Türk toplumu arasındaki gelişimin ben-
zerliğini ortaya koymaka adına 1950’de “Memleketimizde 
Tecrübi Sosyolojinin Doğuşu ve Gelişimi” adlı Sosyoloji 
Dergisinde bir makale yayınlamıştır. Makalesinde Fransa’daki 
sosyolojik hareketler ve Türkiye’deki gelişmeler arasında 
benzer yönleri şu şekilde özetler:

a)	 Her iki memlekette de sosyoloji pratik zaruretlerle doğ-
muştur, her ikisinde de başlıca amil sosyal buhrandır. Osmanlı 
İmparatorluğu’nda 18.yy’da başlayan çöküntüyü önlemek için 
alınan tedbirlerin (Islahat, Tanzimat, I. Meşrutiyet) hepsi de 
boşa çıkmıştı. Abdülhamit istibdadıyla bu buhran büsbütün art-
mıştı. İşte bizde sosyoloji hareketleri tam bu sıralarda başladı.13

b)	 Nasıl ki Fransa’da ilim temeline dayanan iki sosyo-
lojik cereyan belirmişse aynı şekilde hasta olan Osmanlı 
İmparatorluğu’nda da ilmi temele dayanan iki sosyoloji 
belirmiştir.

c)	 Fransa’da Le Play mektebi Comte-Durkheim mektebinin 
tersine olarak ne üniversitelerde, ne liselerde yer almış, ne de 
herhangi bir devlet yardımı görmüştür. Aynı şekilde bizde de 
Prens Sabahaddin tarafından temsil edilen Le Play mektebi; 
Gökalp’in temsil ettiği Comte-Durkheim mektebinin tersine ola-
rak –son on, on iki sene müstesna- ne üniversite kürsülerimizde, 
ne liselerde yer almış ne de herhangi bir devlet yardımı görmüş-
tür (Kösemihal, 1950: 123-124).

Monografik çalışmaların, toplumun kalkınmasındaki 
önemi üzerine dikkat çeken Kösemihal, bu alanın gelişmesini 
Yeni İstanbul gazetesinde yazdığı 03.07.1953 tarihli “Türkiye’de 
Sosyolojinin Doğuşu ve Prens Sabahaddin’in Yeri” ve 04.07.1953 
“Prens Sabahaddin’in Hayatı ve Sosyolojisi” köşe yazılarında Le 
Play mektebinin metodu olan monografik çalışmaları bir çö-
13 Sosyoloji bu dönem tam anlamıyla bir bilim olarak kendini ortaya koymasa da 
bu dönem içerisinde gelişim gösteren fikir akımları, ideolojiler, ülkenin değişimi 
hususunda rol oynamıştır.



95

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

züm olarak değerlendirir. Konu üzerine yazı dizisinde şunla-
rı belirtmiştir:

“… 15 yıldan beri İstanbul Üniversitesinin Edebiyat ve İktisat 
Fakültelerindeki Sosyoloji kürsüleri Le Play’nin tecrübi sosyolo-
jisini benimsemiş bulunuyor. Hocalar her fırsatta Anadolu’nun 
köylerini incelemeye gidiyorlar. Talebeler monografik çalışmala-
ra teşvik ediliyor. Yalnız memleketin her bölgesindeki köylerin 
kasabaların şehirlerin yerinde tetkike dayanan birer monogra-
fisini hazırlamak, arkivler kurmak çok geniş bir organizasyona 
ihtiyaç gösterir. Bu büyük işi de öyle sanıyoruz ki ancak Milli 
Eğitim vekâletine bağlı memleketin her tarafına dal budak sala-
cak geniş bir teşkilatla başarmak mümkündür… memleketimizin 
ilmi esaslara dayanan analizi yapılmadıkça ileri sürülecek ıslahat 
programları tecrübeyle tahkike muhtaç bir takım faraziyeler indi 
bir takım hükümler olmaktan ileri gidemeyecektir. Bu itibarla 
milletçe kalkınmamız ancak ve ancak Milli Eğitim Bakanlığı’na 
bağlı, Türkiye monogrfilerini tanzim edecek, arkivini hazırlaya-
cak, böyle bir büroyu kurmakla mümkün olacaktır (Kösemihal, 
1953b:2).”

Tüm bu noktalar göz önüne alındığında, tecrübi sosyo-
loji anlayışının kalkınma üzerinde ne denli önemli veriler 
sağladığı ve bu doğrultuda kullanılan monografi tekniğinin, 
ülkemizdeki çalışmalarda varlığını göstermeye başlamış ol-
duğunu gösterir.

1950-1960 arasında Türk sosyolojisinde çalışma konusu 
açısından önem taşıyan köy meselesi modernleşme, batılılaş-
ma, Anadolu coğrafyasının yapısal yönünü analiz etme gibi 
durumlar pek çok sosyolog açısından dikkate değer konular 
olarak görülmüştür. Nitekim köy çalışmalarına asıl yöneliş 
Ankara ekolünden gelen isimlerde daha fazla görülür. Buna 
örnek verilecek birçok değerli çalışma ve isim vardır lakin bu 
başlık altında diğer çalışmalara yer vererek esas alınacak olan 
Karataş Köyü’nün önemini kaybettirmeden, bu çalışmanın 
monografik köy çalışmaları arasında yerini açıklamak konu-
nun kapsamı içerisinde önem taşımaktadır.



96

Hale Nur Uyanık

Karataş Köyü monografi adlı çalışma, 1948 yılının Eylül 
ayında Antalya vilayetinin Döşemealtı nahiyesine bağ-
lı Karataş köyünde Prof. Dr. Hilmi Ziya Ülken, Doç. Dr. 
Nurettin Şazi Kösemihal ve Asistan Dr. Cahit Tanyol’un bir-
likte yerinde yapmış oldukları bir çalışmadır. Bu alan incele-
mesi Maurice Bures ile Ph. Robert’in köy monografileri için 
hazırladıkları taslak planı örnek alınarak yapılmıştır (Sencer, 
1962: 237). Bu planı Mehmet Ali Şevki “Memleketi Tanıma Yolu 
I- Monografik Tetkiklere Doğru” (1931) adlı çalışmasında detay-
lı bir şekilde açıklamıştır. Mehmet Ali Şevki, “ilmi mahiyet 
alabilecek müşahedelerin, monografilerin yapılması, çoğal-
ması ve bunların mukayesesi sayesinde Türkiye’de yaşayan 
cemiyeti tanıyabileceğimizi ve bunun içinde memleketi tanı-
ma için bir anket planın gerekli oluşuna vurgu yapmaktadır. 
Bununla elde edilecek neticeyle, memleket hayatını daha ince 
bir tahlile tabi tutarak, hadisatlar arasındaki bağları daha 
sıhhatle kavranabileceğine” değinmiştir (Şevki, 1931: 3-4). 
Bu ifade bize monografik çalışmaların neden ehemmiyetle 
üzerinde durduklarına yönelik bir fikir beyan etmektedir. 
Toplulukların etnik, kültürel, din, dil, örf ve adetleri ancak 
mikro yöntem ile derinlemesine tespit edilebilir. Yapılan bu 
derinlemesine analizler o topluluğu diğer topluluklardan na-
sıl ayrıldığı yönünden sonuçlar ortaya çıkarır. Topluluklardan 
elde edilen veriler ile o topluluğun değerlerlerine uygun kal-
kınma ve gelişme planları yapılır.

Karataş Köyü monografisi de köy monografilerini ince-
lemek üzere ortaya konulan taslak planı doğrultusunda ya-
pılmış bir çalışmadır. Köy hakkında ilk olarak sunulan bilgi 
nerede mevzilendiğin coğrafi konumunun tam olarak nerede 
şekillendiği, komşu köyleri ve bu köylerle olan etkileşimleri 
yani fizik konumuna yer verilmiştir. Daha sonrasında köyün 
başlıca geçim kaynakları, ürün başına alınan verim, kültürel 
ve sosyal etkinlikleri, ulaşımı, köyde var olan hane başına dü-



97

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

şen kişi sayısı vs. gibi köye ait özellikler veriler sayısal şek-
linde çalışmada yerini almıştır (Ülken, Kösemihal vd.1948: 
85-96).

Bu köy monografisi çalışması bir yerde yerleşik bir top-
luluğu derinlemesine tüm katmanlarıyla anlama adına de-
taylı veriler sunması yönünden desteklenmiş ve dönem 
içerisinde monografi tekniği birçok sosyolojik araştırmada 
kullanılmıştır.

Derinlemesine Sosyoloji ve Mikrososyoloji Anlayışı Üzerine  
Nurettin Şazi Kösemihal’in Tespitleri

Derinlemesine sosyoloji anlayışı, Georges Gurvitch14 
tarafından 19.yy sosyolojisinde hakim olan toplumu tek bo-
yutta ele alma çabası içindeki anlayışa eleştiri olarak ortaya 
çıkmıştır. Sosyal gerçekliğin (realite) çok boyutlu olduğu 
fikrini öne sürerek ortaya koyduğu anlayış “derinlemesi-
ne sosyoloji” anlayışıdır. Türk sosyolojisine Gurvitch’in 
bu anlayışını tanıtan ilk ve en önemli isim ise Nurettin 
Şazi Kösemihal’dir. 1950-1951 yılları arasında Sorbonne 
Üniversitesi’nde Gurvitch ile çalışmıştır. 1958-1959 yılları 
arasında da Amerika’da konuk profesör olarak bulunmuştur 
(Kara, 2008: 719). Derinlemesine sosyoloji anlayışının öncüsü 
olan Gurvitch üzerine nitelikli çalışmalarda bulunmuş olan 
bir diğer isim ise Kadir Cangızbay’dır. “Gurvitch Sosyoloji”si 
(1999) adlı eseri ile Gurvitch’i hayatını ve yöntemi olan derin-
lemesine sosyolojiyi anlayışını eserinde detaylı incelemiştir.

14 Georges Gurvitch, Rus ihtilali sırasında ilkin Orta Avrupa memleketlerine 
göç etmiş, sonra da Fransa’ya yerleşmiştir. Otuz yıldan aşkın Fransa’da yaşayan 
Gurvitch Bordeaux, Strasbourg gibi üniversitelerde hocalık yapmış 2. Dünya 
Savaşı sırasında Birleşik Amerika üniversitelerinde misafir profesör olarak 
ders vermiş daha sonra Sorbonne’daki sosyoloji kürsüsünde yer almış. Ayrıca 
Güney Amerika’da, İngiltere’de ve daha birçok Avrupa memleketlerinde birçok 
konferans vermiştir. 1953 yılında da İstanbul’da İÜ Edebiyat Fakültesinde 
“Les Déterminisme Sociaux Et La Liberté Humaine” adlı altı konferans vermiştir. 
Bu konferanslar Kösemihal tarafından “Sosyal Determinizmin Çeşitleri ve İnsan 
Hürlüğü” ismiyle tercüme edilerek yayınlanmıştır (Kösemihal, 1954: 141).



98

Hale Nur Uyanık

Bu anlayışın özünde alt yapı ve üst yapılardan meydana 
gelen toplumsalı oluşturan çeşitli katlar birbirlerine girmiştir 
ve birbirlerine karşılıklı tesir halindedir. Derinliğine katlara 
bakacak olursak nesnel (objektif) gözleme en elverişli olan 
morfolojik temeli görülür. Bunun neticesinde gözlemler so-
nucu oluşan belli toplumsal veriler oluşturulur. Sosyal roller, 
kolektif duruşlar (attitude), semboller, buluşçu (novatrice) ve 
yaratıcı gidişler, değerler ve kolektif fikirler, nihayet kolektif 
zihniyet (zihni haller, kolektif kanaat ve fiiller). Her bir katın-
da da düzlüğüne “Biz” ler ve “Başka” larıyla münasebetler 
gibi türlü sosyal bağlar veya “toplumlaşma şekilleri” arasında 
özel zümreler… bu gibi toplumsal veriler toplumsal gerçek-
liğin tam olarak kendisidir. “Toplumsal verinin, bilimsel bir 
nesne haline geçmesi ise ‘derinlemesine’ bir düşünsel tutum-
la en gizli ve örtülü olanı ayırt etmekle olur. Bu ayırt etme sü-
reci ise önce morfolojik ve ekolojik düzey, sonra örgütlenmiş 
belirgin toplumsal mekanizmalar, toplumsal modeller, örgüt-
lenmiş mekanizmaların dışında meydana gelen kolektif dav-
ranışlar, kolektif değerler vs. bu derinlemesine katlar, gerçek 
nitelikleri ancak bir toplumsal çerçeveler tipolojisi sayesinde 
anlaşılabilecek gerçek toplumsal birimler içinde gözlenebile-
ceğine vurgu yapar” (Cangızbay, 1999: 155-161). Kösemihal 
bu iç içe geçmişlik halinde olan katmanları, sosyal gerçekliği 
oluşturan derinlemesine araştırılması sırasında analizlerde 
dikkat edilmesi gereken şu noktalara vurgu yapar:

•	 Sosyal gerçeğin en derin veya en yüzde katlarından bah-
sederken değer yargılarından (jugements) sıyrılmak la-
zımdır. En derin veya en yüzde denildiği zaman hiç bir 
suretle en değerli veya en değersiz, en tesirli veya en te-
sirsiz, en köklü veya en köksüzdür manası çıkarılmamalı-
dır. Yani katmanlar arasında bir üstünlük veya gereksiz-
lik durumuna değinmemek gerekir. Morfolojik anlamda 
var olan katmanın semboller, fikirler, değerler, ülküler-
den daha derin yada tam tersi bir durumun diğerinden 



99

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

değerli olduğu savunulmaz. Her kat birbirine bağlı ama 
kendi içerisinde bağımsız gözlemlerle açıklanır.

•	 Sosyal gerçeğin bütün katlan birbirlerinin içine girerek 
ayrılmaz bir bütün teşkil etmişlerdir. Bunları birbirlerin-
den ayırmağa kalktınız mı, Sosyal gerçeğin unsuru ol-
mak karakterini kaybederler. Bu katlar daima parçalana-
maz ve irca edilemez “Topyekûn Sosyal Olay” alanıdır. 
(Kösemihal, 1955a: 73-74).

Toplumsal gerçeklik böylelikle bir bütün aracılığıyla or-
taya çıkar. Bütün dediğimiz “toplum” ise belli bağlaşma şekil-
leriyle ortaya çıkar. Bu bütün iç içe geçmiş ve birleşiktir. “Biz” 
dediğimiz kavramın temeli buradan ortaya çıkar. Örneğin bir 
ailenin “biz” olması ebeveynler ve çocukların bir arada ortam 
bir eylem ve değerler üzerinde oturması ile oluşur.

Mikrososyolojik araştırmaya tabi “community” deni-
len grupların incelenmesi ile incelenen grupların yüzeysel-
liği kaldırılır, toplumsal (sosyal) bağlaşma içinde var olan 
farklılıkların görünürlüğünü sağlanır. Kösemihal, Sosyoloji 
Dergisi’nde ele aldığı Gurvitch’in sosyoloji anlayışını incele-
diği Gurvitch Sosyoloji I - II - III makalelerinde bu anlayışın 
temel paradigmalarını ele almıştır. Mikrososyoloji üzerine ise 
bütün görüşlerini Gurvitch Sosyolojisi – III (1957) çalışmasında 
dile getirmiştir. Bu çalışmasında sosyal bağlaşmanın, zümre 
tiplerinin ve topyekûn toplumun yatay ve dikey düzeyde bir-
birini bağlı ve ancak birbirleri üzerinden anlaşılacağına vurgu 
yapar. Makrososyolojinin topyekûn toplumu ele alması esna-
sında sosyal bağlaşma ve som olarak nitelendirilen zümrele-
rin oluşum ve etkileşim sürecini göz ardı ederek salt makro 
düzeyde toplumu anlamlandırmak eksik kalacağı yönüne 
vurgu yapar. Bu nedenle mikrososyolojik düzey denilen sos-
yal bağlaşma ve zümreler ele alındığında makro sosyolojiye 
de geçiş yapılmış olur. Bu hususta Kösemihal mikrososyolo-
jik tipten ya da “sosyal bağlaşma” şekillerinden ne anlaşılma-
sı gerektiği bu çalışmada belirtir. Bunun için de ilkin yanlış 



100

Hale Nur Uyanık

görüşlerden sıyrılmağa çalışılması gerektiğini söyler. “Sosyal 
gerçekliğin (realite) en ilkel unsurları; -derinliğine bütün kat-
larda- bütüne çeşitli şekillerde bağlı olarak teşekkül ederler. 
Başka bir deyimle bu en ilkel unsurlar yani “sosyal bağlaşma 
şekilleri” her bir gerçek kolektif birlikte birbirleriyle çatışa-
rak denkleşirler” (Kösemihal, 1957: 105) sözleriyle analizle-
rin birbirine bağlı şekilde değerlendirilmesine vurgu yapar. 
Sosyal gerçeklik ve sosyal bağlaşma şekilleri arasındaki iliş-
kinin özelliklerine değinerek ikisi arasındaki bağlantıyı şöyle 
açıklar: “zümreler içinde bulunan “sosyal bağlaşma şekilleri” 
(formes de sociabilite) nin en genel ve en yalın sosyal tipleri 
teşkil etmelerindendir. Onun için de “yalın - som” (abstrait - 
concret) tipler olan zümrelere ve sosyolojide en som (concret) 
tip olan topyekûn toplumlara göre çok daha sık olarak tek-
rarlanırlar. Zümrelerin farklı kesimlerle kombinasyonu mik-
rososyolojik açıdan önem taşır ve sosyal yapıların tasvirinin 
daha objektif yapılmasına yol açar” (Kösemihal, 1957: 105). 
Bu anlayış çerçevesinde mikrososyolojik tiplerin (sosyal bağ-
laşma, zümreler) analizi gerçekleşmeden topyekûn toplumu 
(en som) analiz etmenin anlamsız bir çaba olduğunu belirtir. 
Bu iç içe geçmişlik, nirengilik15 toplum hakkında daha çok 
veri ortaya koyar.

George Gurvitch, 1953 Mayıs’ında İstanbul Üniversitesi 
Edebiyat Fakültesi’nde 6 konferans vermiştir. Onun ülkemiz-
de bu denli tanınmasında payı olan Nurettin Şazi Kösemihal 
bu konferansları çevirip kitap haline getirilen “Sosyal 
Determinizmin Çeşitleri ve İnsan Hürlüğü” adlı altındaki kon-
feransları derleyerek yazılı hale getirir. Bu çalışma aslında 
Gurvitch’in 1955’te yayınladığı “Déterminismes Sociaux et 
Liberté Humaine” çalışmasının ana hatlarını verir. Bu kon-
15 Nirengi: Bir soru ya da temaya değinmeye çalışılan araştırmada daha fazla 
kuramsal perspektiften araştırmacıdan yararlanmayı, sağlam sonuçlara 
ulaşmak için mikro ve makro düzeydeki araştırmaları birleştirerek bunların 
birbirini tamamlaması ve doğrulaması amacıyla kullanıldığı gösteren bir terim 
(Marshall,1999: 532).



101

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

feransların toplu bir şekilde çevirisini Kösemihal, 1958’de ta-
mamlamıştır. Kösemihal aynı zamanda Gurvitch ile birlikte 
Paris’te çalışma fırsatı da bulmuştur (Cangızbay, 1999: 15-19). 
Bu nedenden dolayı Kösemihal, Gurvitch üzerine yapılacak 
çalışmalarda, başvurulacak önemli kaynakların başındadır.

G. Gurvitch’ in 1955’te yayınladığı “Déterminismes 
Sociaux et Liberté Humaine” nin ana hatlarını veren bu kon-
feransların içeriğine değinecek olursak ana konu, var olage-
len insan iradesi ve yasalar üzerine yapılan tartışmalar üze-
rine beyan ettiği fikirler etrafında şekillenmiştir. Çalışmayı 
tercüme eden Nurettin Şazi Kösemihal (1958) insan hürlüğü-
nü determinizmden ayrı kılan zorunsuzluk, kesiklilik, kudret 
ve üstünlük gibi özelliklerinin yanı sıra hürlüğün; “olmak-
ta olanlar”, “önceden kestirilmesi mümkün olmayan bin bir 
sürprizle dolu olaylar” gibi özelikleri de taşıdığını ifade et-
miştir. Determinizm ise “olmuş bitmiş” sonuçları kesinleşmiş 
tamamlanmış netlik alanı sunduğunu söyler. Determinizm 
de olaylar zorunlulukla, herhangi bir kesintiye uğramaksı-
zın belli yasalar işleyişinde gerçekleşir. Gurvitch’ in bu kon-
feranslarla aktarmaya çalıştığı sorunsalı Kösemihal yazdığı 
önsözde şöyle dile getirir: “ Gurvitch bugünkü toplumlarda 
kolektif ya da ferdi yaratma hürlüğünün sosyolojik determi-
nizmin kumanda manivelasını ele almak eğiliminde olduğu-
nu, işin nereye varacağının, iyi mi kötü mü olacağının da şim-
diden kestirilemeyeceğini belirtir ve Bizler, fert, zümre, sınıf, 
toplum olarak kaderimizden yükselme ya da alçalmamızdan 
hiçbir zaman kendimizi bu derece sorumlu duymamışızdır. 
Yaratma hürlüğünün, determinizmleri hükmü altına almaya 
çalıştığı bir çağda, kaderimiz ancak ve ancak kendi çabamıza 
bağlı olabilir.” diyerek bireyin aktifliğine ve özgür iradesine 
vurgu yapar.

Gurvitch konferansının ilk serisinde ele almış olduğu 
başlık “Determinizm ve İnsan Hürlüğü Probleminin Bugünkü 
Durumu” şeklinde determinizm ve insan hürlüğü proble-



102

Hale Nur Uyanık

minin bugünkü durumu, determinizmi salt topluma, insan 
hürlüğünü de salt ferde bırakma yanlışlığı, sosyal determi-
nizm ve sosyolojik determinizm başlıkları altında irdeler. 
Determinizme geldiğimizde kesin bilimlerin, daha mikro 
araştırmalar yapan (hücre çekirdeği fiziği gibi) ve onların 
öne sürdükleri metodolojik tartışmada mikro araştırmaların, 
eski determinist görüşe hücum ettiği, özellikle “aynı sebepler 
aynı sonuçları doğurur” ya da “tabiatın tümel bir düzen bağlı 
olduğu” varsayımına şiddetle eleştiride bulunur ve artık bu 
görüşün kabul edilemeyeceğini belirtir. Lakin buna istinaden 
determinizme karşıt mantık üstü deneyüstü (transcendanta-
le) veya metafizik bir gerçekliğe bağlanmanın da bir o kadar 
yanlış olduğuna vurgu yapar.

Hürlük, kendisinden kurtulmak isteyen insanın ve top-
lumun peşini bırakmaz. Çünkü hürlük çeşitli sosyal determi-
nizmden ne eksik ne de fazla olmak kaydıyla insanlığın ay-
rılmaz bir parçasıdır. İnsan hürlüğü için her türlü bütünden 
parçaya geçiş denemeleri onun varlığını yok etmek ondan 
kurtulma çabasıdır. Hürlük sadece duyulur, yaşanır, tecrü-
be edilir ve sonra tasviri yapılır. Hürlük tasarım ve yaratım 
sürecidir. Burada determinizmi topluma, hürlüğü ferde bağ-
lamak yanlış bir tutumdur. Toplumu sadece gelenek görenek 
ve sabitlikten ibaret görmek, katı organizasyonlardan, sürek-
lilik ve yeknesaklıktan ibaret görmek yanlış bir tutumdur. 
Yenilikleri, teşebbüsü, icadı, yaratmayı, kesikliği, zorunsuz-
luğu ferde mal etmek yanlıştır.

Sosyal gerçek (realite) de bu girişimleri, icatları, zorun-
suzluğu görmek mümkündür. Sosyal gerçeğin katları, derin-
liğine, tabakalara bakıldığı zaman da kurallara uymayan, sos-
yal rollerin önceden kestirilemeyen, aktif, kolektif duruşların-
da esnek, icatçı, yaratıcı, sezgi ve yargı gibi iradeyle çeşitli 
kılıklara bürünebilen kolektif zihni fiillerde göze çarpar. Yani 
sosyal gerçek, devamlı bir değişme ya da devrim içindedir. 
Göçler, ihtilaller, grup ayaklanmaları, direniş ve protestolar 



103

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

buna girer. Sosyal gerçeklik bu nedenle, tabakalara inilerek 
araştırıldığında bizlere değişimi anlamamız adına daha net 
veriler ortaya koyar.

Gurvitch’in konferansta bahsettiği “Determinizm Ne 
Değildir?” başlığı altında aktardığı bilgiler determinizmi yeni 
bir tanım arayışı içinde olmuştur. Bu hususta determiniz-
min en katı şekilde bir kadercilik olmadığına vurgu yapar. 
Yani determinizm ne kadercilik ne de zorunluluktur. Fakat 
ne yazık ki sosyologların bu teşebbüs içinde olduklarını be-
lirtir. Gurvitch’in bu noktada değindiği kadercilikten kastı ise 
şöyledir; “Kader mukadder, kaçınılmaz olandır. Kader denen 
şey aşkın (transcendantal), bilinmez bir otorite tarafından 
idame edinilen bir güç olarak görülür. Determinizm kaderci-
liğin zorunsuzluk ve kesikliğine karşı durmuştur. Doğru olan 
bir determinizmde çokçuluk yani relatiflik yoktur. Bu yüzden 
de determinizm metafizik, mistik, aşkın bir durum değildir” 
(Kösemihal, 1958e: 11-12).

Bu aşamadan sonra determinizm kavramının faraziyesi-
ni (hipotez) tanımlarken şunları aktarır:

“Tikel (particulier) olguların – durumlarını belirtmek, açıklama-
larını yapmak amacıyla – yaşanmış, bilinmiş, kurulmuş ama da-
ima zorunsuz (contingent) olan çeşitli gerçek kadrolardan veya 
som (concret) dünyalardan birinde tamamlanma (integration) 
sıdır. Bu tamamlanma seçilen gerçek dünyanın ya da kadronun 
‘relatif’ bir tutarlılıkta olmasını kesikli ile sürekli arasında çe-
şitli aracı zamanlardan birinde cereyan etmesi gerekir. Kısacası 
determinizm, çeşitli alanlarda, çeşitli katmanlarda ampirik çalış-
malar yapılmasını sağlar” (Kösemihal, 1958e: 18).

Nurettin Şazi Kösemihal’in Gurvitch’ten etkilenerek sos-
yolojik çalışmalarında kullandığı yöntem anlayışı olan “çoğul-
cu yöntem” anlayışının temelinde de Gurvitch’in toplumları 
derinlemesine inceleme anlayışı yatar. Bu anlayış içinde aynı 
zamanda Durkheim’ın kolektif şuurun dışsallığına yönelik 
bir eleştirel tutum yatmaktadır. Toplumların çeşitli olayların, 



104

Hale Nur Uyanık

öğelerin (element), katmanların (tabaka), sınıfların, değerle-
rin birbirine olan karşılıklı etkileşimden meydana gelen hare-
ketli dinamik, bir dengede olduğunu ifade eden Kösemihal, 
toplumlar hareketsiz birer denge sistemi içinde ancak değiş-
me ve canlılıktan yoksun katılaşmış birtakım varlıklar halini 
alacaklarını ve her toplumun da birbirinden ayrı karakterisrik 
özelliklerinin olduğunu söyler. Her ne kadar toplumlar ben-
zer özellikler gösterseler bile aynı tipe bağlı toplumların dahi 
kendilerine has durumlarının olduğu ve toplumların devamlı 
bir değişim içinde olduğunu vurgular (Beşirli, 2008: 772-774). 
Bu nedenden ötürü Kösemihal bir toplumda meydana gelen 
olayın ve var olan bir öğenin başka bir toplumda aynı etki ya-
ratmayacağını belirtir. Yani bu noktada vurgulamak istediği 
şey karşılıklı etkileşim sürecinin dinamikliğini belirtmektir. 
Karşılıklı etkileşimin bir dengesi olan toplumları, bu öğeler-
den herhangi biriyle, ya da birkaçıyla açıklamak isteyen bu 
yöntem ve anlayışı tercih edenler, daima bütünü parçasıyla 
anlatmak çabasında olarak yanlış bir toplumsal analiz yönte-
mi izlemiş olduklarını söyler. Kösemihal bunu “simpliste” ya 
da “tek yanlı nedensellik” olarak belirtir. Durkheimcı anlayış 
olarak belirttiği bu yönteme yönelik olarak getirdiği bir diğer 
eleştiriside parçaya önem vermeden bütünü genel bir doğru 
olarak kabul görmeye yönelik olan çalışmalarıdır. Bu anlayış 
üzerine olan fikirlerini Türkiye’nin Düzeni Üzerine (1969) adlı 
çalışmasında şöyle ifade eder:

“Simpliste” ya da “tek yanlı nedensellik” diyebilece-
ğimiz bu yöntem günümüz sosyolojisinde yerini “karşılıklı 
bağlılık” yöntemine bırakmıştır. Karşılıklı bağlılık yani çoklu 
nedenler yönteminde “neden-sonuç” kavramları yerine “de-
ğişken-fonksiyon” kavramları geçmiştir. Örneğin bir toplu-
mun dengesini meydana getiren çeşitli olaylardan: “A” eko-
nomi olayını, “B” coğrafya çevresini, “D” dinini, “E” hukuku-
nu “F” ahlakını göstersin. “Simpliste” yönteme dayanan bir 
araştırıcı, “A” ekonomi olayını “neden”, başka bir deyimle 



105

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

“A” olayını toplumun bütün diğer olaylarını etkileyen üstün 
bir olay sayarsa, B, C, D, E, F’yi bu ekonomi olayının birer 
sonucu olarak gösterir. Bir başka “simpliste” araştırıcı da di-
yelim “D” din olayını “neden” saysın, bu sefer diğer A, B, 
C, E, F olayları bu din olayının birer sonucu olacaklardır. Bu 
şekilde bir yönteme dayanan araştırıcılar önemli gördükleri 
olaylardan biriyle, toplumun bütün diğer olaylarını anlatma-
ya eğilirler. Örneği bu noktada Marx’ın alt yapı ve üst yapı 
kavramlarında üretim şeklinin alt yapı olduğunu toplumu 
oluşturan diğer kurumların (din, aile, eğitim, devlet…) üre-
tim şekilleri tarafında belirlendiğini vurgular. Aynı durumu 
Weber’in toplumu ele alış şeklinde de görmek mümkündür. 
Dinsel yaşam şeklinin diğer kurumların temelini oluşturma 
yönündeki vurgusunu örnek gösterebiliriz.16

“Oysa fonksiyonel karşılıklı bağlılığa, yani değişken – fonksiyon 
ilişkisine, dayanan bir araştırmacı bu A, B, C, D, E, F olayların-
dan sırayla her birini birer birer değişken olarak ele alır, diğer 
olaylarla olan fonksiyon ilişkisini araştırır. Böylece bir toplumu 
meydana getiren bu olaylardan yalnız biri neden, ötekiler de 
bunun sonucu olmaz; tersine bunlardan her biri aynı zamanda 
hem neden, hem de sonuç olurlar. Kısacası toplumu meydana 
getiren bu olaylardan her birinin diğerine olan etki oranı belir-
tilmiş olur” (Kösemihal, 1969: 4).

Nurettin Şazi Kösemihal bu anlayış çerçevesinde D. 
Avcıoğlu’nun “Türkiye’nin Düzeni” eserinde değinmiş oldu-
ğu toplum kalkınması gibi son derece karmaşık, çok yönlü bir 
toplumsal olayı bu şekilde tek yönlü nedenselliğe dayanan bir 
yöntemle anlatmanın yetersizliğine vurgu yapar. Kösemihal, 
Avcıoğlu’nun çalışmasını, Osmanlı İmparatorluğu’ndan gü-
nümüze kadar uzanan Türkiye tarihinin salt ekonomi ekse-
nine dayanan bir görüş olduğunu belirtmiş ve bunu eksik 
bulmuştur. Kösemihal bu çıkarımlarını ise D. Avcıoğlu’nun 
ileri sürdüğü şu cümlelerden yola çıkarak ortaya koymuştur:
16 Weber’in “Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu” adlı eser de Püriten ahlaka 
göre yaşam şeklini süren kesimin zenginleşmesi sosyal yapı ve yaşam şekillerinin 
izlemiş oldukları çileci ahlak anlayışından kaynaklandığını ele alır.



106

Hale Nur Uyanık

“Tanzimat hareketi, hukuk planında dahi Batılılaşma değil, 
Batının sömürgesi olma hareketidir”. Tanzimat gibi son derece 
karmaşık, çok yönlü bir toplumsal hareketi gene tek yönlü neden-
selliğe dayanan bir yöntemle anlatmaya eğilimli olduğunu gös-
termektedir. Eğer Tanzimat, salt ekonomik yönüyle ele alınırsa 
evet buna sömürgeleşme oluşumu gözüyle bakılır ama töre, adet, 
hukuk, öğretim eğitim yönünden bakarsak bir batılılaşma hare-
keti olarak görünür. Bunu çoğulcu yöntem anlayışı içerisinde ele 
alırsak Tanzimat ekonomik neden göstergesinde sömürgeleşme 
hareketi olduğu kadar çoğulcu yöntem perspektifinden bakıldı-
ğında aynı zamanda bir batılılaşma hareketidir” (Kösemihal, 
1969: 13-14).

Simplist yöntem anlayışının bu yöndeki eksikliğine vurgu 
yaparak eleştirdiği eserde D. Avcıoğlu, Osmanlı’nın toplum-
sal değişim sürecinin ekonomik nedene bağlı nedenlerden ol-
duğunu belirtir. Kösemihal ise bunun tek yanlı nedenselliğe 
dayalı olmadığını ileri sürer. Kösemihal, Osmanlı Devleti’nin 
zayıflaması batı karşısında güç kaybetmesinin salt nedeninin 
ekonomik değil yaşam şekline dayalı olduğu söyler. Osmanlı 
Devleti’nin göçebe toplum yapısına sahip olması, kültür ve 
yaşam şeklinin özelliklerinin batıdan farklılık göstermesi ve 
burjuva etkisinin olmaması bunlar yerine geliştirilen ATÜT’e 
dayalı sistemin, askeri düzenin, dinin vb. unsurların etken 
olmuş olabileceğine vurgu yapar (Sağ, 1999: 296-301). Yani 
toplumdaki bu değişim sürecinde yaşanan çeşitli olayların 
nedenini tek başına ekonomi kaynaklı olarak gören ve diğer 
gelişen olayların ise bunun sonucuymuş gibi ele alan yöntem 
anlayışına eleştirel bir tutum göstermiştir. Kendisi toplumda 
yaşanan olayları tek yanlı nedenselliğe dayanarak açıklayan 
simplist yöntem anlayışı yerine çoğulcu (plütarist) anlayış 
çerçevesinde açıklanması gerekliliğini savunur. Karl Marx’ın 
diyalektik kuramına da bu anlamda eleştirel bir yaklaşım 
göstermiş olduğunu söyleyebiliriz. Çünkü Marksist anlayışın 
temelini oluşturan diyalektik anlayışta ortada belli bir “ne-
den” ve onun üzerine ortaya çıkardığı “sonuç”lardan oluşan 



107

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

anlayış vardır. Bu durumda Kösemihal’e göre ekonomi, üre-
tim şekli, din, kültürel yapı vs. herhangi bir kurum, sosyal re-
alitenin bütün kurumlarını ortaya koymada tek başına yetkin 
durumda olmamalıdır. Kösemihal toplumsal gerçeğin hare-
ket halinde olduğunu vurgulayarak, gerçeği kavramak için 
tutulacak yolun “tek” olduğunu kabul etmemektedir. O bu 
anlayışa karşı bütünü parçalara bölerek (tümdengelim) çeşitli 
yöntemleri kullanma anlayışını benimser (Sağ, 1999: 296-301). 
Eğer toplumsal gerçek bir oluş içerisindeyse olmuş bitmiş ka-
bul görmüş bir olgu üzerinden, olmakta olanı değerlendir-
mek onun özgünlüğüne karşı tehdit oluşturur. Keza olmuş 
olan bir durumu dışsal bir gerçeklikle açıklama yoluna gidil-
mişse bile bu bir yöntem olarak değil yaklaşım, teknik yolu, 
model olarak seçilmesi görüşündedir. Kısacası Nurettin Şazi 
Kösemihal Gurvitch’ten etkilendiği derinlemesine sosyoloji 
anlayışı ile Türkiye’deki değişimi ve toplumun düzenini açık-
lama yolunu izlemiştir.

Jacob L. Moreno ve Sosyometri Tekniği Üzerine Görüşleri

Rumen asıllı Amerikalı psikososyoloji uzmanı olan 
Jacob Lévy Moreno, sosyometrinin kurucusu olarak anı-
lır. Sosyometrinin kurumsallaşması ve bilimsel çalışmlarda 
kullanılan bir yöntem olması onun bugün halen anılmasın-
da önemli bir rol oynar. Moreno’nun kim olduğu üzerine 
Ayşen Şatıroğlu “J. L. Moreno ve Sosyometri Üzerine” adlı ma-
kalede Moreno’nun, gençliğinde din adamı olmak ile pozitif 
bilimlere yönelme konusunda kararsız kaldığı ama tercihini 
Viyana’da tıp eğitimi almaktan yana kullandığını ifade etmiş-
tir. “Sosyometri yöntemini geliştirirken de Darwin, Nietzche, 
Freud, Bergson, Alman fenomenologlar, Marx gibi düşünür-
lerin görüşlerinden feyz alan Moreno, aynı zamanda teolojiye 
olan ilgisinden, bağından kopmadan da spontanlık ve yara-
tıcılığın sadece tek bir varlıkta mevcut olduğunu O’nun da 



108

Hale Nur Uyanık

Tanrı olduğunu” (Şatıroğlu, 1999: 112) yönteminin her aşa-
masında vurgulamaya çalışmıştır.

İlerleyen zamanda Amerika’ya göç eden Moreno çalış-
malarını burada geliştirmiş ve devlet tarafından da destek-
lenmiştir. 1934’te başkan Rooselvet’in, Kaliforniya’ya yönelen 
göç dalgası sorununu durdurmaya yönelik politikasının çö-
zümünün bir parçası olarak sosyometriden yararlanılmıştır. 
Amerikan toplum yapısına hitap eden sosyometri pratikte 
sağladığı yararlar ile birçok soruna yönelik çözümler sunmuş-
tur. Bu yöntem Hava kuvvetlerinden çeşitli endüstri kurum-
larına kadar pek çok alanda uygulanmıştır. Sosyometrinin 
1950’lerden sonra dünyaya hızla yayılmasındaki en önemli 
etken ise fabrikaların yaygınlaşmasıyla birlikte ortaya çıkar-
dığı toplumsal değişimi ve insan ilişkilerine yansıyan yeni 
tutumların sonuçlarını anlamaya çalışma çabasıdır. Kapitalist 
yaşam tarzı, göç hareketleri gibi toplumsal olaylar kültürel 
kodlarda köklü toplumsal değişimlere sebep olmuş bu du-
rumların nasıl geliştiği ve ne gibi sosnuçlar doğurduğunu 
mikro düzeyde ele almak için sosyometri tekniği doğmuştur. 
Bu yöntem özellikle fabrika işçileri, göçmenlerin adaptasyo-
nu gibi konuları inceleme alanına dâhil etmiştir. Ülkemizde 
de sosyometrinin geliş amacını bu çizgiden okuyabiliriz.

1950-1960’lı yıllar Türkiye’de sanayileşmenin gelişimiyle 
artan işçi sınıfının doğumu, köyden kente göç dalgasının hâ-
kim olduğu yıllardır. Göçlerle kente gelen bireyler, yeni bir 
sınıfın doğumunu gerçekleştirerek toplumsal anlamda yeni 
kodların da üretimi ortaya çıkaran kesimi oluşturdu. Ortaya 
çıkan işçi sorunları ve üretim, tüketim, yönetim ve organi-
zasyonlardaki ilişkiler yani küçük grup ilişkileri sosyometrik 
testlerle anlaşılır kılınmaya çalışılmıştır.

Ülkemizde bu yöntem 1950’lerin sonuna doğru Nurettin 
Şazi Kösemihal’in, Moreno’nun “Sosyometrinin Temelleri” adlı 
kitabını Türkçeye çevirmesiyle tanınmaya başlanmıştır. Tam 



109

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

da bu noktada Kösemihal’in, Moreno’nun yöntemi olan sos-
yometri yöntemini tanıtması ve ülkedeki değişimi anlamada 
bu yöntemin çözüm sağlayacağına inanması bu yöntemin 
üniversitede ders olarak okutulmasında öncülük etmesine 
sebep olmuştur.

Kösemihal, sosyometri derslerini 1955-1956 öğretim yı-
lında tecrübi sosyosloji sertifikası kapsamında dersler ver-
meye başlamıştır. Kösemihal’in çevirdiği, Paul Descamps’ın 
Deneysel Sosyoloji kitabın bazalan uygulamalı sosyoloji ders-
lerinde daha çok olguların araştırılması Le Play’ın monografi 
yöntemi ve bu yöntem için kullanılan test, anketler ve istatis-
tik tekniklerinin üzerinde durmuştur (Özkan, 2008: 257-258).

Sosyometriyi bir devrim olarak niteleyen Kösemihal, sos-
yometrinin bütün sosyal bilimlerin kullanabileceği bir yön-
tem olduğuna değinir. Ona göre sosyometri her şeyden önce, 
bütün toplumsal olaylara uygulanabilecek yepyeni bir yön-
temdir. “Nitel-Nicel diyebileceğimiz bu yöntemle toplumsal 
olaylara canlı halde, öldürmeden önce anlamak çabası için-
dedir. Toplumsal olayları ölçüye vuran istatistik gibi türlü 
türlü teknikler kullanılmıştır lakin bunların hiçbiri toplum-
sal hayatın o kaynaşan, canlı, hareketli, yenilik getirici yanı-
nı ortaya koyamamış olmuş bitmiş, donmuş, katılaşmış me-
seleleri ölçüsel değerlere vurmuştur” (Kösemihal, 1968: 49). 
Kösemihal’in bu yöntem üzerine çabaları 1970’lerin başlarına 
kadar çeşitli çalışmalarla devam etmiştir.

Nurettin Şazi Kösemihal’in bu yöntemi tanıtma adına 
yaptığı girişim sadece kürsüde ders olarak okutulma duru-
munda kalmamış, yöntemi somutlaştırmak adına akademik 
yayınlarla gazetelerde, dergilerde, pek çok yerde kaleme al-
dığı makale ve incelemeleriyle sosyometriyi ülkemize tanıt-
mada öncü çalışmalar yapmıştır. Yöntemin tanıtımına yöne-
lik çalışmalarını büyük çoğunlukla Sosyoloji Dergisi’ndeki 
makaleleri ve Cumhuriyet Gazetesi’ndeki köşe yazılarından 



110

Hale Nur Uyanık

ulaşılmaktadır. Bu husus üzerine yaptığı çalışmaları be-
lirtmek gerekirse bunlar; “Sosyometrinin Temelleri” eseri-
nin Türkçeye tercüme edilmesi, “Cybernetics, Sociometry, 
Microsociologie” ve “J. L. Moreno Psikodrama Metoduyla 
Bir Hasta Kemancıyı Nasıl İyi Etti?” makaleleri ve robotlar 
üzerine yazdığı17 köşe yazıları olarak karşımıza çıkmaktadır. 
Nurettin Şazi Kösemihal’in Moreno’nun kazandırdığı sosyo-
metri yöntemine hangi açılardan ilgi duyduğu, sosyometrik 
yöntemin sosyoloji de ne gibi bakış açıları kazandırdığı üze-
rine görüşlerini Moreno’nun “Sosyometrinin Temelleri” (1963) 
isimli çalışmasında “Önsöz” ve “Sosyometriye Giriş” adı altın-
da sosyometriyi ve Moreno’yu tanıtma mahiyetinde yazdığı 
yazılarla bu yönteme olan ilgisini desteklendirerek ortaya 
koymuştur. Kitapta Moreno, Türkçe çeviriye özel bir “Giriş” 
yazmıştır, ardından Kösemihal’e ait bir Sosyometriye Giriş 
yazısı vardır. Kösemihal, yazdığı önsözde sosyometriyi ve ki-
tabın içeriği hakkında bilgi vererek şahsi görüşlerini aktarır. 
Giriş kısmında ise okuyucuya Moreno’nun sosyometri yönte-
mini nasıl oluşturduğunu ve bu yöntemin temel dayanakları-
nın neler olduğunu aktarır. Moreno’nun yazmış olduğu giriş 
bölümünde tanımlar ve kavramları açıklama üzerine yoğun-
laşma hakim iken, Kösemihal bunların nedenleri üzerinden 
yöntemin ortaya çıkışını ve gelişimini irdeler.

J. L. Moreno’ nun “Sosyometrinin Temelleri” eseri-
ni -İngilizce adıyla Who Shall Survive? (Kim Kalacak?) 
- Sosyoloji Dergisi’nde kitap analizi kısmında da ele alan 
Kösemihal, kitap hakkında hem fiziki açıdan hem de içerik 
açısından bilgi verir. İlk olarak değindiği husus Moreno’nun 
görüşlerinin temellerini nereden aldığıdır. Bu noktadaki açık-

17 Konu ile ilgili ilk makalesi 14.03.1958’de Cumhuriyet Gazetesi’nde yayımladığı 
“Robotlar Bilimi Nasıl Doğdu, Nasıl Gelişti?” adını taşıyan yazısıdır. Bunu, “İnsanı 
Robotlaşma Tehlikesine Karşı Koruyacak Yeni Bir Bilim: Sosyometri”, “İnsanı Robot 
Yaratmaya Sürükleyen Sebepler Nelerdir? “Akıl Hastalarının Tiyatro ile Tedavisi Yolu”, 
“Tedavi ve Bilim Yolu Olarak Tiyatro, Psikodrama-Sosyodrama”, “Sosyolojinin Yeni 
Meselesi: Robotlara Karşı Açılan Savaş” adlı yazıları izlemiştir (Şatıroğlu, 1999: 113). 
Bu çalışmalar tezin ilerleyen bölümlerinde incelenmiştir.



111

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

lamasında, tıp eğitimin yanı sıra felsefeye olan ilgisi ve Freud, 
Bergson, Marx ve Alman Fenomeloglarının düşüncelerinden 
etkilendiğini aktarmış ve teolojik anlamda tanrıyı üstün aşkın 
bir varlık olmasından öte insanın yaratıcı kendiliğindenlik ile 
tam bir olgunlukla ona ulaşabileceğini dile getirmiş. Moreno, 
yaratıcı beliğine ve kendiliğindenliğe ulaşmış bireyin tanrıyı 
büyülü bir varlık olarak farklı yerlerde aramayacağını söyler. 
Bu yolla hürlüğe ulaşmayı sağlayan bireyi yöntemsel olarak 
ele alabilecek yegâne teknik ise sosyometridir. “Varlığımızın 
büyük bir kısmı bu fertler arası, kişilerarası münasebetlerin 
kurduğu “realite” ye bağlıdır. Bu “realite” nin gerçek tabiatı-
nı bulup ortaya koymak, bu “realite” de insanların “yaratıcı 
kendiliğindenlik” ini serbestçe geliştirecek bir organizasyo-
nun kurulma çarelerini araştırmak Sosyometri’nin başlıca 
ödevidir” (Kösemihal, 1956: 202).

Sosyometri yönteminin anlayışında kritik nokta nitel-ni-
cel arasındaki ilişkidir. Bu yöntem, insan hürlüğünü Bergson 
ve Freud’un determinizmi eleştirdiği gibi eleştirir hürlüğün 
ancak determinist anlayıştan uzaklaştığı zaman gelişeceğine 
vurgu yapar. Bu nedenden dolayı nitel ve nicel unsurların 
zaman ve mekan mefhumundan kopuk olan yönünü önem-
li bir kriter olarak görür. Moreno bu kopukluğun toplumu 
anlamada sağlıklı olmayacağını toplumu “insanın karşılıklı 
tesir münasebetlerinde, toplumlarda, kendiliğindenlik ve ya-
ratma gibi kendini ortaya koyabilme becerisini her çeşit sos-
yal yapının temeli olarak görür. Kendisine göre sosyolojinin 
en büyük kusuru bu kaynaşma yaratma halinde olan olayları 
bütün canlılığıyla yakalayamamasıdır. Sosyal oluşumla (pro-
cessus) ilgili incelemelerde sosyoloji, bu oluş ve yaratma ha-
lindeki olaylarla değil de daha ziyade olmuş bitmiş, tavrı kaç-
mış olaylarla uğraşarak zaman kaybetmektedir (Kösemihal, 
1956: 203). Böylelikle makro anlamda topyekûn toplumu 
sosyoloji olarak inceleyen anlayışa eleştiride bulunmuş olur. 
Kösemihal, sosyal bilim ve sosyoloji içinde gerçekleşen akım-



112

Hale Nur Uyanık

lardaki değişimlerin coğrafi özelliklere göre farklılaştığını dile 
getirir. Sosyolojinin varoluşunu Fransız Devrimi’yle başladı-
ğını S. Simon, Comte, Durkheim, gibi Kıta Avrupasını genel-
leyen bir yöntem ile ele alan görüşten, Sosyalist Germen –Rus 
ortaklığına dayanan görüşlerin makro düzeyde toplumu ele 
alma biçimlerine yönelik bir tarihsel gelişimin varlığına de-
ğinir. Kendisi eleştiri ve demokrasi kültüründen doğan daha 
küçük gruplar ve belli zümreleri ele alan Amerikan sosyolo-
jisi yaklaşımının istatistiki verilerinin ışığında yapılan derin-
lemesine gözleme dayalı yöntemi benimsediğini dile getirir 
(Kösemihal, 1961b: 64-65). Çünkü sosyometri yöntemi onun 
için düşünce alanında, sosyal bilimlerde bir yöntem devrime 
yol açmıştır. Bu devrim sosyolojinin katı, genelleyici bakış 
açısını kırarak yerine daha mikro verilerle gerçekliğe ulaşma 
yolu sağlamıştır.

Nurettin Şazi Kösemihal’e göre Amerikan sosyolojisinin 
bu kadar parlamasına sebep olan durumun sosyometri yönte-
minin uygulama alanı bulmuş olmasıyla başlamıştır. Çünkü 
“sosyometrik hareketin; sosyal bilimlerin çeşitli dallarına olan 
doğrudan doğruya ya da araçlı etkilerini; zümrelerin dinami-
ği, aksiyon üzerine araştırma, oluşumların (processus) ve kar-
şılıklı etkilerin (interaction) analizi gibi türlü adlara ve şekille-
re bürünmesi” (Kösemihal, 1961b: 66) bu yöntemi diğerlerin-
den ayrıcaklı kılar. Sosyometrinin böylelikle yöntem olarak 
bize ferdi durumlar üzerinde gelişen tutumlar üzerinden veri 
sağlama konusunda özel bir yöntem olduğunu söyleyebiliriz. 
Sosyometrinin amacı insanı ölçmek ve açıklamaktır bunu ya-
parken de olmuş olaylar ile değil, insan ilişkilerinin eylem ha-
linde olduğu canlı olaylara ile ilgilenir. Sosyometri yöntemi 
sayesinde insanlar spontanlık ve yaratıcılıklarını kullanma 
ve yarına kalma şanslarını arttırmaktadırlar. Psikodrama ve 
sosyodrama arasındaki farka gelince “birincisinde sahnede 
yer alan birey iken ikincisinde yardımcı egolarla zümrelerde 
yer alır birinde bireyin düşünceleri, sorunları, ön planda iken 



113

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

ötekinde ise belirli bir kültürü temsil eden zümreler, kolek-
tif ideolojiler incelenir” (Moreno, 1963: LXIV). Sosyometrinin 
incelenme alanına ise bireyin yardımcı egolar, zümreler ve 
kolektif ideolojilerle olan ilişkiselliği girer. Bu nedenle ha-
yatı bir tiyatro sahnesi, sahne üzerinde geçen tüm olaylarda 
sosyometrinin konusu dahiline girer. Aynı zamanda toplum 
hayatı ile tiyatro hayatı “hürlük” derecelendirmesi adına da 
birbirine benzerlik gösterir.

“Toplumda, aktörün rollerinin belli kanun norm ve tö-
relerle sınırlandırılması aktörün hürlük durumunu sınırlar. 
Mesela, bir cemaate namaz kıldıran hocanın hareketleri, oku-
yacağı dualar, söylediği sözler belli kurallarla aktöre dayatı-
lır. Tiyatroda da yüklenilen roller ne kadar senaryoya, metne 
bağlı olursa aktör, o kadar sınırlı roller sergiler ama tam bir 
hürlük içinde oynanan tuluat oyununa baktığımız zaman rol-
ler sonsuz derecededir” (Moreno, 1963: LXV). Gurvitch’in işa-
ret ettiği bu husus Moreno sayesinde mikrososyolojik alanda-
ki “gözleme dayanan yöntem ve teknikler üzerinden “kendi-
liğindenlik” ve “sosyal bağlaşma” durumlarıyla, toplumdaki 
rollerimizi icra etmedeki eylemselliği anlamada daha derin 
sonuçlar elde etmemize yardımcı olur. Bu yönüyle sosyomet-
riyi özel kılan nedenin altında çeşitli sosyal olaylarla arasın-
daki fonksiyonlu bağlaşmanın hiçbir zaman belli bir sabitlik 
çizgisinde gerçekleşmeyeceğine yönelik izlediği yöntemsel 
anlayış yatar. Bu fonksiyonu bağlılaşmaların Durkheim sos-
yolojisi anlayışında hakim olan dışsal olgular gibi bütün sos-
yal tiplerde aynı reaksiyonu göstermez. Kösemihal’in sosyo-
lojide benimsemiş olduğu derinliğine bütün katlar ve sosyal 
realitenin görünüş hali değişkenlerin derecelerine göre deği-
şim gösterir. Bu sebepten ötürü, sosyolojide hesabı ancak sı-
nırları iyice belirmiş gerçek kadrolar içinde değer kazanabilir, 
sosyometrinin de önemi bu noktada başlamaktadır. Bu yönte-
me talebin sebebi, bir zümrenin realitesi üyelerinin birbirine 
olan davranışlarının hesaplanmış ihtimallikleriyle fiili dav-



114

Hale Nur Uyanık

ranışları arasındaki çıkarımlar olduğudur (Kösemihal, 1956: 
202). Zümreler arasındaki realitenin ortaya koyduğu eylem-
leri izleme amacıyla sosyometri testi kullanılır. Moreno’ya 
göre sosyal dünya Trichotomy diye adlandırdığı dış top-
lum, sosyometrik (matrix), ve sosyal gerçeklik üçlüsünden 
meydana geldiğini iddia eder. Burada “dış toplumdan kasıt, 
toplumu oluşturan küçük, resmi, elle tutulur gözle görülür 
zümrelerdir. Sosyometrik (matrix) ise toplumun gözleme el-
verişli olmayan lakin çözümleme ve analiz yapılan kısmıdır. 
Sosyal gerçeklik ise ikisinin çatışmasından meydana gelen 
durumdur. Dış toplum ve matrix’in çatışması dinamik sosyal 
zümreleri yani sosyal gerçekliği doğurur. İstek, sevgi, sem-
patiye dayanan bu zümreleşmeler, sosyometrik yani matrix’i 
teşkil eder” (Moreno,1963: LVII). Bu test özellikle yatılı okul-
lar, suçlu çocuklar yurdu, işçi kampları, fabrikalar gibi küçük 
toplulukların oluşturduğu alanda uygulanmıştır. Sosyometri 
testi ile bireyin iş üzerindeki mimik ve sözlü ifadelerinin kul-
lanışı, işe katılımı kendisiyle münasebet halinde olan grubun 
diğer üyelerine olan tutumu tespit edilmeye çalışılmış kısa-
cası bireyin kendini ortaya koyuşu ve bu süreçteki yaratıcı 
benliğinden doğan eylemler anlamlandırılmaya çalışılmıştır. 
Sosyometri testinde araştırılan noktada da bu eylemlerdeki 
yaratıcılığı ve potansiyelin ortaya çıkmasıdır. Sosyometri tes-
tinde yatan temel ahlak ilkesi ise şudur: “doğru söyle, doğru 
cevap al, zümreye sevgiyle bağlanırsan, o da sana sevgiyle 
bağlanır, içinden geldiği gibi davran, aynı karşılığı bul” gibi 
davranış tutumlarının gelişmesini ister. Sosyometri testinin 
uygulandığı en önemli çalışmalardan biriyse New York’ta 
Hudson civarındaki “Suçlu Çocuklar Evi’yle ilgili yapılmış 
araştırmadır (Moreno, 1963: LXI).

Ülkemizde sosyometrik çalışmalar ne yazık ki tam anla-
mıyla akademide karşılığını bulamamıştır. Türkiye’de sos-
yometriyi uygulamalı sosyoloji içinde okutan tek isim ise 
Kösemihal olmuştur. Kösemihal hem P. Descamp’ın tecrübi 



115

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

sosyolojisi hem de Moreno’nun sosyometri gibi mikro alana 
yönelik yöntemleri tanıtmasına rağmen uygulamaya yönelik 
bir araştırma kaydedememiş çalışmaları sadece teorik düzey-
de ilerleme göstermiştir. “Türk üniversitelerinde sosyometri 
anabilim dalı olmasına rağmen yapılan çalışmaların çoğu sos-
yometrik değil, daha çok yapılan yorumcu mikrososyolojik 
monografilerdir. Bu monografiler de çoğunlukla köy, gece-
kondu semtleri, şirket ve okul monografileri” (Özkan, 2008: 
258) olarak uygulama alanları bulmuştur. Sosyometrik çalış-
malar ilerleyen zamanlarda psikoloji alanında daha fazla yer 
edinmiş bilhassa psikodrama ve sosyadrama yöntemleri ile 
psikolojik sorunlara yönelik çözümler üretmiştir.

Sosyometri yöntemin sosyoloji alanında yeterince yer 
edinememesine yönelik Kösemihal’in öğrencisi olan Meral 
Çelen’in (2016) “Meral Çelen’in Anıları: Çocukluk ve İlk Gençlik 
Yıllarım, Aziz Nesin’li Yıllar” adlı otobiyografik eserinde yer 
verdiği tespitler önem taşır. Tecrübi sosyoloji alanında öğ-
renci olan Çelen, o dönem Kösemihal’in derste onlardan 
Moreno’nun sosyoloji anlayışı çerçevesinde bir köy hayatı 
için neler yapılması gerekliliğine yönelik bir köy tasavvuru 
yapmaları adına ödev verdiğinden bahseder. Çelen bu yön-
temle ilgili istenilen ödevin, toplum içinde aktif çalışmalar 
yapması gereken sosyologları birer idealist filozofa dönüş-
türdüğü yönünde görüşlerini derste dile getirir. Çelen, bu 
ödevin uygulamasının yapılması isteyen Kösemihal’e derste 
tepki göstererek “Türkiye’de Moreno’nun sosyolojisinin uy-
gulama alanın mümkün olamayacağını ve deneysel sosyolo-
jinin masa başında bir kurgu olarak yapılmasına yönelik eleş-
tirilerini dile getirir”. Çelen, Kösemihal ile girdiği bu diyalog-
da sosyologların masa başında olayları kurgulamak yerine 
toplumla iç içe olması gerektiği yönünde fikrini beyan eder 
(Çelen, 2016: 515-516). Meral Çelen’in, Kösemihal ile arasında 
yaşadığı bu anı Türkiye’de sosyometrik çalışmaların uygu-
lama alanının neden tam anlamıyla sosyoloji alanında işlev-



116

Hale Nur Uyanık

sellik kazanmadığına yönelik nedenleri bize göstermektedir. 
Çünkü sosyoloji halen toplumun nasıl olduğuna değil, nasıl 
olması gerektiğine kafa yormaya çalışmıştır. Çelen, sosyolog-
ların olması gereken bir toplum tahayyülünden çıkıp var olan 
gerçeği incelemesi gerekliliği yönündeki görüşlerini ortaya 
koyarak bu yöntemin toplumumuzda uygulama alanının güç 
olduğuna yönelik eleştirilerini sunmuştur.

Nurettin Şazi Kösemihal’in sosyometrik çalışmalar ala-
nında öncülük etmiş olduğu en önemli durum olarak karşı-
mıza, danışmanlığını üstendiği lisans tezleri çıkar. Bu tezler, 
Nurettin Şazi Kösemihal’in sosyometrinin, sosyal bilimler 
üzerindeki etkinliğini ortaya koyma yönündeki yaptırmış 
olduğu çalışmalardır. Bu çalışmalar öğrencilerin lisansta al-
dıkları teorik bilgiyi sahada kullanabilmeleri adına açılmış 
kapılardır. Buna en büyük katkı dönemin sosyoloji bölümü 
asistanları olan Oya (Sencer) Baydar ve Muzaffer Sencer 
tarafından sağlanmıştır. Lisans bitirme tezleri, uygulama-
lı olarak bu yöntemin kullanılabilirliğine örnekler teşkil et-
mektedir. Yöntemin uygulamasını lisans tezlerinde kullan-
dıran Kösemihal, öğrencisi olan Özden Sümer (1965) “Azot 
Sanayii T.A.Ş. Kütahya Azot İşletmelerinde Bir Sosyometrik 
İnceleme” adlı çalışma yaptırmıştır. Ö. Sümer tezi işletmenin 
belirlenmiş olan bir departmanda, belli bir işçi zümresi üze-
rinde yapmıştır. Amacı ise endüstrideki iş kazaları ve zümre 
içindeki bireylerin birbirlerine duydukları sempati arasındaki 
ilişkiyi ele almaktır. İş kazaları araştırmanın bağımsız değiş-
kenini oluştururken bireylerin iş arkadaşına sempati duyma-
sı çalışmanın bağımlı değişkenidir. Tezde, zümredeki birey-
lerin birbirine ne kadar sempati ile yaklaşımları oluşmuş ise o 
kadar az iş kazasının olduğu verilerine ulaşılmış. Çalışmanın 
ölçütlerine göre bunu yaparken kişiler belli kodlar ile kod-
lanarak ilişki dinamiklerinin gerekçeleri her bir bireyin ayrı 
ayrı detaylı sorularla tespit edilmiştir.



117

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Sosyometri üzerine pek çok lisans tezi yaptıran 
Kösemihal’in bu yöntemi kullanarak araştırma yapan bir diğer 
öğrencisi Ali Nadir Sencer (1969) “Mehmet Akif Okulu’nda 
Sosyometrik Araştırma” mezuniyet tezinde ele aldığı konu-
nun bağımsız değişkenini öğrenci zümresinin oturma yerleri 
olurken bağımlı değişkeni ise yanlarında oturan kişiyle olan 
ilişkisiden oluşmuştur. Bu çalışmada bireylerin yanında otu-
ran arkadaşından memnun olma veya olmama durumu tes-
pit edilmiş, memnun olanlarda okula ve derslere karşı daha 
çok bağlılık görülürken, istemediği itim yaşadığı kişi ile otu-
ranlarda okul genel olarak sıkıcı bir yer addedilmiştir.

Bu çalışmada Ali Nadir Sencer okulun bina yapısı, tarihi, 
hakkında bilgi vermiş, tüm sosyometrik çalışmalardaki gibi 
zümrede yer her bir birey belli kodlar alarak itim çekim tutum 
soruna yönelik cevaplar vermiştir. Bu çalışma diğer çalışma-
dan farklı olarak verilen cevaplar üzerinden bir sosyogram 
yani ilişkilerin haritalandırılması yapılmıştır. Sosyogramda 
çıkarılan sonuçlar ve kavramlar belli sembollerle ilişkilendiri-
lerek aktarılmıştır.

Nurettin Şazi Kösemihal, Moreno’nun mikrososyolojik 
olaylara tatbik ettiği çeşitli sosyometri metotları ve bunların 
dayandıkları kendiliğindenlik – yaratıcılık - eylem üzerinden 
tespitler yapan sosyometri yöntemini 20. yy insan bilimleri 
alanındaki en büyük buluşlardan biri olarak görür. Fertler 
arası ilişkilerde kendiliğindenlik ve yaratma gücünün ince-
lenmesini sosyolojinin determinist yaklaşımdan kurtulması-
nın yolu olduğuna vurgu yapar. Sosyometri yöntem olarak 
sosyolojide çok fazla tutulmamış fakat diğer sosyal bilim 
dallarında –bilhassa psikolojide- yer edinmiştir. Moreno’nun 
geliştirmiş olduğu bu teknik ve anlayış sosyal bilimlerin pek 
çok alanında hatta tıp alanında bile kendine yer edinmiştir. 
Psikodrama ve sosyadrama yöntemi sosyometrinin diğer 
alanda kullanıldığı tekniklerdendir. Örneğin, Moreno’nun 
psikodramadaki amacı başka oyuncular olmak üzere tüm 



118

Hale Nur Uyanık

grup üyelerinin katarsis (duygusal boşalım) yaşamalarına 
olanak sağlamaktır.

Psikometrinin amacı toplum içinde karşılaşılan sıkıntı, 
sorun ve ruhsal hastalıklara yönelik olarak vurgulamış oldu-
ğu yaratıcı kendiliğindenliği ortaya koyması adına sağladığı 
alan ile birey kendini, korkularını aşarak hayatta kalma se-
rüvenine devam eder. Moreno’nun bu teknikle tedavi ettiği 
kemancının serüvenini Kösemihal Sosyoloji Dergisinde “J. 
L Moreno Psikodrama Metoduyla Bir Hasta Kemancıyı Nasıl İyi 
Etti” (1960) adlı makalede kaleme almıştır.

Hastanın anamnezi18 çıkarıldığında hastalık nedenleri 
“sosyal atom”19undan öğrenilir. Sosyal atomuna bakıldığın-
da hasta gücünün büyük bir kısmını sanat hayatına, orkest-
rasına verirken çok az bir gücünü ailesine ve arkadaşlarına 
verir. Bu iki yaşam dünyası arasında bir münasebet, etkile-
şim neredeyse yok denecek kadar azdır. Arkadaşlarını ailesi 
ile tanıştırmaz, ailesini de işine dâhil etmez. Hasta temelde 
aile bireyleri ile de sorunlu ilişkiler içindedir. Bu kemancı in-
sanlardan çok eşya, sembol ve rollere daha büyük önem at-
feden bir sosyogram ortaya koymuştur. Sosyogramında en 
önemli unsuru ise “keman” yer alır (Kösemihal, 1960a: 80-86). 
Moreno tedavi esnasında iyileşme gösteren hastanın davra-
nışları üzerine gözlemlerinde “çabaladıkça, korkulu hayaller 
bomboş kalan zihnini daha büyük bir hızla sarmakta... bir 
kimsenin zihninde o anda boşluğu dolduracak hayaller stoku 
olmadı mı, bilinç dışındaki hayaller bir anda zihnini böyle sa-
rıverir” (1960a: 89) çıkarımında bulunur. Yani Psikodrama ile 

18 Anamnez: Tıp dilinde hastanın yaşadığı hastalığın hikâyesini belirtmek 
amacıyla kullanılır.
19 Sosyal atom: Bir bireyin duygularını etrafındaki grup üyelerine yansıttıkça 
ve bu grupların üyeleri de duygularını ona doğru yansıttıkça, her iki tarafta 
karşılıklı bir etkileşim ağı meydana getirir. Birey ve grup arasındaki bu itme-
çekme meselesi “sosyal atom” olarak adlandırılır. Sosyal atom bireyin grupta 
yer aldığı resmi pozisyonlardan ayrıdır. Buna örnek vermek gerekirse bireyin 
ailedeki konumu sosyogramında onun sosyal atomunun temelini yansıtan 
unsurdur. 



119

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

hastalık konusunun kişiden kişiye değiştiğini bizlere keman-
cı örneği üzerinden gösterir. Bunun için Moreno, hastanın 
zihnin dengesini sağlaması için hatanın tedavi edici hayallere 
yönelmesini telkin ediyor, hastadan özellikle, eseri oluşturur-
ken bestecinin gözünün önünde belirmesi mümkün olan ha-
yalleri canlandırması isteniyor.

Kısacası Moreno, psikodrama yöntemiyle hastanın pato-
lojik sorunun köklerine, derinlerine inerek sorunun yüzeye 
çıkmasını sağlamakla hastalıklı olan davranış yerine olması 
gereken sağlıklı davranış ve tutumları tiyatro, drama yönte-
miyle bireyin kendiliğindenliğini ortaya koyarak çıkartması 
gereken bir süreç olduğunu ortaya koyar.

Nurettin Şazi Kösemihal, sosyometri yönteminin 
Türkiye’de tanıtmış olmasına ve söz konusu yöntemi “dev-
rim” olarak nitelemesine rağmen çalışmaları hep teorik dü-
zeyde kalmış ve sosyometri ile ilgili kendisi bizzat herhan-
gi bir uygulama yapmamıştır. Bunun bir nedeni II. Dünya 
Savaşı sonrasında bizim toplumumuzda diğer toplumlarda 
meydana gelmiş göç dalgasına benzer bir olayın olmaması-
dır. Savaş sonrası başka topraklara göç eden bu küçük zümre-
ler azınlık olarak adapte olmada zorluklar yaşamıştır. Bizim 
ülkemizde ise bu çalışma yeni doğan işçi sınıfının adaptas-
yonu üzerinde daha çok yer edinmiştir. Kösemihal’in sosyo-
metrinin gelişmesi yönündeki bu isteği 20.yy’da sosyolojinin 
görevi olarak görünen toplumsal kanunları araştırmak yerine 
daha ince ve teferruatlı araştırmalarla daha çok zümrelere ve 
küçük gruplara yönelik çalışmalar yapılması ve onları olayla-
rın gidişatı içerisinde anlama üzerine olmuştur. Kösemihal’in 
ölümünden sonra sosyometri yöntemi giderek güncelliğini 
kaybetmiş fakat sosyometrinin Türkiye’deki macerası, Dr. 
Nihat Nirun’un önerisi sonrasında YÖK kanunuyla sosyoloji 
bölümlerinde anabilim dalı olarak yer almasıyla devam et-
miştir (Şatıroğlu, 1999: 113). Böylelikle bu başlık altında sos-



120

Hale Nur Uyanık

yometrinin nasıl bir yöntem olduğunu, toplumu ne şekilde 
ele aldığını ve ülkemizde neden sosyoloji alanında yeterli 
önemi görmediği ele alınmıştır.

Sosyometri ve Sibernetik Bilimleri Etkisinde Robotlar Üzerine 
Bakış Açısı
1950’lerden sonra sosyal bilimlerde sosyometri yöntemi-

nin gelişmesinin yanında gelişen teknolojiyi diğer bilimlere 
entegre etme amacıyla ortaya çıkan bir gelişimde sibernetik 
biliminin yaygınlaşması olmuştur.

Dünyada bilhassa Batılı devletlerin tarihsel süreç içeri-
sinde 1950’li yılların sonları 60’lı yılların başlarını kapsayan 
dönem kapitalizmin kültürel kodlarının sosyal hayata enteg-
re edildiği, seri üretimin artık tam doyuma erişip yaygınlaş-
maya başladığı bir dönemdir. Oluşan göçler sonucunca halk-
lar belli kesimler ve yönelimlerini oluştururken kalkınma 
sürecine geçen toplumlarda, teknolojinin, robotların, üretilen 
cihazların bu süreci kolaylaştırmada rol oynadığını söyleye-
biliriz. Nitekim dönem içerisinde tüm dünyada baş gösteren 
bilimsel faaliyet bugünkü yapay zekânın temelini atan yeni-
likler ortaya çıkarmaktaydı.

Ülkemizin de izlediği batı politikası ekseninde, bilimsel 
çalışmaların bu doğrulta yol aldığı gerçeği içerisinde üniver-
site hocaları batılı okullara gitmiş, özellikle Amerika’daki 
üniversitelerde öğrendikleri yeni yöntemleri ülkede uyarla-
ma ve yeşertme çabası içinde çalışmalar ortaya koymuşlardı. 
Bilhassa makine mühendisliği alanında hız kazanan çalışma-
lar yaygınlık göstermiş ve toplumda yeni bir etkileşim süreci 
doğmuştur. İnsan beyninin çalışma yapısı ve problem çöz-
me yeteneğinin makinelere entegre edilmesi düşüncesi ma-
kineler bunu yapabilir mi yapabilirse nasıl yapar? sorusuna 
dönemin en önemli bilim adamlarından biri olan Cahit Arf 
1959 yılında Erzurum’da “Makine Düşünebilir mi ve Nasıl 



121

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Düşünebilir?” başlığı altında verdiği konferansta makinele-
rin insan gibi yapabilme becerisinin kazanmasını ele almış. 
Yapmış olduğu analizde beynin söz ve eylemleri tespit etme 
ve bir yerde depolama işlevine vurgu yaparak ön beyinde de-
polanan argümanların kendini zamanla tasnif ederek hafıza 
oluşturduğuna dikkat etmiştir. Daha sonra bu aşamada ön 
hafıza devreye girerek hesap ve benzerlik kurma yoluyla bil-
giyi oluşturmuş olduğunu ve bu bilgiler sayesinde problem 
çözme ve eylemde bulunma yetisine sahip olduğu bilgisini 
aktarmıştır (Arf, 1959: 99-100). Bilimin insan beyninin çalışma 
prensiplerine ulaşması sonucu geliştirilen yapay zekâ temelli 
makineler ve robotlar gündelik hayata girerek insan ve top-
lum ilişkisinde yeni sorular ve sorunlar doğurmuştur.

1950’li yılların sonu 60’lı yılların başları, fen ve doğa bi-
limlerinde makineleşme, silahlanma, robotlar ve yapay zekâ-
nın temellerinin atıldığı çalışmaların gelişim gösterdiği bir 
dönemdir. Bu gelişmelerin toplumda yansıması ile sosyal 
bilimlerin de bu konular üzerinden çalışmalar yaparak toplu-
mu anlamaya çalıştığı dönemlerdir. Makineleşmenin birçok 
iş sahasında hatta gündelik hayatta bu denli yaygınlık kazan-
ması ile birey ve makinelerin etkileşiminden doğan sorunlara 
çözümü sosyoloji sibernetik bilimine yaklaştıran sosyometri 
yöntemini kullanmakta bulmuştu. Aslında bu anlayış sos-
yolojinin kuruluşundan beri kendini göstermektedir. Keza 
Descartes’in kartezyenci akıl yürütme sistemi, sosyal bilim-
lerde hermeneutik paradigmanın oluşmasına temel oluştur-
muştur. Darwin’in doğal seleksiyon anlayışı, sosyal bilimler-
de Herbert Spencer tarafından sosyal darwinizm yöntemini 
oluşturmuştur.

Geçmişte olduğu gibi fen ve doğa bilimlerinde gelişme 
gösteren hususların toplumsal etkileşim sürecine etkisi nok-
tasında sosyoloji de doğa bilimlerinin paralelinde gelişen 
uygun yöntemler ile çözümler bulmaya çalışmıştır. İnsan ile 
etkileşim halinde olan her durumun sosyolojik bir yönü oldu-



122

Hale Nur Uyanık

ğuna vurgu yapan Kösemihal, dönem içinde bilimsel alanda 
kendini gösteren makinelerin insan ile olan ilişkisini ele alan 
çalışmalar ortaya koymuş ve insan robot etkileşimini sosyo-
metri ve sibernetik bilimlerinden yararlanarak açıklamaya 
çalışmıştır.

Toplumların etrafında var olan toprak, deniz, bitkiler 
ve hayvanlar ile yaşam şekli gün be gün değişim içindedir. 
Sosyolojinin birçok kuram ve görüşleri bu ilişki üzerinden 
şekillenmiştir. Lakin 20.yy’da değişimin geldiği nokta en 
üst makineleşme ve robotlaşmaya doğru hareket eden, ilkel 
kültür aletleri yerine daha sistematik ve teferruatlı cisimler 
üretme aşamasına doğru gösterdiği eğilim, kültür araçların-
daki değişimin toplumdaki etkileşim sürecini nasıl etkilediği 
önem kazanan konu olmuştur. Kösemihal’in “Sanat ve Fikir 
İşçileri” (1961) makalesinde yer vermiş olduğu “Milli Güç” 
kavramıyla bir toplumun nasıl gelişeceği yönünde tespitleri 
bulunur. Kösemihal’e göre, “Milli Güç” nasıl bir insanın kişi-
liği beden ve şuur güçlerinin bir toplamıysa, bir milletin gücü 
de maddi, manevi kaynaklarının bir toplamı” (Kösemihal, 
1961a: 8) olarak tanımlar. Kösemihal bir toplumun, bir mille-
tin güç kaynaklarını kaba bir sınıflamayla dört bölüme ayırır:

a) 	 Fizik tabiat güçleri (su gücü, hava gücü, kömür, petrol 
gibi yeraltı güçleri, toprağın verim gücü vs.)

b) 	 Biyolojik tabiat güçleri (nebat ve hayvan ürünlerinin sağ-
ladığı güç, hayvan gücü, insanın beden gücü de buraya 
girer).

c) 	 Robotların gücü (en ilkellerinden en ilerlemişlerine kadar 
insanın yarattığı binbir çeşit alet, makine vs.)

d) 	 İnsanın şuur gücü, özellikle yaratıcılık gücü (Kösemihal, 
1961a: 8).

Bu güçlere hareket, canlılık, anlam veren insan şuurudur, 
daha doğrusu insan şuurunun özellikle yaratıcı kendiliğin-
denlik gücüdür. Yaratıcı kendiliğindenlik olmadı mı, diğer 



123

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

güçler toplum için ölü birer yığın halinde kalmaya mahkum-
durlar. Kösemihal bu çalışmasında toplumların elde edecek-
leri gücü hem maddi (teknik, robot, mekanik işler) hem de 
manevi unsurlarla (sanat, müzik, resim, heykeltıraş, tiyat-
ro…) kazanabileceği noktasına değinmiştir.

Nurettin Şazi Kösemihal’in Sibernetik ve Robotlar Üzerine Kaleme 
Aldığı Gazete Köşesindeki Yazıların İncelenmesi
Sosyolojinin Yeni Meselesi: Robotlara Karşı Açılan Savaş
Toplum içerisinde insan her ne kadar gruplar, başka bi-

reylerle etkileşimde buluyor gibi gözükse de bizim somut 
olanla yani doğa ile diğer canlılar ile kendi ürettiğimiz aletler 
ile de etkileşimimiz ve sosyalleşmemiz söz konusudur. Hal 
böyle iken insanoğlu var oluşundan bu güne teknik ve bili-
mi de geliştirerek kendine yardımcı olacak alet ve maddeler 
üretme kapasitesini zamanla geliştirerek daha teknolojik bir 
hale getirmiştir. Bu etkileşim elbette ki beraberinde belli başlı 
sorunları da getirir bu sorunları Kösemihal Cumhuriyet ga-
zetesi köşe yazısında robotlara ilişkin tarihsel süreci aktarır. 
İnsan üretimi olan ilkel ya da gelişmiş âletlerin makinelerin, 
kültür araçlarının hepsine birden otuz, otuz beş yıldan beri 
“robot” dendiğini ifade eder. Kelimenin Polonezce “robota” 
kelimesinden geldiği kelimenin anlamının “çalışmak” oldu-
ğunu ve bu terimi 1921 yılında ilk kullananın Carl Czapek 
olduğunu belirtmiştir. Kelimenin bu anlamından başka bir-
de “teknik hayvan” yani “zoomate” anlamının var olduğuna 
da vurgu yapar. Kösemihal’e göre robotlar, bize yardımları 
sonsuz olan varlıklardır. Bizi birçok zahmetli işlerden kurta-
rır ama diğer bir taraftan bizi tembelliğe sürüklediği, yaratma 
gücümüzü zayıflattığını da belirtir. Kösemihal’e göre “robot-
lar insanların gücünü kat kat aşan çok daha ince çok daha 
dakik işler görür. Meselâ kitap, radyo, televizyon bir düşün-
ceyi, öğretimi uzaklara götürür. Top, tüfek, atom bombası bir 



124

Hale Nur Uyanık

alanı uzak mesafeden yakar yıkar, yok eder. Zaman ve mekan 
yönünden sınırsızmış gibi görünen robotlar, bu mefhumları 
aşmaları yönünden nisbi bir ölümsüzlüğe ulaşmış sayılırlar. 
Robotların seri halinde imale elverişli oldukları gerçekliğini 
de unutmamak gerekir. Bir film, bir kitap sonsuz şekilde ba-
sılabilir” (Kösemihal, 1958a: 2). Kösemihal, robotların belli bir 
noktada kolektif hafızanın devamlılığını sağlayan unsurlar 
olarak işlevselliğine vurgu yapmıştır. Robotları, insanların ya-
rattığı, ürettiği değerleri taşıyan ölümsüz şeyler olarak görür.

Bugün etrafımızda robotlar dünyamızı gündelik haya-
tımızı sarıp sarmalamıştır. Kösemihal bize bu kadar yara-
rı yardımı dokunan, gücümüzün yetmediği işleri gören bu 
robotları niçin kendimiz için bir tehlike bir düşman gözü ile 
bakma ve kendimize engel olarak görme sorunsalının, “git-
tikçe gelişen, çoğalan türlü robotların günün birinde düşün-
ce sistemimizi öldüreceği hissinin yarattığı korku olduğunu 
söyler. Kösemihal bu korkumuzun asılsız ve boş nedenlerden 
kaynaklandığı korkmamız için bir nedenin olmadığını düşü-
nür. Çünkü robotların şuurumuzun ancak yüzü ile dış kabu-
ğu ile ilgili işleri görebileceğini söyler. Robotlar, insan şuu-
runun derinliğini teşkil eden kendiliğindenliğe (spontaneite) 
yaratmağa hiçbir zaman ulaşamadığı için hiçbir zaman teh-
like ve korku da oluşturmamalıdır. Kösemihal’e göre “insan 
robottan yılmıyor, robotlaşmaktan, daha doğrusu yaratma 
gücünün makineleşmesinden, robotlaşmasından korkuyor 
ve bu durumda yaratmanın en büyük düşmanı olan tekrar 
alışkanlığının doğurmasına yönelik bir korkunun, insanın 
günün birinde yaratıcı yönünü öldürecek alışkanlıklar dün-
yasına hapseden bir makineleşmeye uğramaktan ürküyor” 
(Kösemihal, 1958a: 2). İnsanın da en büyük korkusu bu yön-
dedir. Kösemihal’e göre bunun çözümü ise bilime başvur-
maktır. Yaratıcı gücü, bilimin kılı kırk yaran metoduyla ince-
leyip kavramadıkça da robotlaşmak tehlikesinden sıyrılmak 
mümkün olamayacaktır.



125

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Biz insan toplulukların robotlar ile yaşama serüveninde 
onlara yönelik bu savaşa son verip bizi asıl yok edecek olan 
tekrarlar, alışkanlıklar ve kalıplar içerisinde hiçbir şey ürete-
meme durumu olduğuna yönelik kendimize çözümler üret-
memiz noktasına vurgu yapar.

Şekil 4: “Sosyolojinin Yeni Meselesi: Robotlara Karşı Açılan Savaş”,  
Cumhuriyet Gazetesi, 25 Şubat 1958.

Robotlar Bilimi Cybernetics Nasıl Doğdu, Nasıl Gelişti?
Gündelik hayatın bir parçası olmaya başlayan çeşitli alet 

ve makinelerin standartlaşmış bir hal almasıyla robotlar in-
san yaşamının dünyasına girerek yeni bir bilimin doğmasına 
sebep olmuştur. İnsan ve robotların ilişkisini ele alan bu iki 
bilim “Cybernetics” ve “Sociometry” dir. Cybernetics bilimi 
ABD’de 1947’de ortaya çıktı. Cybernetics, insan bedeninin 
daha geniş anlamıyla organizmaların işleyişiyle, makinelerin 
işleyişi arasındaki işlemi yani bu ikisi arasındaki münasebeti 
inceleme merakından doğmuştur.

Sociometry’nin kurucusu olan Moreno; robotların yapı-
sını ve işleyişini canlılarınkine benzettiği için robot kelime-
si yerine “Zoomat” terimini ileri sürüyor. Kelimenin kökeni 
ise Grekçe’de kılavuzluk etme yol gösterme olan “Kyberneler” 
kelimesinden gelen Cybernetics, Kösemihal’e göre “robotlar, 
insana hiçbir zaman yol gösteremez, sadece gösterilen yolda 



126

Hale Nur Uyanık

gider” (Kösemihal, 1958f: 60) ifadesiyle robotlara yönelik fik-
rini beyan etmiştir.

Tarihsel süreç içerisinde konu ele alındığında, başta 
Descartes olmak üzere Condillac Claude Bernand ve birçok 
bilim adamı bu bilimin haberini 18.yy’da vermişlerdir. Pek 
çok düşünür insan organizmasının robotların şekilmesin-
de kılavuzluk yaptığı görüşünde hem fikirdir. Kösemihal, 
köşe yazısında modern biyolojinin kurucusu olan Claude 
Bernand’ın bu durum için şu sözlerini ele almıştır: “sinir sis-
temi, fizik ve mekanik bir ethazdan başka bir şey değildir, 
yalnız bu mekanizma biraz daha karmaşık (complexe) dir. 
Sinir organları da mekanizmalarda aynı kanuna bağlıdır aynı 
metotlarla incelenebilir” (Kösemihal, 1958f: 60). Sistemin, or-
ganlara tabi olduğunu robotlarda sinir organları işlevini kab-
loların yaptığına göndermede bulunur. Cybernetics biliminin 
alanı, II. Dünya Savaşı’ndan sonra yayılmaya başlamasıyla sı-
nırlarını da aşmış ve devamlı bir gelişim göstermiştir. Savaşla 
birlikte uçakların tam isabetle nişan alması için alet geliştiril-
mesi gerekliliği, uçakla merminin hızına uygun aleti bulmayı 
sağlayan çalışma içerisinde kendine yer bulan matematikçi 
Nobert Wiener, sadece matematikle kalacak bir alet üretmedi 
aynı zamanda pilotla nişancının psikolojik tepkilerini de he-
saba kattıkları bir “sistem” ile makine ve psikolojinin buluş-
tuğu yepyeni bir bilimi ortaya çıkardı.. Amerika’da çıkan bu 
yeni bilim artık Avrupa’nın egemen gücünü de eline alarak 
dünya tarihinde bir dönüşüme de sebep olmuş oldu.

Hayvan ile makineyi yakınlaştırmaya çalışan “Cyber-
netics” bir yandan kendi ellerimizle icat ettiğimiz ve çok iyi 
bildiğimiz makineler yoluyla hayvanların esrarlı mekaniz-
malarını kavramamızı kolaylaştıracak bir yandan da canlıyı 
taklit etme yoluyla makineleri mükemmelleştirmeye ve ge-
liştirmeye katkı sağlayarak ileri teknolojnin oluşmasının alt 
yapısını hazırlamıştır.



127

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Şekil 5: “Robotlar Bilimi Cybernetics Nasıl Doğdu, Nasıl Gelişti?”  
Cumhuriyet Gazetesi, 14 Mart 1958.

İnsanı Robot Yaratmaya Sürükleyen Sebepler Nelerdir?
Robotlar, yeni bir tarihsel döngünün gelişimiyle toplum-

ları, tüm hayatı büyük veya küçük her eylemin gerçekleş-
mesini tetikleyen bir araç olarak önemli bir etkileşim unsuru 
olarak karşımıza çıkar. Robotların hayatın içine tam manada 
adapte edilmesine neden olan olay ve süreci gazetesinde kö-
şesinde ele alan Kösemihal, durum üzerine şunları yazmıştır:

“İkinci dünya savaşında birdenbire karsımıza dikilen atom bombası 
gibi korkunç bir robot, iki cephe halinde boğuşan, birbirini yiyen 
insanlığa eşsiz bir ders verdi. İnsanlığı bir anda tuzla buz edecek bu 
korkunç robot, insanlık kuruldu kurulalı sürüp giden, adeta müz-
minleşmiş savaş rüyasından bizleri uyandırdı. İnsanlığı yıkan, yok 
eden savaşların çılgınlığını ortaya koydu” (Kösemihal, 1958c: 2).



128

Hale Nur Uyanık

Eski çağlardan beri insanlık tarihinde küçük çapta ör-
neklerini gördüğümüz robotlar, önümüze dikilen bu dev 
icat karşısında insanoğlunun ne yapacağı hep bir soru işa-
reti oluşturmuştur. Bu sorun Moreno’ ya göre; meselenin ne 
öyle koruyucu robotlar yapmakla, ne de uluslararası polis 
ya da kontrol teşkilâtı kurmakla çözülecek bir şey olamadı-
ğı yönündedir. Olası tehlike karşısında durumu soğukkanlı-
lıkla ele almak, makinelerin, robotların ortaya konmasında-
ki derin sebepleri metotlu bir şekilde araştırmak, başka bir 
deyimle bilime başvurmak, insanlar arasındaki münasebe-
tin, özellikle kendiliğindenliğin, deneyleme (experimentati-
on) yoluyla köklerini araştıran “Sociometry”yi ve robotları 
inceleyen “Cybernetics”i kurmanın önemine vurgu yapar. 
İnsanın niçin robot yaratmak ihtiyacını duyduğu sorusunu 
sosyometrinin kurucusu Moreno’nun görüşleri üzerinden 
aktaran Kösemihal, bu durumu insanoğlunun içindeki Tanrı 
(yaratma gücü) ihtiyacını doğuran sebeple, robot ihtiyacını 
doğuran sebebin paralelinde görür. Kösemihal’e göre bizler 
Tanrının robotları sayılırız. Onun için Tanrı karşısındaki du-
rumumuzu anlayabilirsek, robotların da insan karşısındaki 
durumunu kavramış oluruz.

Tanrı nasıl yaratmasını tamamlamak için yardımcılara 
başvurduysa, insan da kendi çapında mütevazı icatlarını ta-
mamlamak için yardımcılara başvurmuştur. Bu yardımcılar 
da robotlardır.

İnsanları robot üretmeye sürükleyen sebepleri araştıran 
Moreno’nun doğan çocuklar üzerinde yaptığı incelemeler-
deki sonuçlarda; bir canlıda kendiliğindenlik ne kadar zayıf 
olursa, başkalarının kendiliğindenliğine ihtiyacı o kadar artar. 
Gerçekten yeni doğan çocuklar başkalarının kendiliğindenli-
ğiyle daha doğrusu iğreti bir kendiliğindenlikle yaşar. Çocuk 
çığlığı basınca, onu kucaklarına alan, besleyen, okşayan, her 
an emirlerine hazır olan kimseleri belitmek için Moreno “yar-
dımcı ego” kavramını kullanır. Bu “yardımcı ego”da mesele 



129

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

ana babanın kişiliklerinin bütününü değil de, sadece çocuk 
için üzerlerine aldıkları rolü anlatmak istiyor. Bu rolün dışın-
da olan her şey çocuğu ürkütmektedir. Çocuğa bakan kim-
selerden biri bu rolünün dışında fazlaca bir kendiliğindenlik 
gösterdi mi çocuk bundan rahatsız olur. Çocuk bu “yardımcı 
ego” larından her an tam bir mükemmellik bekler, çocuk ister 
ki bu yardımcı egolar kendiliğindenliklerini hep kendi emir-
lerine yönelik hazır dursun, anne baba benliğini kendi özel iş-
lerine harcamasın, çocuk bunu hiç hoşgörürlükle karşılamaz.

İşte bu “yardımcı ego”, Moreno’ ya robot meselesini çö-
zecek bir anahtar vermektedir. “Yardımcı ego” kendiliğin-
denliğinin bütününü çocuğun emrine hazır bulundursaydı, 
çocuğu tatmin edebilirdi, ama o zaman da “yardımcı ego” 
nun insanlığından sıyrılması gerekirdi. Çocuk aradığını et-
rafındaki insanlarda bulamayınca, kendine daima sağlam bir 
yardımcı ego aramaya koyulur. Onu da oyuncak bebeklerde 
bulur. Oyuncak bebeklerin çocukları kızdıracak hiç bir ken-
diliğindenlikleri yoktur. Çocuk, bu oyuncak bebeklerin yarı 
gerçek, yarı mekanik dünyasında mutlak bir hâkim kesilir. 
İşte çocuk, dilediği gibi elinde çevirdiği bu bebek oyununda 
robot zevkini almıştır. Çocuk, büyükler karşısındaki bağım-
sızlığını, hürlüğünü bu oyuncak bebekler üzerinden tatmin 
etmiştir. (Kösemihal, 1958c: 2).

İnsanın tanrıyı tanıma adına, tanrıdan onlara atfedilen 
üstün yetenek olan yaratıcılık kabiliyeti ile robotları üretip 
hep bu yönlerini ortaya koyma hem de tanrının insanı ne 
şekilde yaratmış olduğunu anlama adına robotları üretme 
gereği duymuştur. Lakin insanoğlu şunu unutmamalıdır ki 
Tanrının yaratmış olduğu insanın içini açtığında kan, irin, 
sıcaklık vs. farklı maddeler ortaya çıkarken bir robotun içi-
ni açtığında metaller ve kablo bağlantılarından başka bir şey 
göremeyiz. Ayrıca bir diğer husus robotlarda ahlak anlayışı, 
irade, doğru-yanlış gibi durumlar yerine, kodlamalar doğrul-
tusunda verilen yönergeleri yapma söz konusudur.



130

Hale Nur Uyanık

Şekil 6: “İnsanı Robot Yaratmaya Sürükleyen Sebepler Nelerdir?”  
Cumhuriyet Gazetesi, 4 Nisan 1958.

İnsanı Robotlaşma Tehlikesine Karşı Koruyacak Yeni Bilim:  
“Sosyometri”
Robotlar günlük hayatımızın önemli bir parçası haline 

gelmiş olması hatta çoğu zaman insanlardan daha çok onlar-
la etkileşimde bulunmamız, bu durumu anlamaya yönelik 
yeni bilimin doğmasına yani sosyometrinin doğmasına sebep 
oldu. Kösemihal, nasıl ki insanlar diğer insanlarla iletişimle-
rinde sorunlar, problemler yaşıyorsa, robotlarla olan iletişim, 
etkileşimimizden doğan sorun ve problemlere yönelik çözü-
mü ele aldığı köşe yazısında sosyometriye yönelik geniş bil-
giler vermektedir.

Sosyometri de, sibernetik gibi ABD’de doğmuştur, kuru-
cusu tıp doktoru olan J.L. Moreno’dur. 20 Sosyometri’nin ana 
20 Moreno hakkında bilgi için bkz: “Jacob L. Moreno: Sosyometri Tekniği Üzerine 
Görüşleri” başlığı



131

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

konusu ise yaratıcı gücün yaratıcı kendiliğindenliğin (spon-
tanéite créatrice) içine nasıl doğduğunu anlatması bakımın-
dan dikkate değerdir. Moreno’ya göre Tanrıbiliminin temel 
amacı, Tanrı denen en üstün varlığı tanımaktır. Bu ulu varlı-
ğın en başat yönü ise “yaratıcılığı”dır. İşte bu nokta üzerine 
yoğunlaşan Moreno yeryüzünde de Tanrı’dan insana atfedi-
len bu yönü, sosyometri ile ele alır. Yani aşkınlıktan pozitifli-
ğe bir geçiş durumu söz konusudur.

Sosyometriyi, toplumda küçük zümreler üzerinde ele 
alan insanın insanla arasındaki münasebeti yeni bir metot 
olan deneyleme (experimention) ile inceleyerek tabiatın insa-
na hediye ettiği bu cevherin, yaratıcı kendiliğindenliği kavra-
maya çalışır. Moreno’nun Kim Kalacak? Kitabında “Sosyoloji, 
bütün sosyal bilimleri içine alacak bir kadro kurmaya çalış-
mıştır. Sosyometrinin amacı da sosyal bir varlık olan insanı 
ölçmek ve açıklamaktır” sözleriyle bu alanın önemine vurgu 
yapar.

Sosyometrinin kökleri Avrupa biliminden (bilhassa 
Darwin, Spencer, Comte) etkilense de küçük zümreleri in-
celeme adına yönelik kısmından dolayı Birleşik Amerika’da 
daha elverişli ortam bulmuştur. Bu durumun Amerikan top-
lum yapısı ile alakalı olduğu daha önceki başlıklarda açıkla-
maya kavuşturulmuştur.

Amerika’nın milli kültür bakımından bir bütünlük ve ta-
mamlanma ihtiyacına yönelik en büyük yardımı sosyometri 
sağlamıştır. Bu küçük zümreler halinde yaşayan bireylerin 
kendi yaratıcılıklarını kaybetmeden hürlüğe ulaşması bu bi-
limin temel felsefesidir. Bu metot gözlemci olma durumuna 
da yeni bir görüş kazandırmıştır. Sosyolog artık sosyal olay-
ları dışarıdan seyreden pasif bir gözlemci olmaktan çıkarak, 
sosyal hayatın içine giren sosyal drama katılan bir aktör aktif 
bir unsur olmaktadır. İnsanın gücünü varlığını koruyan en 
önemli unsur kendiliğinden yaratıcılığı olarak görülmüş ve 



132

Hale Nur Uyanık

robotlarla olan etkileşimimizden doğan sorunlara yönelikte 
bizi koruyacak en temel unsurun bu yaratıcılık yönü olduğu-
na vurgu yapmıştır (1958d: 2).

Şekil 7: “İnsanı Robotlaşma Tehlikesine Karşı Koruyacak Yeni 
Bilim: Sosyometri”, Cumhuriyet Gazetesi, 4 Nisan 1958.

Çalıştığı konular, ele aldığı yöntemler, yapmış olduğu 
çalışmalara baktığımız zaman 1950-1960 arası Kösemihal’in 
çalışmaları ve ortaya koyduğu eserler açısından en verimli 
ve en özgün yapıtlar koyduğu dönemdir. Gurvitch’in kon-
feranslarını İstanbul’da düzenlemesi, kendisinin sosyometri 
yöntemini detaylıca öğrenmek adına yurtdışında seminerle-
re katılmış olması, dünya ve toplumun gündemini oluşturan 
teknolojideki ilerlemeleri ve makinelerin toplum ile olan et-
kileşimini ele almış olması Kösemihal’i bu yönleri ile diğer 
çağdaşlarından ayırmaktadır.

1960-1970 Dönemleri Arasındaki Sosyoloji Çalışmaları
1960-1970 arasında ortaya çıkan gelişmelerin Köse-

mihal’in çalışmalarına yansıması, Türk toplumunun yaşadı-
ğı gelişmelerin genel konjonktürü paralelinde bir seyir gös-
termektedir. Bu dönemde dünya genelinde ve ülkemizde 
toplumlar nasıl kalkınır, ekonomi ve üretim şekillerindeki 
düzenin gelişimi, modern toplum oluşturma kriterleri ve bu 
yönde gelişen bilimsel yöntem anlayışları etrafında çalışma-
lar ağır basmaktadır.

Nurettin Şazi Kösemihal’in çalışmalarında Türkiye’nin 
toplumsal yapısına, ülkenin modernleşmesine yönelik tespit-
lerde bulunduğu çalışmaları en yoğun şekilde bu dönem içe-
risinde ortaya koyduğunu görmekteyiz. Keza Kösemihal’in 
bu dönemler içerisinde yazmış olduğu “Batı Uygarlığı ve Biz” 
(1968) ve “Türkiye’nin Düzeni Üzerine” (1969) adlı eserleri top-
lumsal gelişme yönümüzün ne şekilde bir seyir izlemesi ge-
rektiği üzerine fikirlerini ortaya koymuş olduğu eserleridir. 



133

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Bu çalışmalarında aynı zamanda bilimsellik anlayışımızda 
hakim olan determinist bakış açısının son bulması gereklili-
ğini ve bunun yerine derinlemesine bakış açısı kazanmamızı 
sağlayacak çoğulcu yöntem bakış açısını kazanma vurgusu-
nu en çok bu eserleri üzerinden aktarmaya çalışmıştır. Bu 
perspektifi kazanmanın yolunun da Batı medeniyetini takip 
etmekten geçtiği vurgusunda bulunduğu ve çalışmalarını 
ağırlıklı olarak bu paradigma üzerinden şekillendirdiği bir 
dönem olduğunu belirtebiliriz.

Bu dönem içerisinde Nurettin Şazi Kösemihal ürettiği ça-
lışmalarda modernleşme ve ilerleme çatısı altında ele aldığı 
konular “sanat ve edebiyat” üzerine olmuştur. Çünkü onun 
için bir ülkenin dili, edebiyatı ve sanatsal gelişimi ülkeyi en 
iyi tarif eden unsurlardır. Öz Türkçeye, tiyatroya ve edebi-
yata yönelik olarak en çok bu dönemde makaleler ele almış 
olduğunu görmekteyiz. Sosyoloji Dergisi’nde yer alan “Sanat 
ve Fikir İşçileri” (1961), “Edebiyat Sosyolojisine Giriş” (1964) ve 
“Yurdumuzda Edebiyat Sosyolojisi İle İlgili Araştırmalar” (1967) 
makalelerini bu dönem içerisinde ortaya koymuştur.

Yurdumuzda Edebiyat sosyolojisinin tarihçesi, konusu, 
yöntemi, bölümleri üzerine ilk dersler, Kösemihal tarafından 
İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi’nde 1965 - 1966 eği-
tim öğretim yılı itibariyle verilmeye başlanmıştır (Kösemihal, 
1967: 185). Edebiyat sosyolojisi üzerine saha araştırmalarını 
en çok bu dönemde yaptırmış ve ortaya çıkan veriler ile ül-
kenin sanata ve kitap okurluğuna yönelik analizler ortaya 
koymuştur.

Müzik ile ilgilenen Kösemihal aynı zamanda edebiyat ile 
de ilgiliydi tiyatro oyunlarını takip eder ve bunlara yönelik 
eleştirileri gazete köşelerinde ele alırdı. Kısacaı Kösemihal’in 
edebiyata ve sanata dair görüşlerinin önemli bir bölümü 1960 
yıllarda ortaya çıkardığı çalışmalarında daha fazla yer alma-
ya başlamıştır.



134

Hale Nur Uyanık

Batı Uygarlığı ve Biz: Modernleşmeye Giden Sürece Dair Görüşleri
Türkiye’nin batılılaşma ve modernleşme sürecine ilişkin 

görüşlerini belirtmiş olduğu bu eserini 1968 yılında ortaya 
koyan Kösemihal, kitabın önsözünde eserde yer alan çalışma-
larının büyük çoğunluğu İsmail Hakkı Baltacıoğlu’nun yöne-
timinde olan “Yeni Adam” dergisinde yayınladığı yazılardan 
oluştuğunu belirtmiştir. Eserin kapsamını batılılaşma, mo-
dernlik, toplumsal düzen ve ilerleme gibi konular üzerinde 
belirttiği görüşler oluşturmaktadır. Bu eserinde batılı olmanın 
ne olduğunu anlayabilmek ve bunu sağlayabilmek için hangi 
kriterleri gerçekleştirmemiz üzerine tespitlerde bulunur.

Bu tespitlerinden en dikkat çeken husus edebiyata yani 
öz Türkçeye yönelme, sanata ve sanatçıya ehemmiyet göste-
rilmesi konularını kapsayan başlıklardır. Bu konular üzerine 
gazete köşelerinde yer verdiği fikir yazılarının hemen hemen 
çoğunu Batı Uygarlığı ve Biz eserinde toplamıştır. Edebiyata, 
sanatçıya ve sanata yönelmenin batılılaşmanın en büyük adı-
mı olduğuna ülkemizin kültürel değerlerini en iyi yaşatan 
alanların buralarda olduğunu örneklerle dile getirmiştir.

Kısacası dönemin koşulları içerisinde modernleşme ve 
ilerlemeye dair fikirlerini yazdığı bu eser ile Kösemihal, Türk 
toplumunun hangi yönde nasıl ilerlemesi gerektiği ve sosyo-
lojinin de bu ilerleme sürecinde yöntemsel olarak ne gibi aşa-
malar kat etmesi gerektiğine dair görüşlerine yer verdiği en 
önemli çalışmasıdır.

Türkiye’nin Düzeni Üzerine: N. Ş Kösemihal’in Toplumsal Yapıyı 
Anlama Yöntemine Dair
1960’larla Türkiye’nin toplumsal yapısı, ATÜT, kalkın-

ma, Marksizm gibi konular önem taşımıştır. Bu konuları ele 
alan isimlerden biri olarak karşımıza çıkan Doğan Avcıoğlu 
çıkar. D. Avcıoğlu, 1968 yılında “Türkiye’nin Düzeni” adlı Türk 
toplum yapısının tarihsel süreci ele aldığı çalışması bu konu-



135

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

ları ele alan çalışmaların başında yer almaktadır. Kösemihal, 
Avcıoğlu’nun toplumun düzenini sağlayan unsurları, olay-
ları ele aldığı bu çalışmasına konuları ele aldığı “yöntem” 
anlayışına eleştirel tespitlerde bulunmak amacıyla 1969’da 
“Türkiye’nin Düzeni Üzerine” adlı çalışmasını ortaya koymuş-
tur. Kösemihal’in bu çalışmasının en önemli yönü çoğulcu 
yöntem anlayışını somut örnekler üzerinden açıklamış olma-
sıdır. D. Avcıoğlu’nun toplumu meydana getiren her kuru-
mun ve olayın ekonomi temelli olayların sonucuymuş gibi ele 
alan Marksist diyalektik yöntem anlayışına Kösemihal, eleşti-
rel yaklaşmış bu anlayış karşısında topluma, çeşitli olayların, 
öğelerin, katmanların, sınıfların değerlerin birbiriyle karşılık-
lı etkilenmelerinden meydana gelen girift, hareketli bir denge 
içerisinde var olduğunu vurgulama çabası içinde olmuştur. 
Her toplumun elementlerinin o toplumun tipine, kültürüne 
özel durumuna bağlı olarak değişebileceğini belirtmiştir.

Doğan Avcıoğlu’nun eserinde en çok üzerinde dur-
muş olduğu “Göçebe-Türk” konusunun salt ekonomik sis-
tem temelli yani üretim biçimi üzerinden geliştiği noktasını 
Kösemihal eksik bulur. Bir ekonomist olan Avcıoğlu’nun eko-
nomik sistemi tarıma ve toprak düzenine dayalı olan Osmanlı 
Devleti’nin, Orta Asya’dan göç eden Türklerin geleneklerin-
de, töre ve adetlerinde var olan hangi türden dirençler, im-
paratorluk toprağı üzerinde yeterince kalkınamamalarına 
engel teşkil etmiş olduğu? Asya Tipi Üretim Tarzı ile gelen 
geleneklerin, imparatorluğun gelişememesine ne derece etki 
etmiş, Türk-İslam sentezinden doğan ahlak, töre ve gelenek-
lerin Osmanlı toplum yapısını ne yönde değiştirmiştir? gibi 
pek çok soruya yönelik verdiği ‘simplisté’ yani tek yanlı ne-
densellik üzerinden açıklamalar ortaya koymuştur. Hâlbuki 
Kösemihal, bu soruların her biri çoğulcu yöntem ile derinliği-
ne incelenerek diğer faktörlerde ele alınarak açıklanmalıdır. 
Kösemihal Türk toplum yapısına dair önemli teoriler geliş-
tirmemiş olsa da konu üzerine ortaya konulan teorilerin ek-



136

Hale Nur Uyanık

sikliğini ve yöntemsel olarak nasıl ele alınması gerekliliğine 
dair önemli tespitlerini ve bakış açılarını çalışmasında ortaya 
koymuştur.

Türkiye’de Batılılaşma ve Modernleşme Sürecine İlişkin Nurettin 
Şazi Kösemihal’in Görüşleri
Modernleşme kavram olarak, eski ve geleneksel top-

lumların modern olmalarına, moderniteye ulaşmalarına im-
kân veren süreçler için kullanılan bir terimdir (Cevizci, 2013: 
1114). Yani batı dışı toplumların sosyoekonomik, politik ve 
kültürel geri kalmışlıktan kurtuluşlarını, onların Batılı top-
lumlar düzeyinde teknik ve ilerlemesi yönünde gelişim sü-
recini ifade etmek için kullanılan bir kavramdır. Türkiye için 
modernleşmenin toplumsal mesele halini alması batılı teknik 
ve yöntem anlayışının geri kalmasıyla ilgili olarak ortaya 
çıkmıştır.

Türk modernleşmesi hususu, Türk sosyolojisinde birçok 
düşünürün ele aldığı hatta günümüzde dahi önemi sürdüre-
rek sosyologların ve tarihçilerin birçok bilimsel çalışmada yer 
verdiği bir alandır. Türk modernleşmesinin ne olduğuna şöy-
le genel bir perspektiften baktığımız zaman, Şerif Mardin’in 
“Türk Modernleşmesi” (2001) adlı çalışması konuyu pek çok 
kurum ve süreçten ele alan değerli bir çalışma olarak karşı-
mıza çıkar. Çalışmada Mardin, Batılılaşma sürecini Osmanlı 
İmparatorluğu’ndan başlayıp, Cumhuriyet Türkiye’sinde 
yeni boyutlar kazanarak toplumsal ve fiziksel alanlarda de-
ğişime yol açan bir süreç olarak karşımıza çıktığını belirtir. 
Batıcılık ile Batının her hususta örnek alındığına yönelik bir 
kavram olduğuna vurgu yaparak Osmanlı İmparatorluğu’nda 
bu sürecin Lale Devri ile idareci sınıftan başlayarak daha 
sonrasında askeri kurumlara sirayet etmesi ile batıyı “mo-
del” alarak gittiği düzeltmelere yönelik Tanzimatlar ile sü-
recin devam ettiğini ifade eder. II. Mahmut, III. Selim gibi 



137

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

padişahların ordudaki birimlere yönelik getirdiği yenilik ve 
bürokrasiye adam yetiştirme amacıyla, batıya gönderilen öğ-
rencilerin geri döndüklerinde oradaki fikir akımları ışığında 
şekil alan bir zihniyetle ülke üzerine çalışmalarda bulunmuş-
lardır. “Yeni Osmanlılar” diye adlandırılan Namık Kemal, 
Ziya Paşa önderliğindeki bu kitle Tanzimat sonucu oluşan, 
tıpkı Avrupa’daki “Kameralizm” sistemine benzer olan avam 
sınıfı ve ayanlardan oluşan bir meclis ile “üst tabaka” nın 
meydana getirdiği hegemonyayı yıkmak üzere fikirsel savaş 
verirler. Belli ideolojiler çerçevesinde savundukları görüşler 
ile Osmanlı İmparatorluğu’nda toplumsal yapı içerisindeki 
bölünmeler ortaya çıkar. İşte bu ikilem alt sınıfların düşünce 
yapısı ve yaşayışı, üst sınıfın yaşam şeklindeki kopukluktan 
sosyal sistem yavaş yavaş kendini “modernleşme” nin kolla-
rına doğru atarak kurtuluş reçeteleri arayışına gider (Mardin, 
2001).

Modernleşme sürecinin sosyal, askeri, kültürel, eğitim 
hayatına yönelik pek çok alanda getirdiği değişimlerin yanın-
da dinsel alanda da kendini laiklik-sekülerlik gibi kavram-
larla sosyal bilimlerde yerini alır. Din ve dünya işlerinin bir 
arada sistemli iç içe geçtiği Osmanlı Devlet anlayışındaki sis-
temin aksine modern toplumlarda din, devlet işlerinden ayrı 
yani laik bir düzen sistem içerisinde farklı kurumlar halinde 
yer alır (Berkes, 2002: 33-34).

Modernleşme sürecinin sosyal bilimle için bu kadar 
önemli ve güncel bir konu olmasının nedenini Mahmut H. 
Akın (2020) şöyle ifade eder; “Türk modernleşmesi siyasal 
bir süreçtir. Bilhassa 1960-1980 arasında mesele, siyasi gelişen 
koşullar bağlamında yeniden gündeme gelmiştir”. Akın’a 
göre meselenin halen günümüze kadar bu denli önem taşıyor 
olması ve halen çözülmesi gereken bir problem olarak var-
lığını sürdürmesinin nedeni “Türkiye’nin kendi gerçekliği 
üzerinden bütüncül bir teori geliştirememesidir. Bu durum 
Türk modernleşmesinin sosyal bilimler açısından teorik ve 



138

Hale Nur Uyanık

metodolojik bir mesele haline gelmesidir” (Akın, 2020: 125). 
Bu hususun halen güncelliğini koruyor olması yönündeki so-
runa yönelik önemli bir tespittir. Yani Türk modernleşmesi 
hususunda siyasal koşullardaki istikrarsızlık ve uzlaşama-
mazlık hali var olduğu sürece bu husus sosyal bilimler alan-
larında da tartışmalı halini devam ettirecektir. Türk düşünce 
sisteminin dinamiklerini, derinliklerini farklı bakış açıların-
dan görmemiz ve toplumsal yapının yaşamış olduğu dönü-
şümlerin temellerini anlamamızı sağlama ve toplum-siyaset 
ilişkisinin devamlı güncellenen bir alan olmasından dolayı 
bu husus daha nice görüşler doğrultusunda nice çalışmalarla 
kendine yer bulur.

Türk toplum yapısının şekillenmesinde önemli rol alan 
modernleşme, Batılılaşma, Batı sorunu, çağdaşlaşma gibi 
kavramlar birçok açıdan farklı farklı temellendirmelere da-
yandırılarak açıklanmıştır. Bu konunun alt başlık olarak yer 
almasının nedeni, birçok düşünür, sosyolog gibi Nurettin 
Şazi Kösemihal’in de dönemindeki diğer düşünürlerin yap-
mış olduğu gibi toplumsal yapıdaki değişim ve dönüşümünü 
anlama ve anlatma adına bu konu üzerine pek çok çalışma 
ve makale ortaya koymuş olması yatar. Kösemihal yazdı-
ğı bu çalışmalarla Türkiye’nin modernleşmesi, Batıcılık ve 
Batılılaşması süreci üzerine tespitlerde bulunmuştur.

Burada yapılacak olan Türk modernleşmesini genel bir 
bakış açısıyla değerlendirip, tez için asıl önem taşıyan husus 
olan Kösemihal’in bu alandaki görüşlerinin temeli yansıtan 
“Batı Uygarlığı ve Biz” adlı çalışmasını üzerinden ele almak-
tır. Ayrıca Kösemihal’in modernleşme ve batılılaşma konusu 
üzerine çağdaşları olan ve bu husus üzerine önemli çalışma-
lar ortaya koyan Niyazi Berkes ve Mümtaz Turhan’ın temel 
görüşlerden nerede ayrıldığı ya da onlarla nerede birleştiğine 
de değinilecektir.

Batılılaşma modernleşme hususuna Nurettin Şazi 
Kösemihal’in görüşleriyle devam ederek, onun bu sürece yöne-
lik birçok makale, yazı ve çalışmasını topladığı “Batı Uygarlığı 



139

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

ve Biz” (1968) adlı eserinde konu üzerine görüşlerini sistemli 
bir halde ortaya koyduğunu belirtmekte fayda vardır. Eseri 
incelediğimizde ilk olarak ele aldığı başlık “Yurt Sorunları” 
ve bu sorunların neden olduğu durumların alt başlıklarıdır. 
Bu başlığın dışında, toplumun ilerlemesinin ve gelişmesinin 
en önemli göstergelerinden biri olarak değerlendiği “sanat, 
dil ve edebiyat” konularını da ele aldığı başlıklar da yer alır. 
En son ele almış olduğu durum ise bir Batı kenti olan “Paris 
”in maddi ve manevi unsurlarına yer verdiği konu başlığı yer 
alır. Eserinde Türk toplumunun Batılılaşma sürecine yönelik 
tespitlerinde süreci Osmanlı Devleti’nden ele alır. Batılılaşma 
serüvenin ilk adımını, 17.yy’da Rönesans’ın batı dünyasına 
kazandırdığı yeniliklere ilgisiz kalan Osmanlı’nın, 18.yy’da 
aldığı yenilgilerden sonra Batının üstünlüğünü kabul ederek 
III. Ahmet zamanında Sadrazam Nevşehirli İbrahim Paşa’nın 
etkisiyle başlatılan “Lale Devri” ni Batılılaşmanın ilk hareket 
noktası olarak görür. Sosyal ve kültürel alandaki bu hareketli-
lik ordu ve donanmada kendini gösterir. Tanzimat’tan sonra-
ki süreçte ise durum kendini ikilik çizgisinde yani Doğu-Batı 
ekseninde bir gidip bir gelmekle devam ettirir. Tanzimat sü-
resince bu ikilik devam ederken devlet, Cumhuriyetten son-
ra bu ikilikten kurtulup tamamen yönünü batıya çevirmiştir. 
Kösemihal’in sürecin neden Cumhuriyet rejimine kadar bu 
şekilde geciktiğine yönelik tespitleri ise şöyledir: Ona göre 
“sosyal kurumlar manevi bir hal aldıkça batılılaşma hareketi-
ne olan dirençte o oranda artar. Örneğin; askerlik 18.yy’ın son 
yarısında başlayan batılılaşma hareketine öncülük etmiştir. 
Ordu, Tanzimat’tan tam on üç yıl önce doğudan koparak ye-
nilik hareketini gerçekleştirmiştir” (Kösemihal, 1968: 13-14). 
Yani askeri örgütlenme ile başlayan modernleşme sonrasın-
da kendini eğitim, bürokrasi ve kültürel alanlarda gösteren 
bir süreçtir. Bu gelişim ona göre topyekûn her kurumda aynı 
anda değil kendini parça parça ilerleten bir süreçtir.

Bu durumu Kösemihal’in görüşleri çerçevesinde açık-



140

Hale Nur Uyanık

larsak; “Bizde, iki yüzyıldan fazla geçmişi olan batılılaşma 
hareketi üç safhada gelişir; ilk safha dıştan gelen saldırıları 
önlemek için bu evrede sadece askerlik sınırı içinde kalan 
bir yenilik görülür. İkinci safha Tanzimat’la başlar, bu dö-
nemde yenilikler diğer toplumsal kurumlara yayılır, genel 
bir biçim alır. Ama Doğu-Batı ikiliği beraberliğinde yürür. 
Cumhuriyetle başlayan üçüncü safha ise kesin bir biçimde 
ikiliğe son verir ve batı yolunda gidilir” (Kösemihal, 1968: 
14). Nurettin Şazi Kösemihal, Osmanlı İmparatorluğu’ndan 
bu yana geç kalan kalkınmamızın sebepleri arasındaki pek 
çok görüş (D. Avcıoğlu’nun Batı kapitalizmi, M. Ali Şevki’nin 
Orta Asya’dan Anadolu’ya göç edenlerin çoban olması, 
Ahmet Hamdi Başar’ın Türk Burjuva sınıfının olmayışına 
dayanan) ve anlayışa belli noktalarda katılmış belli nokta-
larda da eleştirmiştir. Mesela D. Avcıoğlu’nun Tanzimat’ı 
bir Batılılaşma olarak değil de “Batı’nın sömürü hareketi” 
olarak belirtiği görüşe yönelik Kösemihal, “Tanzimat’ın eko-
nomik açıdan ele alınıp değerlendirildiğinde sömürgeleşme; 
ama töre, adet, hukuk, öğretim, eğitim yönünden ele alındı-
ğından bir Batılılaşma hareketi” (Kösemihal, 1969: 14) oldu-
ğunu görüşünü ortaya koyar. Yani Tanzimat gibi toplumda 
çok çeşitli sonuçlar doğuran bir olayı tek yönlü değil de, salt 
bir nedensellikten uzak çok yönlü bir bakış açısıyla değer-
lendirir. Benzer tutumunu Batılılaşmamamızın altında kal-
kınmayı sağlayacak bir burjuva sınıfına sahip olmadığımız 
görüşüne dayandıran Ahmet Hamdi Başar’ın “Türkiye Neden 
Geri Kalmıştır?” adlı makalesinde “medeniyet ve kültür kay-
naşmalarını sağlayan burjuva sınıfının eksikliğinin toplu-
mumuzda yer edinmiş olmamasına yönelik görüşünü ileri 
sürer. Ona göre burjuva sınıfı Avrupa medeniyetinin ortaya 
çıkmasındaki en önemli dinamiktir. Ülkemizde bu sınıfın 
oluşmamasının nedeni olarak Osmanlı Devleti’nin Türk top-
raklarına yerleşerek Türk esnafını ve ulemasını yok edip Türk 
dışı burjuvayı gelişmesine katkı sağlayıp kendi esnafını batı 



141

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

kültürü ile oluşacak kaynaşmadan uzak tutan politikasın-
da görür (Kösemihal, 1969: 12). Başar’ın Osmanlıların, Türk 
burjuva sınıfının kurulmasına engel olduğu görüşüne binaen 
Kösemihal, bu durumu daha çok padişahların ve vezirlerin 
uzak görüşlülükten yoksun yönetim anlayışına dayandığı 
görüşünü ileri sürer. Ticaret yolu ve derbentlerdeki örgütlen-
meyi sağlayan herhangi bir siyasal yapılanmanın oluşmamış 
olmasını da bir neden olarak belirtir. Kösemihal bir yandan 
da şu eleştiriyi yapar; “İmparatorluğun kalkınmasını engel-
leyen birçok neden vardır. Lakin nedenlerden her birinin im-
paratorluğun kalkınmasına engel olan paylarının ne oranda 
olduklarını kesinlikle belirleyen incelemelerin sonuçları alı-
nıncaya kadar, bilim adamlarının kesin yargılara varmaktan 
sakınmaları temel metodoloji kurallarından biri olmalıdır” 
(Kösemihal, 1969: 13) düşüncesi ile olaya objektif, çoklu ne-
denler penceresinden bakma fikrini öne sürmüştür.

Nurettin Şazi Kösemihal’in Batılılaşma üzerine gö-
rüşlerine dair fikirlerine bir diğer kaynak Cumhuriyet 
Gazetesi’nde yazmış olduğu yazılarıdır. Bunlardan biri de 
“Beyrut Kongresinde Türk Devrimiyle İlgili Tartışma” (1957) 
adlı yazısıdır. Bu köşe yazısında Kösemihal 23 Eylül 1957, 17. 
Uluslararası Sosyoloji Kongresi’ndeki izlenimlerini ve kong-
redeki gelişmeleri ve kongreye gelen katılımcılara yönelik 
izlenimlerini aktararak başlamış olduğu yazısında, 24 Eylül 
günü kongredeki “Türkiye’de Batı Uygarlığının Benimsenmesi” 
adlı bildiriminin kongrede epey yankı uyandırdığını dile ge-
tirmiş, bildirisinin genel amacını köşe yazısında okura ulaş-
tırmıştır. Bildirisinde, Batı’ya yönelme gösteren ve 200 yıldır 
böyle bir çaba içinde olan toplumumuzun, Batı uygarlığının 
yaptığı gibi kendi milliyetçi unsurlarına göre şekillenmesi 
üzerine batının izlemiş olduğu yollar olan Grek- Roma fel-
sefesine yönelişi, dikkatini manevi yani öteki âlemden mad-
di âleme yani deneye somuta yöneltmesi, eski Grek ve Latin 
eserlerinin, kutsal kitaplarının milli dillerine çevrilmesi ile ge-



142

Hale Nur Uyanık

lişen Avrupa medeniyetinin izlediği bu değişim kriterlerini 
temel alarak bizim toplumumuz içinde;

a) 	 Batıdaki Grek ve Roma felsefesine yönelişine benzer bir 
durumun bizim toplum için 19.yy’da Ahmet Vefik Bey ve 
Süleyman Bey ile başlatılan Ziya Gökalp’in sistemli hale 
getirdiği “Türk Milliyetçiliğinin” sadece bir ülkü olarak 
kalmayıp, Cumhuriyet devrimiyle gerçekleşmiş olduğu 
felsefesini oluşturmakla olabileceğini,

b) 	 Dini hayatı yaşama sürecini Rönesans bilim adamlarının 
yaptığı deney ve gözleme inanan aynı zamanda da yara-
tıcı gücü kabul ederek toplumumuz için din terbiyesinin 
alışkanlıktan ziyade ruh ve felsefe kültürüyle birleşmesi 
gerekliliğine dayanmasını,

c) 	 Kur’an-ı Kerim’in anlaşılması üzerine düşünme fikir 
yürütme imkanı sağlaması adına çevirilerinin yapılma-
sı hatta Baltacıoğlu, Ömer Rıza Doğrul’un, Abdülbaki 
Gölpınarlı’nın Kur’an-ı Kerim çevirilerinin Türk dili için 
büyük kazanç olduğunu dile getirerek Kur’an-ı Kerim’in 
Türkçe meallerinin yaygınlaştırılması gerekliliğine

dair kongrede, milletimizin ancak bu aşamalarla batılı-
laşmada belli bir hız alabileceği yönündeki görüşlerini ortaya 
koymuştur. Kösemihal, her fırsatta Cumhuriyet ve devrimle-
re olan hayranlığını dile getirmiştir. Devrimlerin modernleş-
me ve batılılaşma yolunda öncülük etmesi gerektiğini savun-
muştur. Batılılaşma hareketinin temellerini salt belli bir akım, 
olay ve durumda görmeyen Kösemihal, bu durumun Grek ve 
Roma medeniyetlerinden gelen felsefi düşünce şekliyle geli-
şen Rönesans koşullarına ve daha sonrası içinde burjuvanın 
da etkisinin olduğuna yönelik olarak Avrupa’nın gelişimiyle 
örtüştürmeye çalışarak geniş bir yelpazeden değerlendirir. 
Kösemihal, konferansta batılılaşma üzerine düşüncelerini 
dile getirdiği konuşmasına şu sözler ile noktayı koymuştur:

“Bir millet yeni bir uygarlığa girerken kişiliğini teşkil eden 



143

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

kültürüyle o uygarlığın ortak bilgisi arasında bir çatışma baş-
lar. Şüphesiz her millet kültüründen bir şeyler feda edecektir. 
Töreleri, adetleri, gelenekleri, görenekleri değişime uğrayacaktır. 
Ama bu fedakarlıkların da bir sınırı vardır. Bir noktaya daya-
nır, hiçbir millet kişiliğini kaybedecek dereceye varamaz, mesela 
Batıda Almanya, İngiltere, Fransa, İtalya Doğu da Japonya gibi 
milletler kendi öz kültürlerini, kendilerine has dil, din gibi değer-
lerini kaybetmiş midir? Bizden de bundan fazlası beklenmemeli-
dir” (Kösemihal, 1957a: 2).

Sözleriyle batılılaşma sürecinin milletlerin kendi dina-
mikleri içinde gelişmesi yönünde düşüncelerini beyan eder. 
Bunun yolunun da nasıl ki Batı kendi felsefi, dini, kültürel 
dinamikleri üzerinden rönesans ve reformunu yarattı ise bi-
zimde aynı yöntem ile değişimi toplumu var eden iç dina-
miklerimizi esas alarak, taklitçilikten uzak kendi egemenliği-
ni ve hür iradesini yaşatabilen bir toplum olma geleneğine 
erişmemiz yoluyla olabileceğini vurgular. Bunu sağlayacak 
en önemli yolunsa Atatürk devrimlerini yaşatmaktan geçtiği 
fikrini savunur. Batılılaşma üzerine bize malumat veren diğer 
bir çalışması da Cumhuriyet Gazetesi’nde köşe yazısı olan 
“Toplumları Durduran ve İlerleten Güçler” (1957) başlığı al-
tında toplumların nasıl gelişeceği ve hangi açılardan değişim 
süreçlerini tamamlaması gerekliliği üzerine görüşlerine yer 
verdiği köşe yazısıdır. Bu yazısında ilk olarak aydınların top-
lum içindeki görevinden söz eder. Ona göre aydının başlıca 
görevinin yenilik getirici, yaratıcı, ilerletici güçleri yenebile-
cek bir mertebeye çıkarıncaya kadar var kuvvetiyle bunları 
yaymak olduğunu söyler. Aydın, onun nazarında toplumun 
ilerlemesinde öncülük yapan önemli bir figürdür. Köşe ya-
zısının devamında Kösemihal, toplumsal değişimin ne şekil-
de olması gerektiğine yönelik ifadeleri yer alır. Kösemihal’in 
toplumsal değişime yönelik bakış açısına göre;

“…Bütün toplumlar bir yönüyle gelenek ve düzen gibi görünse 
de bir yönü de yaratma, değişmeden oluşur. Toplumlar bir yan-
dan üyelerini din, hukuk, ahlak gibi önceden var olan katılaşmış 
bir takım düzenlere uymaya zorlarken, bir yandan da bu kuralla-



144

Hale Nur Uyanık

rı yıkıp atmak, onları aşmak, yenilik getirmek, yaratmak imkânı 
verir. Kısacası toplum olayları ne tek başına gelenek, baskı, dü-
zen ne de tek başına yaratma, hürlük, ilerleme; ne tek başına de-
ğişmezlik ne de tek başına değişmedir” (Kösemihal, 1957b: 2).

Onun nazarında hiçbir sosyal olay mutlak anlamda gele-
nekçi ya da devrimci diye vasıflandırılmamıştır. Düzen- iler-
leme, baskı-hürlük, arasındaki kutuplaşmada düzen ve baskı-
ya kaçan toplumlar “geleneksel”, ilerleme ve hürlüğe doğru 
yönelen toplum ise “devrimci ve yenilikçi” toplum olarak ad-
landırılmıştır. Kösemihal’e göre ilk olarak yapılması gereken; 
“İlerletici güçlerin başında olan bilim ve felsefeyi, gelenekçi 
güçleri (din ve görenekler) yenebilecek bir mertebeye çıkarın-
caya kadar var olan kuvvetle yaymak olmalıdır. Batının bü-
tün modern ve laik toplumlarında olduğu gibi bizde, din iş-
lerini korkmadan devlet işlerinden ayırarak kendine ait olan 
alanı oluşturmasını sağlayabiliriz” (Kösemihal, 1957b: 2).

Kısacası Kösemihal’in toplumsal olarak ilerlemenin te-
mellerini özümüzde var olan değerlere dönerek onları bilim 
ve felsefenin aydınlatıcılığı altında geliştirmeye yönelmemiz 
gerektiğini söyler. Bunun içinde öz Türkçeyi kullanarak yapı-
lan kutsal kitap çevirileri, bunun yanında batılı klasik çeviri-
lerini de yaparak gelenekselin katılaşmış yönünü yani dinin 
geleneksellikte kalan boyutunu kırıp yerine bilimin deney 
gözlem ve felsefenin derinlikli düşünme yollarını koyarak 
yaratıcı ve hür düşünce içinde olduğumuz takdirde toplum-
sal anlamda ilerleyişimizi gerçekleştirebileceğimizi savunur. 
Dinin, devlet denetimi ile şekillenmesini de laik devletin bir 
gerekliliği olarak görür.

Batılılaşma ve modernleşme konusu dönem içinde pek 
çok isim tarafından ele alınmış bir konudur. Bu konu üzeri-
ne eserler vermiş isimlerin başında Niyazi Berkes “Türkiye’de 
Çağdaşlaşma” çalışmasıyla ve diğer isim olan Mümtaz 
Turhan’ında “Garplılaşmanın Neresindeyiz?” adlı çalışması 
modernleşme konusu üzerine yapılmış başucu eserlerdir. Bu 



145

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

tezde yapılmak istenen dönemin önemli bir toplumsal sorun-
salı olan modernleşme hususuna üç önemli ismin bakış açı-
larında yer alan benzer veya farklılıkları ortaya sunmak ola-
caktır. Amaç aynı dönemde yaşayan bu üç düşünürün, aynı 
problem hakkında hangi açıdan hangi kavramlarla konuya 
yönelik değerlendirmelerde bulundukları tespit etmektir.

Konuyu ilk olarak Niyazi Berkes’in görüşleri üzerin-
den ele almaya başlarsak, Prof. Dr. Niyazi Berkes akademik 
hayatı süresince, kendisini “Atatürk kuşağı çocuğu” olarak 
tanımlamış tüm çalışmalarını “Cumhuriyet Devrimlerini 
Koruma Davası” uğruna vermiştir (Aktaş, 2003: 22). N. 
Berkes’e göre, Türkiye’deki toplumsal değişme ve modern-
leşme, Batı ülkelerinin ölçü ve yöntemlerini kopya etmekle 
gerçekleşmez. Modernleşmeyi, ulusal toplum olma işi ile bir 
tutar. Ona göre modernleşme kaynağını toplumdan alma-
lıdır. Niyazi Berkes, çalışmalarını uzun yıllar boyunca yurt 
dışından sürdürmüş bir bilim adamımızdır, lakin yurt dışın-
da yaşam sürmüş olmasına rağmen Türkiye’nin sorunları, 
geçirdiği dönüşümler ve değişimlere kayıtsız kalamamıştır. 
Cumhuriyet Türkiye’sini, İslam-Osmanlı geleneği ışığında 
inceleyerek, Atatürk devrimlerinin önemine vurgu yapmış-
tır. Tarihsel perspektifte ele almış olduğu pek çok çalışması 
bulunan Berkes’in Türk sosyoloji ve tarih adına önemli veri-
ler sunduğu “Türkiye’de Çağdaşlaşma” eseri pek çok sosyal bi-
lim alanında başucu yapıtı olmuştur (Özer, 1999: 253). Niyazi 
Berkes’in üzerinde durduğu çağdaşlaşma terimi din ve devlet 
işlerinin ayrımına dayanır. Bu yönüyle “sekülerizm” kavramı 
onun için çağdaşlaşma ile eşdeğerdir. Niyazi Berkes’e göre 
laiklik üzerine kurulu devlet anlayışı Osmanlı gibi temelleri-
ni İslam ve Türklük değerlerini muhafaza eden ve bir arada 
sürdüren gelenekte din-devlet ikileminin olmadığını belirtir. 
Türkiye’nin Osmanlı’nın son dönemlerinden itibaren özellik-
le son iki yüzyıldır yaşadığı yenilenme çabalarının geçirdiği 
aşamaları din ve dünya işlerini ayırma üzerine temellendiğini 



146

Hale Nur Uyanık

söyleyerek Türk modernleşmesinin gelişimini de bu çizgiden 
ele alır. Niyazi Berkes, çağdaşlaşma kavramını modernleşme-
den ayrı bir kavram olarak görür. Modernleşme süreci ona 
göre ekonomik temelli olarak zamanında endüstrileşmesi-
ni gerçekleştirememiş toplumların endüstri toplumu olma 
yönüne doğru bir değişim sürecidir. Yani endüstrileşmenin 
toplumun siyasal, ekonomik, kültürel, sosyal hayata yönelik 
etkisi modernleşme sürecidir. Çağdaşlaşma ise, toplumun 
ekonomik altyapısında gelişen bir durum değil, kültürel, “üst 
yapıda” gelenek, göreneklerin değişimi ve dönüşümü olarak 
adlandırır. Bu hususla N. Berkes, bir toplumun değerlerini 
muhafaza etme adına duydukları en önemli kurumun “din” 
olduğunu açıklar, eğer bir toplum yaşam alışkanlıklarından, 
geleneklerinden vazgeçemiyor değişime direniyorsa bunu 
dinin altına sığınarak dinin, çağdaşlaşmaya engel bir kurum 
olarak aslında kalıplaşmış değer yargılarını dinselleştirerek 
değişime direnirler. Çağdaşlaşma için en önemli sorun ola-
rak gördüğü nokta ise şudur: “gelenekselleşmiş bir siyasal ve 
toplumsal sistemde dinin ne ölçüde kutsal gelenekle ya da 
kutsal geleneğin ne ölçüde dinle bir tutulma haline gelmiş 
olduğudur” (Özer, 1999: 254). Bu ifadeden anlaşıldığı üze-
re Osmanlı’nın modernleşme sürecinin önündeki en büyük 
engelin gelenek ve dinin birbirinden ayrılması gerekliliğidir. 
Berkes’e göre “gelenekçi bir düşüncede yenileşme, çağdaşlaş-
ma kavramları olmaz, bu düşüncedeki bir toplum içinde hiç-
bir değişmenin yolu onları iyiye götüremez.” (Berkes, 2002: 
30). Bu yüzden Berkes’in anlayışında yenilikçi ve gelenekle-
rinden ayrılmış bir toplum ilerleme gösterebilir.

Modernleşme sorunsalına yönelik, Türk düşünce dünya-
sında kültürel yapı ve batılılaşma konusuna katkı sağlayan 
diğer bir isim olan Mümtaz Turhan’dır. M. Turhan’ın düşün-
ce anlayışının temeline baktığımızda Ziya Gökalp’in etkisinin 
yoğun olduğunu görürüz. M. Turhan toplumun yapısını köy 
reformları üzerinden ele alır. Türkiye kalkınmasının temel-



147

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

lerini reformların incelenmesiyle açıklar. Toplumların kültür 
değişimlerine yönelik süreci serbest ve zorunlu bir süreç ola-
rak değerlendirir. Kültür değişiminin olabilmesi için belirli 
şartların olması gerekliliğini öne sürer. Kültür değişimi; arzu, 
isteklerin yerine getirilmediği, ihtiyaçların karşılanmadığı ve 
değişen şartlar karşısında genel bir çare bulma konusunda 
her kültürün yeterli imkan kapasiteye sahip olmadığı durum-
larda olmaktadır. Bu süreçte bir toplumda kültür değişmesi 
ya karşılıklı temaslar yoluyla veya iktibas şeklinde olmak-
tadır (Korkmaz, 2008: 716-717). Mümtaz Turhan’a göre top-
lumsal değişme “serbest” olabileceği gibi “mecburi” ve “gü-
dümlü” de olabilir. Ona göre Batılılaşma sürecinde genellikle 
“mecburi” kültür değişimine maruz kalan Türk toplumunda 
kültürün bu “sert” tarafları dikkate alınmadan değişim ger-
çekleştirilmeye çalışılmıştır. Bunun en başta gelen nedeni 
ise Batının özünün ne olduğu ve nasıl alınacağı konusunda 
isabetli teşhisler yapılamamasıdır. İnsan unsurunun dışın-
da, insan zihniyetini dönüştürmeden Batı’nın sadece giyim 
kuşam, hayat tarzı gibi şekli özelliklerini, müesseselerini ve 
teknolojisini ülkeye taşıyarak Batılılaşacağımız varsayılmış-
tır (Demirel, 2007: 228-229). Bütün bu sorunsallara yönelik 
çözümler üretme aşamasında M. Turhan, B. Malinowski’nin 
görüşlerinden etkilenmiştir. Malinowski’ye göreyse; “Kültür 
değişmesi, bir cemiyetin nizamını yani içtimai maddi ve ma-
nevi yönünü bir biçimden başka bir biçime dönüştürmesidir.” 
(Turhan 1969, akt. Korkmaz, 2008: 716). Turhan, bir kültür 
unsurunun bir toplum tarafından kabullenilmesi için, onun 
meydana gelmesi, ortaya konulması, hiç olmazsa bireylerin 
bununla karşı karşıya gelmiş olması gerekliliğini savunur. 
Yeni bir kültür unsurunun gelişmesinin yolu ise Turhan’a 
göre, ya yabancı bir kültürden kısmen değiştirilerek ya da 
o topluma mensup bireylerin keşif ve icatlarıyla olabileceği 
yönündedir (Korkmaz, 2008: 717). Keşif ve icatların sonucun-
da gelişen koşullar bir kültürel değişim yaratmıştır. Kültürel 



148

Hale Nur Uyanık

değişim süreciyle gelişen koşullara yönelik bizim batılılaşma 
serüvenimizi ele aldığı “Garplılaşmanın Neresindeyiz?” (1958), 
adlı çalışması ile batılılaşma sürecinin tamamlanmış mı yok-
sa şartlara ve gelişmelere yönelik gelişen bir süreç mi içinde 
olup olmadığımızı ele almıştır. Cumhuriyetin ilanından iki 
yüz yıl öncesinden başlayarak devam eden Batılı yaşam tar-
zını hedef edinmiş toplumumuzun kurumlar üzerinden belli 
bir düzene erişmesi gerekliliğini öne sürer. Bu yaşam tarzı-
nın ancak belli bir iktisadi düzenin oluşmasına bağlı olarak 
üretim-tüketim sistemi oluşturup, kültürel anlamda ise belli 
değerler ve zihniyet sisteminin gelişimini tamamlamaya bağ-
lı mümkün olacağını savunur. Zihniyetin benimsenmesi nok-
tası sistemin devamlılığını, kalıcılığını sağlamak en önemli 
noktadır. Belli bir ekonomik sistem alt yapı olarak toplumda 
uygulansa da o ekonomik modelin temelindeki zihniyet be-
nimsenmeden kültürel değişim kalıcı olarak kendini devam 
ettiremez (Korkmaz, 2008: 719-720). M. Turhan’ın ülkemizin 
“garplılaşamama” üzerine sorun gördüğü ise şudur: “Garp 
medeniyetini layıkıyla anlayamamak, bu medeniyetin ana 
unsurlarının nelerden ibaret olduğunu kavrayamamak, bu 
esas kıymetler arasındaki münasebetleri tespit edememek 
ve işe nereden başlanılması lazım geldiğini tayin hususunda 
acziyet göstermek, yani ne yapacağımızı ve nasıl yapacağı-
mızı bilememek” (Turhan, 1958: 13) olduğuna dair tespitini 
ortaya koyar. Bundan dolayı Turhan, dün olduğu gibi bugün 
de halen hakiki anlamda garplılaşma zihniyetini sürdürecek 
müesseselerin ülkemizde olmadığına dikkat çeker. Bizim 
modernleşmemiz için yapmamız gerekli olan Garp medeni-
yetinden almamız gerekli olarak gördüğü esas unsurlar ise 
ona göre “ilim” ve “teknik” tir. Onun bakış açısında bu iki 
unsur Garp medeniyetine gerçek anlamda hüviyet vermiştir. 
Bizimde gerçek anlamda garplılaşmamız için kurumlarımızı 
ilmi ve teknik düzeyde belli bir zihniyete oturtmamız gerçeği 
üzerinde durur.



149

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Sonuç olarak; konu üzerine üç aydının düşüncelerinde-
ki farklılıkları tespit edecek olduğumuzda; Mümtaz Turhan, 
Amerikancı bir perspektifle anti-komünist temele dayanan 
görüşlerini savunurken; Niyazi Berkes o dönem Yön dergi-
sinin yazarı olarak görev almaktadır. 1960’larda Yön dergi-
sinin içindeki düşünsel etkinliğinin sınırları ise sol-marksist 
çizgide belirlenmiştir. Berkes’in yaklaşımı, Türk toplumu-
nun ve Doğu uygarlığı alanı içinde bulunan diğer toplum-
ların kendi varlık ve potansiyellerine dayanmaktan ziyade, 
elit devrimci kadronun öncülüğünde gelişme olanağı bulu-
nacağına yöneliktir. Berkes toplum sorunlarının kaynağında 
modern batı düzenine uyum sağlayamama olgusunun yattı-
ğını öne sürmektedir. “Batıya rağmen Batılılaşma” tabiriyle 
anti-emperyalist bir perspektif geliştirmiştir (Özcan, 2010: 
152). Kösemihal’in konu üzerine düşüncesi ise batının felse-
fi ve bilimsel yaklaşımını temel alacak şekilde bizimde tıpkı 
onların Rönesans’ı ve Aydınlanmaları gerçekleştirdiği süreç 
gibi temel kaynaklarımızdan beslenmemiz anlayışı hakimdir. 
Lakin köklerimizden beslenirken de katılaşmış değer yargıla-
rı ve geleneksel yöntemleri bırakarak felsefi düşünce sistemi 
geliştirmemiz gerekliliği ve bunun sağlanmasının yolunun 
da aydınların görüşleri doğrultusunda gelişen bir batılılaşma 
süreci olmasına vurgu yapar. Kösemihal ve Berkes için gele-
neksellik, düzen ve baskı gibi etmenler toplumların ilerleme 
ve modernleşmenin önünde en büyük engeldir.

Bu üç ismin görüşlerindeki ortak noktalara gelecek olur-
sak; üçü de batılılaşma sürecini Cumhuriyet Dönemi önce-
sine –dönemin, ortalama bir 200 yıl öncesine- dayandırıyor 
olmalarıdır. Düşünürler, modernleşmenin başlangıç nokta-
sını farklı olaylardan referans alsalar da modernleşme çaba-
sının ilk tohumlarının Osmanlı Devleti’nde atılmış olduğu 
görüşünde hem fikir oldukları görülür. Diğer bir ortak nok-
ta ise din üzerine olan görüşleridir. Dinin geleneksel ve katı 
olan ilerlemeye engelleyici yönünü, laiklik olgusuna yöne-



150

Hale Nur Uyanık

lik tehdit olarak algılanır. Bu durum bilhassa Kösemihal ve 
Berkes’in görüşlerinde baskındır. İkisi de dinin geleneksel 
kalıplarından uzak bir şekilde seküler bir toplum olma yo-
lunda ilerleme ile modernleşmenin sağlanabileceği görüşü-
nün tarafındadır. Turhan’ın modernleşme görüşünde din ve 
geleneksellik diğer iki isimde olduğu kadar engel teşkil eden 
bir neden olarak görülmemiştir. Onun için modernleşme; 
dinden, geleneksellikten uzaklaşmaktan ziyade ilim ve tek-
niğin gücüyle ilerleyen bir zihniyetin oluşmasıdır. Din unsu-
runu modernleşme konusunda diğer isimler gibi engel olarak 
görmüyor olması Mümtaz Turhan’ın modernleşme kıstasının 
daha çok zihniyet ve teknik konularında yoğunlaşmış oldu-
ğunun göstergesidir.

Toplumsal Dönüşümün Dinamikleri Üzerine Kösemihal’in Görüşleri
Toplumların yapısında meydana gelen değişim ve dö-

nüşüm süreçlerini tarihsel perspektif ile çoğulcu yöntem 
anlayışına uygun bir şekilde ele alan sosyolog Nurettin Şazi 
Kösemihal, toplumların ekonomik, siyasi, kültürel, sosyal 
alanlardaki evrimleri ele alan pek çok anlayış ve ekole yöne-
lik eleştiride bulunur.

Nurettin Şazi Kösemihal herhangi bir toplumsal hareket 
sürecinde birbirine karşıt pek çok olayların aynı anda yaşa-
nabileceğine vurgu yapar ve bu duruma Tanzimat’ı örnek 
gösterir. Kösemihal’e göre Tanzimat’a ekonomik yönden ba-
karsak bir sömürgeleşme oluşumu; sosyo-kültürel yönden 
yani töre, adet, sosyal, hukuk, eğitim yönünden bakarsak bir 
batılılaşma hareketidir.

Batılılaşma sürecine yönelik önemli bilgiler verdi-
ği çalışması, “The Assimilation of Occidental Civilazition 
in Turkey” (Türkiye’de Batı Uygarlığının Asimilasyonu) 
(1960) adlı çalışmasında batılılaşmanın ilk adımının 18.yy’da 
Sadrazam İbrahim Paşa’nın girişimleriyle “Lale Devri” ile 



151

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

başladığını söyler. Daha sonrasında 1826 Nizam-ı Cedit ile 
askeriyede meydana gelen düzenlemelerin takibinde 1839’da 
Tanzimat’la sosyal ve siyasi anlamda yapılan reformun öne-
mine vurgu yapar. Kösemihal bu süreç için Batılılaşmanın 
birçok kurumda yerini aldığını lakin bazı temel kurumlarda 
halen Batılılaşmaya karşı bir direncin olduğunu ifade eder. 
Buna örnek olarak Yeniçeri ayaklanmasını gösterir, bu ayak-
lanma ona göre batılılaşma karşı yapılan bir direniş hareke-
tidir. Batılılaşma hareketi askeri teşkilatlar üzerinde şekil-
lenmiş olsa da sosyal açıdan Türk toplumu halen Doğu-Batı 
ikilemini yaşar. Kösemihal’e göre müzik gibi bizim toplumu-
muzun derinliklerine kök salan bazı değerlerimizi, Doğu’dan 
tamamen koparmanın imkânsız olduğunun göstergesidir. 
Müzik alanında Doğu kaynaklı olarak yapılan eserler Türk 
modernleşmesinde dualite yaratan bir sorundur (Kösemihal, 
1960b: 28-33).

Batılılaşma sürecini ele aldığı çalışmada Türk toplum 
yapısının Batı toplumundan farklı yönlerini açıklarken 
Türk toplumunu Doğu toplumları içerisinde değerlendirir. 
Kösemihal, Doğu-Batı arasındaki bazı farklılıkları inceleye-
rek bunları üç başlıkta ele alır:

Birincisi, Tam ve kabataslak ölçümler; burada kastetmiş 
olduğu husus, Batının beklenmedik durumlara karşı tam, ke-
sin, ölçülebilir hesaplamalar, yöntemler, aletler, kullandığına 
yönelik beyanıdır. Örneğin; bizim kültürümüzdeki mutfak-
lara baktığımızda kim ölçüm aletleri kullanır? “Biz” bir iş 
yaparken üç aşağı beş yukarı cinsinden yaklaşık oranlarda 
işlemler yaparken Batı uygarlığı matematik ve geometriyi 
hayatlarının her alanında sirayet ettirmiştir. Batı mimari ve 
mühendislikte ilerleme kat ederek buna yönelik uygulama-
larda Doğudan ileri seviyededir. Kısacası ölçüm aletlerinde-
ki bu “kesinlik” ve “kabataslak” durumları batı uygarlığının 
mekanik, somut anlamdaki dünyada ilerleyişi ile Doğu top-
lumlarına karşı bir fark oluşturur. (Kösemihal, 1960b: 34-35) 



152

Hale Nur Uyanık

İkinci fark ise, Huzur (tranquility) ve konfor; bu iki kavram 
aynı şeyi çağrıştırsa da tranquility ile iç dünyadaki huzur kas-
tedilir. Doğu toplumları iç dünyalarına yönelik çaba harcar, 
dış dünyaya (burada kastetmiş olduğu somut dünya) önem 
vermezler. Elbiselerin uyumu, konfora yönelik bir materya-
le önem vermezler. Evleri çamur, kerpiç veya tahtadandır21. 
Ama neşelerine, huzurlarına ve eğlencelerine yöneliktirler. 
Batı uygarlığı ise dikkatini dış dünyaya verir. Bu hususa yö-
nelik Kösemihal 1954 yılında Fransa’daki, 16. Milletlerarası 
Sosyoloji Kongresi’ndeki anılarını aktardığı yazısında (1955) 
batı şehri üzerine yaptığı tespit ile modern kentin tanımını 
da yapmıştır. ‘Beaune’ adlı bu küçük şehir için “çepeçevre 
ağaçlıklı geniş yollar, iç sokakların çoğunun dar ama hepsi-
nin de tertemiz olmasına, kuytu mahallelerinde bile bir ka-
rış toprak yola rastlanılmadığına” dair övgüler düzmüştür 
(Kösemihal, 1955b: 173). Batı için somut konfor unsurlarında 
gelişim alanında çabalama söz konusudur. Bedensel rahatlığa 
düşkün, evlerinde konfor alanı oluşturmaya yönelik mater-
yaller geliştirme, yollarının asfalttan yapılması, parklarının 
bile sistemli planlı bir düzenekle yapılması onlar için düzen, 
sistem gerçek konforu getirdiği için Doğu toplumlarından bu 
yönüyle ayrılır. (Kösemihal, 1960b: 36-37) Üçüncü nokta ise, 
bir önceki farkla paralellik gösteren “teknik” unsurlarındaki 
farktır. Teknik ile kastedilen gündelik hayatlarını şekillendir-
mede kullanılan pratik araç gereç veya yollardır. İnsanoğlu 
var olduğundan beri hayatta kalabilme adına tekniğe yönel-
miş ve pek çok araç üretmiştir. Teknik sayesinde gelişen pek 
çok sosyal yapı ve kurum geliştirmiş, sanat, yaratıcılık, be-
den dili gibi durumlar toplumların farklı farklı teknikleri kul-
lanmasından ortaya çıkar ve her toplumda beden dili, sanat, 
gündelik hayattaki sık kullanılan unsurlar toplumların, ken-
dilerine ait tekniklerinden kaynaklı farklılıklar ortaya koyar. 
21 Kösemihal, 1950-1960 dönemi doğu toplumlarının, henüz batılı anlayıştaki 
beton binalara, apartmanlara geçmediği kırsalda var olan doğadaki malzemelere 
uygun şekilde yerleşik düzene uygun yapılmış binalara dikkat çekmiştir.



153

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Örneğin, bir Türk ellerini sallayarak “hayır” demek isterken 
Amerikan veya Alman kafasını sağa sola sallayarak “hayır” 
der (Kösemihal, 1960b: 37-40). Kösemihal bu durumun nede-
nini coğrafik ve kültürel olarak belirlenen farklılığın, teknik 
alana da yansıdığını ve bunun gündelik hayattaki eylemlere 
de etki ettiğini dile getirir.

Böylelikle Kösemihal, Batının gelişmişliğini teknik, tam 
ölçülülük ve konfor anlayışlarındaki algılarının somut dün-
yalarını şekillendirdiği vurgusunu yapar. Batının bütün alan-
larda gösterdiği bu nizamı örnek alınacak bir değer olarak 
görür.

Toplumsal Değişim Sürecinde Sanat ve Edebiyatın Rolü Üzerine 
Görüşleri
Edebiyat sosyolojisi, sanat sosyolojisinin bir alt dalı gibi 

görünse de toplumu basılı eserle anlatan roman, hikâye, anı, 
seyahatnameler vs. birçok edebi türün toplamından oluşarak 
toplumların tarihsel sürecini, dönemlerini geleceğe taşıması 
adına değer taşır. Edebiyatın, sanatın bir dalı olması onun bi-
limsel bir alan olarak sosyolojide kendi başına yer alması ko-
nusunda zorluklar yaşamasına neden olmuştur. Bu yönüyle 
edebiyat sosyolojisi, Köksal Alver’in de ifade ettiği gibi “sos-
yoloji dalları arasında bir sanat dalı ile ilgili olmasından ötürü 
farklı bir yere konumlanmaktadır. Edebiyat, sanat - sosyolo-
ji, sanat - bilim arasındaki ilişkide kendine yer bulmaktadır. 
Sanat ile bilim arasında ise gerilimli ilişki vardır. Ama edebi-
yat sosyolojisi, edebiyatı toplumsal bir vaka olarak tanımlar. 
Edebiyat ve sanat, bütün toplumsal olgular gibi toplumsal 
olanla sıkı bağlar kuran alanlardır” (Alver, 2015: 344).

Konu üzerine Nurettin Şazi Kösemihal, sanatın alan ola-
rak çok yaygın bir yelpaze olduğunu bu alan içerisine; mu-
siki, edebiyat, resim, tiyatro, dans vb. gibi dalların girdiğini, 
bu dallardan hangisine gönül verilirse verilsin, sanatçının ki-



154

Hale Nur Uyanık

şiliği kadar yapıtı da, içinde bulunduğu doğal ve toplumsal 
çevrenin etkisininde olduğu görüşündedir. Ona göre bu çeşit-
li sanat alanlarıyla toplumsal gerçek arasındaki ilişkiye, son 
zamanlara dek pek az önem verilmiştir. “Sanatın topluma 
ışık tutan yönünden sosyologlar kadar türlü sanat dallarını 
inceleyen bilginler, uzmanlar, sanat tarihçileri de sorumlu-
dur. Sosyologlar, özel bir bilgi ve ilgiye dayanan sanat konu-
larına pek yanaşmamışlar, yanaşanlar da ünlü Amerikan sos-
yoloğu Sorokin gibi çeşitli sanat kollarını zihinlerinde önsel 
(a priori) olarak tasarladıkları bir takım soyut (abstrait) kültür 
kalıplarına sokmaya çalışmışlardır” (Kösemihal, 1964a: 1-2). 
Kısacası Kösemihal, edebiyat sosyolojisinin ortaya çıkmasın-
dan bu yana nasıl çalışıldığı ve ne şekilde çalışılması gerekli-
liğinin önemine vurgu yapmıştır.

Edebiyat sosyolojisinin sosyolojide bir alan olarak kendi-
ne yer bulması durumunu batının tarihsel süreci üzerinden 
yorumlamıştır. Kösemihal’e göre Batılı toplumların yaşadığı 
sancılı süreçleri belli kurgu etrafında somutlaştırması ile bu 
alan sosyal bilimler açısından değer taşımaya başlamıştır. Bu 
süreçte, “Marx ve Engels’in edebiyatla toplum ilişkileri üze-
rine olan düşünceleri ise, yapıtlarını incelenmiş, 1937 yılın-
da bu yazılar toplu olarak bir kitap halinde yayınlanmıştır” 
(Kösemihal, 1964a: 2).

Bu alana yönelik batıda Bordeaux Üniversitesinde R. 
Escarpit’in edebiyat sosyoloji araştırmaları bulunmaktadır. 
Escarpit, Jean Paul Sartre’ın edebiyatından bahsederken 
ekonomik koşullara, toplumsal amaçlara dikkat keserek top-
lumu açıklamaya çalışmıştır. Albert Memmi ise “Edebiyat 
Sosyolojisinin Sorunları” adlı incelemesinde edebiyat sosyo-
lojisinin bugünkü durumunu, koşullarını, araştırma açıları-
nı ele almaktadır. Edebiyat sosyolojisinin gelişimine yöne-
lik atılan adımlar belirlene yöntemler, bu alanın sosyolojiyi 
de artık bir bilimsel bir alan olarak yer almasını sağlamıştır 
(Kösemihal, 1964a: 4). Ülkemizde edebiyat sosyolojisinin ge-



155

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

lişiminin hangi doğrultuda yol aldığını Alver, “bu alandaki 
çalışmaları genel anlamda iki eğilim içinde değerlendirir. İlki, 
edebiyat ile toplumsal alan arasında ilgi kurarak sosyolojik 
okuma/sosyolojik eleştiri gerçekleştiren çalışmalardır. İkincisi 
ise bir bilimsel disiplin ve araştırma alanı olarak varlık kaza-
nan, belli yöntem ve bakış açısına ulaşmış edebiyat sosyolojisi 
çevresinde yapılan yöntem ve bakış açısına ulaşmış, edebi-
yat sosyolojisi çerçevesinde yapılmış olan çalışmalar” (Alver, 
2012: 186) yönünde yol aldığını ifade eder.

Türkiye’de Nurettin Şazi Kösemihal, edebiyat sosyolo-
jisinin akademide yer alması ve bilimsel bir niteliğe sahip 
olmasında etkin ve öncü isimdir. Kösemihal edebiyat sos-
yolojinin yöntemine dair hem çalışmış hem de bu alana aka-
demik anlamda katkı sağlayacak literatürün gelişmesine de 
danışmanlık yapmıştır. Danışmanlığını yapmış olduğu isim-
ler ve çalışmalarının konusunu ise “Yurdumuzda Edebiyat 
Sosyolojisiyle İlgili Araştırmalar” yazısında bahsetmiştir; 
“Ümit Suman ile Aptullah Dikici yapıt türleriyle okuyucular 
arasındaki ilişkiyi; Ferhan Aksel ile Ali Gürkan, yazarların 
doğum yerleri yönünden yayılımını; Ahmet İşisağlam da ya-
zarların yapıtlarıyla geçimlerini sağlayan meslekleri arasın-
daki ilişkiyi incelemişlerdir” (Kösemihal, 1967c: 188).

Yaptırdığı tez çalışmaları kitapçılarda, basımevlerinde 
gerçekleşmiş yöntem olarak çalışmacılar görüşme soruları, 
anket gibi sahaya yönelik metotları kullanmışlardır. Bu ça-
lışmaların edebiyat sosyolojisi alanına katkı sağlayacak çalış-
malar olduğunu vurgulayan Kösemihal, edebiyat sosyolojisi 
üzerine bu çalışmalar ve bunların dışında da bir çok literatür 
çalışması kazandırmıştır.

Bu noktada Kösemihal, edebiyat sosyolojisinin konusunu 
sınırlamak, yöntemini ana sorunlarını iyice kavramak için, il-
kin edebiyat kavramının anlamı üzerinde durulmasını ve söz 
veya yazı kalıplarının eseri meydana getiren önemli unsurlar 
olduğunu söyler. Bu sözsel veya yazısal ifadeleri analiz ede-



156

Hale Nur Uyanık

rek edebiyatın türselliğinin ortaya çıkarıldığını söyler. Yani 
eser yazılı edebiyat mı sözlü edebiyat mı diye bir sınıflama 
içine girer. Kösemihal bunu yapmadaki amacın, edebiyatın 
özsel kişiliği, yapısını ortaya koymak adına önem taşıdığını 
ifade eder (Kösemihal, 1964a: 6-7).

Nurettin Şazi Kösemihal, edebiyat sosyolojisinin çalışma 
yöntemi adına birçok tenkit ve eleştiride bulunarak bu alan-
da nasıl ilerlenmesi gerektiği konusunda yol göstermiştir. 
Edebiyat sosyolojisinin yöntem olarak nasıl olması gerekti-
ğini ele almış olduğu “Edebiyat Sosyolojisine Giriş” makale-
sinde edebiyat olgusunun akışının, evriminin dört boyuttan 
oluştuğunu bunların:
1 - 	 Yazar,
2 - 	 Yapıt,
3 - 	 Basım, yayım, dağıtım kurum ve örgütleri,
4 - 	 Okuyucu zümreleri veya yığınlar
üzerinden açıklanması gerektiğini ifade etmiştir. “İlk evrede 
edebiyat yazısını tasarlayan, çilesini çeken, gerçekleştiren, 
yaratan yazar; İkinci evrede yazarın gerçekleştirdiği; ortaya 
koyduğu yapıt gelir. Üçüncü evrede bu yapıtı basan, çoğal-
tan, geniş yığınlara yayan basımevleri, yayınevleri kitapevle-
ri, kitaplıklar gibi kurumlar, örgüler; dördüncü evrede de bu 
çoğaltılarak dağıtılan yapıtları okuyan, okuyucu zümreleri, 
okuyucu yığınları gelir” (Kösemihal, 1964a: 12). Kösemihal, 
edebiyat olgusunu bütünüyle tam olarak kavraması husu-
sunda işaret edilen bu dört öğesinin, dört yönünün de incele-
mesinin yöntem gerekliliği olduğunu vurgular.

Sanatın pek çok alanında çalışmalar ortaya koyan 
Kösemihal’in bir diğer özelliği de kendisinin bir öykü yaza-
rı olmasıdır. Necip Fazıl Kısakürek’in sahibi olduğu “Ağaç 
-Sanat, Fikir, Aksiyon- Dergisi’nde”, “Dayak” adlı çalışması 
yer almaktadır. Bu dergide Hilmi Ziya Ülken’den Sait Faik 
Abasıyanık’a kadar pek çok düşünür, edebiyatçı eserler ka-
leme almıştır.



157

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Şekil 3: Ağaç Dergisi, 23 Mayıs 1936, Sayı: 8.

Sanat ve edebiyata yönelik unsurlardan biri sanat-
çı Kösemihal için büyük önem taşır. Bu hususu Sanat ve 
Düşünce (1957) adlı eserinde Nurullah Ataç üzerine yazmış 
olduğu demeçlerden yola çıkarak irdeleyebiliriz. Eserde yer 
alan “Nurullah Ataç” ve “Edebiyatımız ve Ataç” adlı demeç-
lerde karşılıklı olarak yazmış oldukları yazılar yazar ve ede-
biyat arasındaki ilişki üzerine Kösemihal’in görüşleri hakkın-
da bilgiler verir. Kösemihal, Cumhuriyet Gazetesinde (1949) 
kaleme aldığı yazısında edebiyatın yaratıcılık yönüne dayalı 
olan düşüncelerini Ataç üzerinden şu sözlerle aktarır:“…fi-
kir tarihi gözden geçirilirse, yaratıcı olmak sadece kuruculara 
değil, yıkıcılara, imancılara değil, şüphecilere de yer verildiği 
görülür. Herhangi bir fikir ister imanı, ister şüphe ve tereddü-
dü temsil etsin; ister sağlam, ister oynak bir temele dayansın, 



158

Hale Nur Uyanık

onlarda daima ciddi, güzel, doğru bir taraf bulmak mümkün-
dür; yeter ki bunlar yeni ışıklar veren üstün çapta bir adamın 
fikirleri olsun” (Kösemihal, 1957c: 11). Bu sözleri ile Ataç’a 
yönelik olarak “oynak fikirlere sahip” olduğu yönündeki 
eleştirilere, bu oynaklığın N. Ataç’ın yaratıcılığını geliştirdi-
ği ve N. Ataç’ta oynaklık içinde hiç değişmeyen bir sabitlik 
olduğunu söz ederek onu bilhassa öz Türkçenin daha ileri ve 
başarılı olması yönünde gösterdiği cesaretinden dolayı takdir 
eder.

Buna binaen N. Ataç, Kösemihal’in bu jestine karşılık ola-
rak yazdığı denemede; “İki gözüm, kardeşim…” diye başla-
yıp ona yapılan eleştirilere yönelik şu şekilde karşılık verir:

“ …Benim, ömrüm boyunca edebiyatımızda hüküm süren zevk-
sizlikle hani şu kartpostal edebiyatı diyebileceğimiz sözde ince 
duygululukla karışık, en kötü manasıyla edebiyatımızla boğuş-
muş olduğumu söylüyorsunuz. Zevk çok karanlık ve karmaşık 
bir kavramdır… Zevk çağdan çağa kişiden kişiye değişen bir 
şeydir, onu bir ölçü diye almamız doğru olmaz. Dönüp dolaşıp 
dil işine gelmek istiyorum. Benim dil işine aşırı gitmemi siz de 
pek hoş görmüyorsunuz, oysaki ben düşünceye varmak için bu 
memleketin düşünce hayatına nesneyi sokmak için biricik yolun 
öz Türkçe olduğunu sanıyorum” (Kösemihal, 1957c: 17).

İkilinin birbiri ile edebiyat ve dil üzerine yapmış oldukları 
bu karşılıklı yazışmaları sonucundan anlaşılan; Kösemihal’in, 
Ataç gibi dil ve edebiyat üzerinde farkındalık kazanmış, ya-
ratıcı, özgün ve köklerine dönük sanatçıların toplumumuzun 
gelişimine öncü olmaları açısından büyük destek verdiğidir.

Sonuç olarak; edebiyat, kültürün bir parçası olarak belirli 
bir toplumsal ilişkiler içinde meydana gelir. Edebiyatın, bü-
tün insanî faaliyet sahaları arasında karşılıklı ilişkiler içinde 
bulunduğuna şüphe yoktur. Bu yönüyle edebiyat toplumun 
üretim tarzı ve şekilleriyle de arasında birtakım bağlar ku-
rabiliriz (Yazıcı, 2011: 48). Toplumların ait olduğu dil, din, 
adet ve görenekler bu noktada önem taşıyan unsurlar olur. 



159

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Kösemihal de, sanatta milli değerlere bağlılığı, evrensel nite-
likte yükselmenin olmazsa olmaz koşulu olarak görmüştür. 
Ayrıca, onun sanatın toplumsal manada birleştirici özelliğine 
dair görüşlerinin millilikle alakalı olduğunu da söyleyebili-
riz (Aslan, 2019b: 1010). Kösemihal’in bakış açısından yola 
çıkarak şunları ifade ederiz ki; toplumların, grupların yaratıcı 
kendiliğindenliği ve bu dinamikleri ortaya koyacak sanatçı-
ları oldukça toplumsal ilerleme her daim gelişim ve var olma 
sürecinde olur.

Toplumsal Modernleşme ve Müzik İlişkisine Yönelik Görüşleri
Sanatı somut toplumla insan etkileşiminin iç içe geçmiş-

liği olarak gören Kösemihal için sanat, toplumun maddi un-
surları ile manevi unsurların bir arada ilişki içerisinde olarak 
ortaya konulmuş ürünleridir. Toplumlar adet, gelenek, gö-
reneklerini sanat yoluyla icra ederek gösterir. Kösemihal’in 
toplumların ilerlemesini sağlayacak güç olarak gördüğü ya-
ratıcı kendiliğindenlik toplumu gelişime sürükler, bu yara-
tıcılığı eyleme ortaya koyacak olanlar ise ona göre sanat ve 
fikir işçileridir. Konu üzerine ele aldığı “Sanat ve Fikir İşçileri” 
çalışmasında bu kişiler Kösemihal’e göre “Toplumların, mil-
letlerin diğer güçlerine can veren, mana veren yaratıcı ken-
diliğindenlik gücünü özellikle fikir ve sanat işçileri temsil 
ettiğini, bu işçilerin başlıca dayanağının yaratıcı kendiliğin-
denlik (Spontaneite Creatrice) gücünü ortaya koyanlardır” 
(Kösemihal, 1961a: 15). Bu ifadeleriyle sanat ve fikri çalışma-
lara yönelik her türlü üretimin toplumları olduğundan daha 
gelişmiş bir noktaya ulaştırdığına vurgu yapar. Amerika 
Birleşik Devletleri’nde mühendislerinin, ustabaşılarının, işçi-
lerinin yaratıcı kendiliğindenliklerini bir takım özel bilimsel 
metotlarla geliştirmek için, birçok endüstri kurumunun özel 
kurslar tertiplediklerini, bugün uzmanlarını bu türlü kurslar-
dan geçerek işe alındıklarını belirtir. Kösemihal bu yüzden 



160

Hale Nur Uyanık

sanatçıları ve yaratıcılık gerektiren işlerle uğraşanları kolektif 
şuuru ayakta tutan gerçek kahramanlar olduğuna vurgu ya-
par. Mimar Sinan’ı, Musa’nın kitabını ve daha nice çağlardan 
çağlara aktarılmış olan bu sanat eserlerini ve yaratıcılarını ko-
lektif şuura hizmet ettikleri için bu işçileri kahraman olarak 
görür.

Sanat hakkında yazılar yazan ve müzik sanatını icra eden 
Kösemihal Sanat ve Düşünce (1957) adlı kitabı gazete yazıla-
rının bir kısmının derlenmesinden oluşturmuş olduğu önemli 
bu alandaki önemli bir çalışmasıdır. Kösemihal’in sanat sos-
yolojisine dair yapmış olduklarını “Türk Sosyologlarının Sanata 
Bakışı” adlı tezinde yer veren Çağrı Aslan, Kösemihal’in sanat 
alanında yazdığı çalışmaların ağırlıklı olarak “Yeni İstanbul 
gazetesinin sanat köşesi olmak üzere Akşam, Cumhuriyet 
ve Ulus gazetelerinde yer aldığı bunların dışında Müzik ve 
Sanat Hareketleri adlı dergide yayımlandığını belirtmiştir. 
Kösemihal’in gazete ve dergilerde müzik, resim ve tiyatro 
üzerine 54, felsefe, psikoloji ve sosyal bilimler üzerine 103 
tane makalesi vardır” (Aslan, 2019a: 75).

Nurettin Şazi Kösemihal’in söz konusu gazetelere yaz-
dığı makaleleri aracılığıyla sanatın ülkemizde gelişmesine 
katkıda bulunduğunu söyleyebiliriz. Müzik sosyolojisi üze-
rine araştırmalarda bulunan diğer sosyologlarımız da Z. 
Gökalp ve İsmail H. Baltacıoğlu’dur. Onların bu alan üze-
rine fikirlerinin değerlendirildiği ve Kösemihal’in görüşle-
riyle karşılaştırıldığı “Erken Cumhuriyet Dönemi Milli Musiki 
Politikalarının Türkiye’de Müzik Sosyolojisi Düşüncesinin Ortaya 
Çıkma Süreçlerine Etkileri” (2021) adlı makalede erken cumhu-
riyet döneminde, müzik anlayışında uygulanan milli musiki 
politikaları ve cumhuriyet dönemine yansımalarına dair dü-
şünceler ele alınmıştır. Tuncay Yıldırım çalışmasında Ziya 
Gökalp’in “Türkçülüğün Esasları” adlı eserine atıf yaparak 
müzik sosyolojisinin ortaya çıkmasında bu eseri bir milat 
olarak değerlendirir. Atatürk önderliğinde ortaya çıkan Türk 



161

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

müziği devrimi ideolojisini Gökalp’te desteklemiştir. Gökalp, 
Durkheim sosyolojisi anlayışından yola çıkarak müziğin top-
lumu bir arada tutan kolektif bilinç oluşturma ve milli kültür 
bilincini inşa etmede önemli bir güç olduğu görüşündedir 
(2021a: 313-316). İsmail Hakkı Baltacıoğlu’nun milli musiki 
hakkındaki görüşlerini “müzik sosyolojisi” veya “müsiki iç-
timaiyatı” gibi kavramlarla ifade eder. Baltacıoğlu, Z. Gökalp 
ve Durkheim ekolünün ülkemizdeki en önemli temsilcile-
rindendir. Milli musiki konusunda Gökalp’in fikirlerinden 
ayrılarak Gökalp’in milli musikide Batı müziğinin tekniğine 
makul derecede yer verilebileceği düşüncesinden farklı ola-
rak, “cumhuriyetin ilerleme, olgunlaşma, yenileşme idealleri-
ni gerçekleştirmesi için milli musikide Batı müziğinin teknik, 
terbiye, şuur ve beşeriyet gibi bütün unsurlarının birlikte yer 
almasını” (2021a: 318) destekleyen görüştedir. Kösemihal ve 
müzik sosyolojisi üzerine görüşlerine makalesinde yer veren 
Yıldırım, Kösemihal’in sahip olduğu bilgi birikiminin ve aynı 
zamanda Kösemihal’in bir keman virtüözü olmasından do-
layı onun görüşlerini Gökalp ve Baltacıoğlu’nun görüşlerine 
kıyasla müzik içeriğine daha çok vakıf olduğunu ifade eder.

Nurettin Şazi Kösemihal’in milli musiki görüşlerine bak-
tığımız zaman müzikte tam anlamıyla Batılılaşma fikrinin 
hakim olduğu görülmektedir. Kösemihal’e göre “Türk mü-
ziğinin değişmesi, Cumhuriyet’in ortaya çıkardığı yeni top-
lumsal düzeni ve ideallerini ortaya koyma adına zaruridir. 
Türk müziğinde yaşanan “alaturka” ve “alafranga” ikilemine 
bir an evvel son verilmesi bunun da yegâne yolunun gelenek-
çi müziğin ortadan kaldırılması koşulunun sağlanmasında 
bulur” (2021a: 322). Kösemihal’in konu üzerine görüşlerinin 
Gökalp’in görüşlerinden ayrı kılan nokta ise müziğin herhan-
gi bir milliyet ile yorumlanması hususudur. Kösemihal, mü-
ziğin belli bir milliyete ait olmasından öte teknik ve şuuruna 
dikkat çekerek bu noktada İsmail H. Baltacıoğlu’na yakın 
bir duruş sergiler. Nurettin Şazi Kösemihal’in müzik üzeri-



162

Hale Nur Uyanık

ne gösterdiği bu farklı tutumun altında sosyolog kimliğinin 
dışında sanatçı kimliğinin de etkin olması vardır. Çünkü mü-
ziğin topluma etkisini müzik bilgisiyle de harmanlamaktadır.

Nurettin Şazi Kösemihal’in müzik üzerine sergilediği bu 
duruşu geniş kapsamda Tuncay Yıldırım (2021) “Nurettin 
Şazi Kösemihal’in Müzik Düşünceleri” adlı kitabında yer 
verdiği “Beyoğlu Devrim Ocağı’nda” 27 Aralık 1956 yılında 
verdiği konferansı ele aldığı başlıkta, Kösemihal’in müzik 
anlayışının toplum için ne amaç taşıması gerekliliğini üze-
rine görüşlerini aktarmıştır. Konferansta konuşulan “Türk 
Devrimi ve Türk Musikisi” hususu, 1957 yılında Cumhuriyet 
Gazetesi’nde yer alan “Devrimlerimiz ve Musikimiz” maka-
lesinin oluşturmasında zemin oluşturmuştur. Konferansta 
Kösemihal, “ eğer Batılılaşmak ve devrimi canlı tutmak isti-
yorsak bu uğurda gönüllerimizi saran alaturka müziği feda 
etmemiz gerekliliğini” (Yıldırım, 2021b: 146) vurgulamıştır.

Nurettin Şazi Kösemihal, Batılılaşma sürecini sanat ve 
musiki yönünden ele aldığı Ulus gazetesindeki “Musikimizde 
Tanzimat İkiciliği” (1944) makalesinde müziğin alaturkaya mı 
yoksa alafrangaya mı yönelmesi üzerine olagelen tartışma 
üzerine şunları aktarır:

“Musikimize dair 50 senedir var olagelen bu alaturka- alafranga 
münakaşası Ahmet Mithat Efendi ile Rauf Yekta arasında baş 
göstermiştir. Ahmet Mithat Efendi alafranga gam sisteminin 
pratik olduğunu öne sürerken; Rauf Yekta alaturka gamlarının 
tabiattaki seslere daha uygun olduğunu söyler. Daha sonra Rauf 
Yekta 1922-1923 arasında gene benzer fikirlerle Mahmut Ragıp 
Kösemihal ile münakaşaya tutuşmuştur. Bu münakaşa ilerle-
yerek 1927 senesinde İstanbul Konservatuarında alaturka-alaf-
ranga diye iki şubeye mi ayrılmalı yoksa sadece alafrangaya mı 
tahsis edilmeli anketi açılmış. Verdikleri cevaplarla Rauf Yekta, 
Peyami Safa iki şubeli olmasını; Musa Süreyya, İsmail Hakkı 
Baltacıoğlu, Halil Bedii Yönetken ise alafrangaya tahsis edilme-
sini istiyorlardı” (Kösemihal, 1944: 2).



163

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Bu konuyla ilgili Falih Rıfkı Atay’ın, 17 Eylül 1944 tarihli 
Ulus gazetesinde yer alan konuşmasındaki görüşlerini önem-
le vurgulayan Kösemihal, Atay’ın konuşmasına vurgu yapa-
rak konuşması üzerinde sanatn hangi doğrultuda ilerleme 
gösterebileceğine yönelik fikir ve seçenekleri kaleme alır. Bu 
fikirler sırasıyla;

1- 	 Musikimiz sadece alaturka istikamette olmalıdır.

2- 	 Alaturka yanında alafranga da gelişmelidir.

3- 	 Musikimiz sadece alafranga istikamette gelişmelidir 
(Kösemihal, 1944: 2).

Nurettin Şazi Kösemihal’in bilhassa ikinci seçeneğin 
birbiri ile at başı gitme durumuna yönelik olarak ifadesinde 
“musiki hayatına tercüman olan bu fikrin, tahakkukuna çalış-
tığımız Avrupalılaşma zihniyetine” (Kösemihal, 1944) uygun 
olup olmadığı sorunsalını ortaya koyar. Aslında onun bu iki-
lilik durumuna son verilip diğer tüm kurumlarda olduğu gibi 
musikide de batılılaşma istikametine yönelmemiz tarafında 
olduğunu söyleyebiliriz. Bunun içinde Tanzimat’taki gibi es-
ki-yeni tartışmasını bırakarak Cumhuriyetin idealleştirdiği 
devrimler doğrultusunda yol alınması gerekliliğine vurgu 
yapar.

Nurettin Şazi Kösemihal, batılılaşma sürecinde olduğu 
gibi musikide de ikiciliğin son bulması taraftarıdır. Doğu 
müziğinin kültürel anlamda bir düalizm yarattığından bah-
setmiş ve bu durumun Batılılaşma konusunda bir engel teşkil 
ettiği fikrini savunmuştur.

Nurettin Şazi Kösemihal’in sanata ve sanatçıya, toplu-
mun gelişmesi ve Batılılaşması yönünde çabası ve desteği 
yadsınamaz bir gerçektir. Öyle ki ülkemizi Batıda müziki 
alanında temsil eden İdil Biret ve Suna Kan gibi sanatçıları 
keşfetmiş, desteklemiş ve onlara verdiği desteği bir an olsun 
geri çekmemiştir. İdil Biret’in sanatçı yönünü her fırsatta tak-
dir eden Kösemihal, onun konserden haftalar önce provaları 



164

Hale Nur Uyanık

bırakıp ve konser günü kimseden çekincesi olmadan sahne-
ye çıkıp rahatlıkla mükemmel bir biçimde eserini icra etme-
sine hayranlığını dile getirmiştir (Aslan, 2019a: 86). Sanat ve 
Düşünce eserinde “İdil Biret Paris Konservatuarı’na Girdi” 
başlıklı demecinde İdil Biret’in oradaki başarılarından şu söz-
lerle bahseder:

“İdil’in 5 Aralık günü yeni başarısına şahit olduk. Önümüzdeki 
ilkbaharda Kempff’le İdil’in ‘Pleyel’ salonunda birlikte çalacakları 
Mozart’ın Mi Bemol majör iki piyano konçertosunun ilk prova-
sını dinlemek saadetine erdik. İdil’i Kempff’in kucağında bulduk 
ona sarılıyor, öpüyor hayranlıkla bakıyordu ve övgü dolu sözler 
söylüyordu, bu sözler Pariste Pleyel salonunda Beethoven’ın 32 
sonatını ardı ardına verdiği yedi konserle Paris halkı gibi kös 
dinlemiş bir kitleyi çılgına çeviren, çağımızın en büyük piyona 
ustalarından birinin ağzından çıkıyordu. Bu toplantıda Biret 
ailesi, Kempff’in eşi, Paris Kültür Ateşesi, talebe müfettişi Ali 
Teoman, Eşim ve ben vardık” (Kösemihal, 1957c: 110-111).

sözleriyle Batıda, Batılı müzik alanında bu övgüleri alan İdil 
Biret için büyük gurur ve hayranlık duygularını bu şekilde 
ifade etmiştir.

Yetkin nitelikte keman ve kanun çalan ve müziğe olan 
yoğun ilgisinin yanı sıra tiyatro ve resim üzerine yazıları da 
bulunan Kösemihal’in bu alanlardaki bilgisi müzikle kıyas-
lanamaz niteliktedir. Tiyatro konusunda son derece pratiğe 
dönük bir yaklaşıma sahip olmakla birlikte, onu yalnızca sos-
yodrama ve psikodrama metotlarının bir uygulama sahası 
olarak ele almıştır. “Kösemihal, birçok alanda örnek alınan 
Batı medeniyetine adapte olmak maksadıyla, Batı kültürü-
nü –özellikle müziği- toplumumuza tanıtmak, klasik müzik, 
opera ve diğer sahne sanatları hakkında bilgi vermek, halk-
ta bu sanat dallarına dair merak uyandırmak gibi bir görev 
üstlenmiştir. Kösemihal, sanat hakkındaki onlarca gazete 
makalesinde bu konulara oldukça yoğunlukla yer vermiştir” 
(Aslan, 2019b: 10010).



165

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Sonuç olarak Kösemihal’in sanat hakkındaki görüşle-
rine genel çerçeveden bakıldığında, toplum için sanatçının 
oldukça önemli olduğunu vurgulamıştır. “Sanatçıya ve fikir 
adamlarına aynı derecede değer atfetmiştir. Sanatçının öz-
gür olması gerektiğini dile getirmiştir. Ona göre sanatçının 
özgürlüğü, sanatının herhangi bir işlevden ve konudan arın-
dırılarak rahat bırakılmasında yatmaktadır. Kösemihal, sana-
tın ne toplum adına ne de sanat adına icra edilmesi gerek-
liliğini savunmuştur. Ona göre, sanatın konusu ya da işlevi 
önemli değildir. Bunlar sanatçıyı sınırlandıran etmenlerdir. 
Sanatçı, sanatını işlev ve konu çerçevesinden çıkarabildiği öl-
çüde özgür olabilir ve özgün eserler verebileceği görüşünü 
savunmuştur” (Aslan, 2019b: 10010). Kendisi de bir sanatçı 
olan Kösemihal için diyebiliriz ki; sanatı, batılılaşmamız adı-
na önemli bir merhale olduğu fikrinin en güçlü savunucusu 
olan düşünürdür.

Nurettin Şazi Kösemihal’in çalışmalarını dönemlere 
göre ele aldığımız bu bölümü kısaca özetlediğimizde; aka-
demik hayatının ilk yıllarında yani 1940-1950 arası dönem 
Durkheim geleneğine yönelik geliştirdiği eleştirel argüman-
larını ortaya koyduğu ve bu geleneğin yöntemine karşı yön-
tem anlayışını belirtmiş olduğu dönemdir. 1950-1960 yılları 
arası dönem ise yöntem anlayışını en net olarak ortaya koy-
duğu ve etkilenmiş olduğu isimlerin çalışmalarını tanıtma 
ve onların görüşlerini uygulamaya yönelik eserler verdiği 
dönemdir. Bu dönem Kösemihal’in akademik faaliyetlerini 
ve düşünce yapısını ortaya koyduğu en üretken dönemidir. 
1960-1970 yılları arasını kapsayan dönem ise ülkenin siyasi 
koşullarında gelişen sorunların akademi camiasına en çok 
yansıdığı dönemdir. Hilmi Ziya Ülken’in de kürsüden ayrıl-
ması ile İÜ Sosyoloji kürsüsünün aktifliğini yerine durgunlaş-
ma sürecine bırakması çalışan konuların üzerinde de etkisini 
göstermiştir. Bu dönemde ürettiği çalışmalar ülkenin siyasi 
ve sosyal anlamda yaşadığı değişim üzerinde şekillenmiştir 
bu süreçte Kösemihal de Türk toplum yapısına ve batılılaşma 
sorunsalı ekseninde eserler kaleme almıştır.



166

IV. BÖLÜM

NURETTİN ŞAZİ KÖSEMİHAL’ İN  
TÜRK SOSYOLOJİSİNE KATKISININ  

BİLİMSEL ÇALIŞMALAR ÜZERİNDEN OKUNMASI

1940-1970 Dönemleri Arası İstanbul Üniversitesi  
Sosyoloji Bölümünün Çalışmalarında Gelişen 
Yönelimler ve Değişimler
İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji kür-

süsünün genel eğilimi, Ziya Gökalp’in benimseyip yöntem 
olarak izlediği Durkheim ekolüne yakın bir çizgide durmuş 
lakin belli dönemlerde de Le Play’nin Science Sociale ekolüne 
sahaya yönelik olarak monografik çalışmalar ortaya koymuş-
tur. Bilhassa, 1950’lerden itibaren Amerikan ekolünün he-
mogamanyasına giren sosyoloji, yöntem anlayışında da nicel 
çalışmalara doğru yönelmiştir. Zaman içerisinde yöntem ve 
anlayış konusundaki farklılık ve değişim çalışmalarda kendi-
ni göstermiştir.

Bu başlık altında ele alınacak husus, 1940-1970 dönemleri 
arasında İstanbul Üniversitesi Sosyoloji kürsüsünde yapılan 
çalışmaların konularında, dönemler arasında ne gibi deği-
şimler olduğunu anlamak ve tespit etmektir. 1940-1970 arası 
dönem, Türk sosyolojisinde İÜ’nün önemli çalışmalar ortaya 
koyduğu bir dönemdir. 1933 Üniversite Reformu’ndan sonra 
kürsünün yeniden kurulması aynı zamanda yeni çalışmala-
rında oluşmasının önünün açıldığı bir dönemdir. Reform ön-



167

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

cesinde üniversitedeki pek çok bilimsel çalışmanın, bilginin 
ve birikimin aktarımında bir takım fiziki ve ideolojik engeller, 
Darülfünun geleneğinin aktarımında bağların devam edip 
kurumsallaşmanın önüne engel olarak çıkmış ve sosyoloji 
anlayışında yeni oluşumların doğmasına sebep olmuştur. Bu 
yeni oluşumun ve bağları tekrar kurmanın ilk adımı olarak 
belirteceğimiz en önemli olay ise Sosyoloji Dergisi’nin yayın 
hayatına yeniden başlamış olmasıdır.

Türk Sosyoloji Tarihinde Bir Değer Olarak: “Sosyoloji Dergisi” ve 
1940-1970 Arası Dönemdeki Çalışmalar
Türk sosyoloji tarihi, kuruluşundan bu yana çalışmala-

rını dergi, kitap, bildiri gibi pek çok yayın yoluyla aktarım 
sağlamıştır. Sosyoloji bilimi ülkemizde taşıdığı önemle nede-
niyle Batıdan aktarılan diğer bilim dallarına göre daha hızlı 
ilerleme kat FFetmiştir. İÜ’nün kurumsallaşması ve sosyolo-
jinin önem taşıması noktasında derginin rolü büyüktür. Bu 
hususta ilk olarak İçtimaiyat Mecmuası ile çalışmalarını yayın-
ladıkları yayın organı sayesinde sosyolojiyi büyük bir alana 
yayılma şansına eriştirtir. İlerleyen yıllarda Z. Gökalp’inde 
vefatı ile sosyoloji bölümündeki durağanlık yerini 1940’larda 
ancak bozabilmiştir. Bu dönem sosyolojinin yeniden üretken-
lik kazandığı dönemlerdir.

Recep Ercan’ın, “Türkiye’de Sosyolojinin Gelişimi ve 
Eğilimleri/ İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi” adlı doktora 
tezi ile Sosyoloji Dergisi’nin, Türk Sosyoloji Tarihi açısından 
ne denli önemli bir yer kapladığını ele almış olduğu çalış-
ma literatürde önemli bir yere sahiptir. Bu çalışmasında R. 
Ercan’ın (2013), Sosyoloji Dergisi hakkında verdiği malumat-
ta “İçtimaiyat Mecmuasının devamı olarak 1942 yılında tek-
rar yayınlanmaya başlayan Sosyoloji Dergisi’nin, Türkiye’de 
sosyolojinin kurumsallaşmasında ve gelişmesinde önemli bir 
rol oynadığını söyler. Hilmi Ziya Ülken’in sorumluluğunda 



168

Hale Nur Uyanık

yeniden yayınlanan derginin Ülken’in 1960 yılında bölüm-
den ayrılmasıyla22 yerini Nurettin Şazi Kösemihal ve Cahit 
Tanyol’a bırakması” (Ercan, 2013: 62) ile yayın hayatına de-
vam ettiğini ifade eder.

Sosyoloji Dergisi’nin 1942’den 1968’e kadar olan 2. Dizin 
serüvenini 23 kapsayan süreçteki dizinin amacı ve yayın çiz-
gisi incelendiğinde aslında Türk sosyolojisinin ne yönde bir 
çizgisi olduğunu anlamada bize yol gösterir. Bu dönem içe-
risinde Türk sosyolojisinin amacı ve çizgisi, kendi ayakları 
üzerinde duran belli bir birikime sahip olan, ihtiyaç duyulan 
yöntem ve kuramların dönemin sosyal ve siyasal koşulları-
na göre şekillenmesine katkı sağlayan, ulusal ve uluslararası 
kongrelere katılım sağlayan ve bunları sürdürmek üzerine 
(Ercan, 2013: 62) bir yol haritası çizdiklerini görmekteyiz.

Tablo 3: 1942-1968 dönemleri arasında Sosyoloji Dergisi’ne çalışmalar sunan bu üç 
ismin hangi konuda kaç adet çalışması olduğuna dair veriler (Ercan, 2013:76).

KONULAR

YA
ZA

RL
AR

Ge
ne

l S
os

yo
loj

i v
e M

et
od

olo
ji Y

az
ıla

rı

Kö
y S

os
yo

loj
isi

 ve
 Kö

y M
on

og
ra

fil
er

i

So
sy

al 
An

tro
po

loj
i, D

in 
ve

 Kü
ltü

r

Ta
rih

se
l S

os
yo

loj
i v

e F
els

efe

So
sy

al 
Ps

iko
loj

i

So
sy

olo
gla

r (
Ye

rli
 ve

 Ya
ba

nc
ıla

r)

İkt
isa

t S
os

yo
loj

isi

Tü
rk

iye
’de

 So
sy

olo
ji

Hu
ku

k S
os

yo
oji

si

Di
ğe

r S
os

yo
loj

i Y
az

ıla
rı

TO
PL

AM

HİLMİ ZİYA ÜLKEN 7 3 6 3 - 2 1 4 1 1 28
NURETTİN ŞAZİ KÖSEMİHAL 9 1 2 2 1 1 - 2 - 3 21
CAHİT TANYOL - 5 3 - - 2 - - - - 10

22 1960 askeri darbesi ile 147’likler arasında gösterilen üniversitelerdeki pek çok 
hoca –ki Ülken’de bunlardan biridir- bu dönemde önem taşıyan düzen arayışların 
hız kazanmasıyla siyasal düşüncelere ağırlık veren dergiler ön plana çıkmıştır. 
Siyasal eylemlilik, sosyal düşüncenin önüne geçmiştir. Döneme damgasını 
vuran pek çok tartışma üniversite dışında yapılmıştır.1940’larda küstürülen ve 
1950’lerde hiç yazmayan bazı sosyologlar bu dönemde tekrar ön plana çıkmıştır. 
Dönemin en popüler ismi ise Cahit Tanyol olmuştur (Ercan, 2013: 71).
23 Dergi ilk olarak 1917’de İçtimaiyyat Mecmuası olarak Ziya Gökalp, Necmettin 
Sadak gibi isimler aracığıyla yayın hayatına başlamıştır.



169

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

1942-1960 dönemlerinde Hilmi Ziya Ülken’ in sosyolo-
jik görüşleri etrafında şekillenen ilk 15 sayı, onun 147’likler 
süreciyle kürsüden ayrılmasıyla el değiştirmiş, 1960-1968 
dönemlerinde çıkan 7 sayı Nurettin Şazi Kösemihal ve Cahit 
Tanyol’un görüşleri etrafında şekillenmiştir. Derginin ilk 
dönemlerinde ağırlık olarak konular felsefi, Kıta Avrupası 
sosyolojisi etrafında şekillenmiş iken 1950’li yıllarda yerini 
Amerikan sosyolojisi ve buna paralel Science Sociale eko-
lünün yöntemi olan monografik çalışmalara yer vermiştir 
(Ercan, 2013: 63).

1960’lı yıllar yani derginin son dönemlerinde halen 
Amerikan sosyolojisinin etkisi görülmekle birlikte Marksist, 
tarihsel materyalizme dayalı, tarihçi bir anlayış kendini gös-
termeye başlamıştır. Bu dönem itibariyle Türkiye’nin top-
lumsal yapısı ve sorunlarının temelleri de önemli konular 
arasında yerini almıştır.

Tezin çalışma konusunu oluşturan sosyolog Nurettin 
Şazi Kösemihal, Sosyoloji Dergisi için önem taşıyan bir isim-
dir. Kendi dönemi içinde dergide aktif bir şekilde akademik 
çalışmalarda bulunan Kösemihal’in dergide basılı olarak 21 
tane makalesi bulunmaktadır. Makaleler dışında Kösemihal 
tarafından kaleme alınan kitap tanıtımları, kongre, panel ta-
nıtımlarını ve İstanbul Üniversitesi’nde kendi döneminde 
gerçekleşen bilimsel faaliyetler üzerine raporlarda dergide 
yer almıştır. Bu yönüyle derginin devamlılığını sürdürme açı-
sından çaba harcayan isimlerden biri olmasından dolayı bu 
başlık önem taşımaktadır.

İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi çalışmalarını gü-
nümüzde de sürdürmektedir. 2014 yılı içerisinde yayınlamış 
olduğu 28.ve 29.sayılar, Türkiye’de Sosyolojinin 100. Yılı Özel 
Sayısı başlında iki cilt şeklinde yayınlanmıştır (Sucu, 2016a: 
299).



170

Hale Nur Uyanık

1940-1970 Dönemleri Arası İstanbul Üniversitesi Sosyoloji  
Kürsüsünde Çalışılan Sosyoloji Konularına Genel Bir Bakış
Hilmi Ziya Ülken, Nurettin Şazi Kösemihal ve Cahit 

Tanyol 1940-1970 dönemleri arası sosyolojik çalışmalarda 
öncülük eden isimlerin başında yer almaktadır. Onların sos-
yoloji anlayışları ve Türk sosyoloji tarihindeki etkilerini an-
lamak dönemler arasında çalışmalarında ne gibi değişimler 
olduğunu görmek adına Sosyoloji Dergisi’nde yayınlamış 
oldukları çalışmalar, kendi eserleri ve kürsüde öğrencilere 
çalıştırmış oldukları tezler dönemi anlamak adına yardımcı 
olan kaynaklardır.

Bu hususta ilk olarak İÜ Edebiyat Fakültesi Sosyoloji 
kürsüsünün ikinci kurucusu olarak anılan Hilmi Ziya 
Ülken’e yer vermek önem taşır. Hilmi Ziya Ülken, 1921 yı-
lında Mülkiye’den mezun olarak, Darülfünunda açılan 
coğrafya asistanlığı ile akademiye girmiştir. Asistanlığı es-
nasında Felsefe kürsüsüne geçerek görevini devam ettiren 
Ülken, 1942’de sosyoloji kürsüsünün açılmasıyla profesör-
lüğe geçmiştir. Ülken bu zaman zarfı içinde çeşitli liselerde 
felsefe, mantık, sosyoloji, ahlak ve coğrafya üzerine dersler 
vermiştir. 1933 Üniversite Reformu ile kurulan İÜ Edebiyat 
Fakültesi’ndeki sosyoloji derslerine 1933-1940 süreci boyunca 
kürsü olmadan devam etmiştir. Dönemin Milli Eğitim Bakanı 
Hasan Âli Yücel’in yardımıyla 1941’de kürsü haline getirilen 
ve çalışmaların yürütülmesinde öncü olan isim Hilmi Ziya 
Ülken olmuştur. Bu nedenle kürsünün ikinci kurucusu olarak 
adlandırılmıştır.

1941-1960 dönemleri kürsünün aktif olarak kurumsal-
laşmasında onun emekleri yadsınamaz. 1960 yılına kadar 
hatta daha sonrası içinde kürsüye büyük etkisi dokunmuş-
tur. Bunlardan en önemlisi ve en başta geleni kürsünün var-
lığını sürdürme çabasıdır. Baykan Sezer’in ifadesinde beyan 
etmiş olduğu İÜ Sosyoloji kürsüsünde onun döneminde se-
miner kitaplığında 1960’da çok zengin ve nitelikli eserlerle, 



171

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

bölüme yönelik çekirdek oluşturan pek çok eser mevcut iken 
1960’dan sonra seminer kitaplığına kitap alınışı düzensiz bir 
hale gelmiştir. Ülken’in bir diğer katkısı da hiç şüphesiz sos-
yoloji literatüründe ayrı bir yeri olan Sosyoloji Dergisi’nin 
1942 yılında 2. Dizisinin yayınlamasında öncülük etmesidir. 
Kürsüden ayrılmak zorunda kaldığı 1960 yılına kadar dergi, 
15 sayıyı akademiye kazandırmıştır (Sezer, 2008: IX).

Türkiye’de sosyolojinin kurumsallaşmasında öncü olan 
bu isim Türk sosyolojisini, uluslararası sosyoloji çevreleriyle 
buluşturmada da öncülük göstermiştir. 1949’da UNESCO’nun 
teşvikiyle kurulan “Milletlerarası Sosyoloji Cemiyeti”nin 
üyesi olmasında katkı sağlamıştır. 1893 René Worms tara-
fından kurulan Milletlerarası Sosyoloji Enstitüsü’nde de yer 
almayı başarabilen Ülken, her iki cemiyetle de ilişkisini belli 
bir düzeyde sürdürmüştür. 1949’da kurulan cemiyetin ku-
ruculuğunda yer alırken, 1893’te kurulan Enstitünün ise ter-
tiplediği kongrenin 15.sini, 1952’de İstanbul’da toplanmasını 
sağlamıştır. Döneminde yapılan 1952’de XV. Milletlerarası 
Sosyoloji Kongresi’ne kendisi, 1954’te XVI. Milletlerarası 
Sosyoloji Kongresi’ne ise Nurettin Şazi Kösemihal katılmıştır 
(Bulut, 2021: 165).

Resim 1: 16. Milletlerarası Sosyoloji Kongresi’nde Temsilci Nurettin Şazi  
Kösemihal (Kösemihal, 1955b).



172

Hale Nur Uyanık

Hilmi Ziya Ülken’in çalışmalarına ve sosyolojiye ilişkin 
görüşlerine genel çerçevede baktığımızda kendisi çok çeşit-
li ve geniş alanlara yayılmış eserler üretmiştir. Akademik 
hayatının ilk dönemlerinde felsefi çalışmaları ağırlıkta olan 
Ülken’in diyalektik yöntemi benimsediğini söyleyebiliriz. 
Düşünce dünyasında doğrusal bir çizgi bulmanın güç oldu-
ğu Ülken’in çalışmaları birçok sosyoloji ve felsefi akımdan 
etkilenmiştir. “İlk yıllarında Durkheim etkisinde çalışma-
lar ortaya koyduğu, ardından G. Richard’a yönelen Ülken, 
Durkheim-Richard arasında bir uzlaştırma yapmaya çalışmış 
G. Richard’ın “İçtimaiyyat Hakkında İptidai Malumat” ese-
rini tercüme etmiştir. Daha sonra Max Weber’in görüşlerini 
materyalizm ile uzlaştırmaya çalışmıştır ancak bu teşebbüsün 
sonuçsuz kaldığını kendisi dile getirmiştir” (Kaçmazoğlu, 
2010: 179). Bu yönüyle yaptığı çalışmalarda Ülken’in aktar-
macılığa başvurduğu bir yöntem anlayışına sahip olduğunu 
söyleyebiliriz. Lakin Ülken’in aktarmacılığı değer yargıları, 
kalıp ve modelleri bire bir aktarım değil, Batı ile Türkiye sos-
yolojisi arasında bir köprü oluşturabilecek bir bilgi aktarımı-
dır (Sezer, 2008: XV).

Hilmi Ziya Ülken’in 1940’lı yıllardaki sosyoloji anlayışı-
nın daha çok toplum, toplumsal kurum ve aralarındaki ilişki-
lere yönelik kavramlara başvurduğunu, 1949 sonrası toplu-
mu açıklarken ise daha çok felsefi temelli yaklaşımlara yönel-
diğini, 1955’ten sonraki görüşlerinde ise psiko-sosyolojik yak-
laşımın ağırlık gösterdiğini söyleyebiliriz (Bulut, 2021: 167). 
1950’den sonra ağırlık kazanan Tecrübi sosyoloji anlayışına 
yönelik çalışmaların etkisi sadece Ülken’de değil çalışma ar-
kadaşı Kösemihal ve asistanı C. Tanyol’da da görülür ki hatta 
bu alana yönelik birçok çalışmayı da birlikte yapmışlardır.

Hilmi Ziya Ülken, 1950’lerden öncesinde birçok öğren-
cisine içtimai ve felsefi konuları çalıştırırken (Örnek: Cahit 
Tanyol-1949 Ahlak ve Gelenekler Teorisinde Haz ve Elemin 
Yeri, Hayriye Özpınar- 1946 İçtimai Yapılara Göre Ceza 



173

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Telakkisinin Tekamülü gibi) 1950’lerden itibaren monogra-
fik çalışmalar hazırlatır (Örnek: Vecihe Akyol-1955 Altıntaş 
Monografisi, Fuat Eroğlu-1956 Boyalık Köyünde Sosyolojik 
Yönden Bir Araştırma gibi). Ülken, monografik çalışmaların 
gelişmesi üzerine 1954’te Milli Eğitim Bakanlığı’na İçtimai 
Araştırmalar Bürosu veya Enstitüsü kurulması yönünde 
yazılar yollar, Kösemihal’de destekler ikisi de bu doğrultu-
da Milli Eğitim Bakanlığı’nın destek sağlaması adına talepte 
bulunurlar.

Hilmi Ziya Ülken sosyolojiyi diğer bilimlerden ayı-
ran konusu ve kendine özgü araştırma metodlarını bulma-
sı gerekliliğini savunur. Sosyolojinin bu tanımına uygun 
olarakta Science Sociale ve Chicago ekollerini örnek verir 
(Kaçmazoğlu, 2010: 180).

Görüşlerinde dönemsel olarak değişmeler gösteren 
Ülken’in genel anlamda sosyolojiye yaklaşımı bütüncül ol-
muş, çok yönlü irdelemesiyle zıtlıklar arasında sentez kur-
maya çalışmıştır. Birey-toplum, ruh-beden, idealizm-mater-
yalizm, Doğu-Batı, teorik-pratik gibi zıtlıklardan sentezler 
oluşturmaya çalışmıştır. Ülken’in sosyoloji anlayışı telifçi ve 
sentezci bir anlayışa dayanmaktadır (Kaçmazoğlu, 2010: 180-
181). Hilmi Ziya Ülken din, ahlak, felsefe, coğrafya gibi pek 
çok alanda yazdığı ve yazdırdığı çalışmalar açısından önem 
taşır. Ülken, var olan bilgi birikimini salt aktarma yolunda 
kalmayarak Anadoluculuk felsefesi içerisinde bu bilgileri 
harmanlamıştır.

1960 yılından itibaren Ülken’in kürsüdeki yerine geçen 
Nurettin Şazi Kösemihal’in çalışmalarında uygulattığı saha-
ya yöneliş ve Science Social ekolünün bu denli savunucusu 
olmuş olması onun İstanbul Üniversitesi’ndeki yerini ayrı bir 
boyuta taşıyor. Kösemihal’in vefatından sonra ise kürsü baş-
kanlığına geçen Cahit Tanyol24 İÜ Sosyoloji kürsüsünde dik-

24 Cahit Tanyol dönemini anlatan bölümün asistanları Ayda Yörükhan ve 
Turhan Yörükhan tarafından yazılan “Üniversitede İlim ve Ahlak: Cahit Tanyol 
ve Sosyoloji” (2003) adlı eserde onun hocalık süreci ve kürsü başkanlığı süresi 
boyunca dönem içerisinde sergilediği akademik ve siyasi duruşunun ele alındığı 



174

Hale Nur Uyanık

kat çeken diğer bir isim olarak önem taşır. 1970’ten 1982’ye 
kadar Kösemihal ’den devraldığı kürsü başlığı görevini sür-
dürür. Cahit Tanyol da diğer isimler gibi Ziya Gökalp sos-
yolojinin ilkelerini ve Prens Sabahaddin’inin yöntem ve yak-
laşımı göz ardı etmeden İstanbul Üniversitesi Sosyoloji kür-
süsü geleneğinin köklenmesinde önemli hizmetler vermiştir 
(Kovanlıkaya, Çav, 2010: 17). Hilmi Ziya Ülken’in kürsüden 
ayrılması yani 60’lı yılların başları itibariyle kürsüde ön plana 
çıkan isim Tanyol olmuştur. C. Tanyol, monografi çalışmala-
rına Hilmi Ziya Ülken ve Nurettin Şazi Kösemihal’le başlamış 
daha sonrasında kendi özgün monografik çalışmalarını yap-
mıştır. Örf ve adetler, ahlak, Türkmen boyları üzerine çalışan 
Tanyol için Nizip’in Türkmen köyleri önemli bir inceleme 
sahası olmuştur. Traktörün köy yaşamına girmesi ile birlikte 
üst yapıda meydana gelen kültür değişmelerini ele alan çalış-
ması köy çalışmaları alanında önem taşır (Erkan, 2017: 2111). 
1959 yılında İntegrasyon (Almanya) dergisinde “Traktörün 
Köylerdeki Etkisi” ni incelediği bir araştırma yayınlar (Çav, 
2010: 37) Bu dönemde, Marksist terminoloji ve diyalektik ma-
teryalizm üzerinden devlet felsefesini, düşünce yapısını ve si-
yasal iklimi araştırmaya yönelen Tanyol, Türk toplum yapısı-
nı anlama adına, Osmanlı toplum yapısına dair incelemelerde 
bulunmuştur. Bu perspektifte Tanyol, Kemalist bakış açısının 
hâkimiyetiyle 1970-1980 yıllarında Atatürk devrimlerini sa-
vunan bir çizgide Kemalist - Sosyalist toplum anlayışını des-
tekler. C. Tanyol’a göre Marksizm Türkiye’ye uygulanan bir 
kalıp değil, onun yolunu aydınlatan bir ışık, halkın kurtuluşu 
için bir metottur (Erkan, 2017: 2107).

Darbe dönemlerinin yaratmış olduğu siyasi koşullardaki 
değişim sosyolojik çalışmalarda da etkisini göstermiştir. Bu 
durumu Tanyol’un çalışmalarında da görürüz. “Devletin be-

bir eserdir. Kitapta Cahit Tanyol’a yönelik belirtilen görüşler tezin kapsamında 
olmamasından dolayı Tanyol’un dönemin koşulları içerisinde sosyolojik 
anlamda hangi konulara yöneldiği ve ne yönde çalışmalar ortaya koyduğunu 
incelemek tezin kapsamında önem taşımaktadır.



175

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

kası”, “Önce devlet, sonra toplum”, “Devlet her şeydir” gibi 
temel yaklaşımların paralelinde toplum yapısını ve toplum-
sal düzeni çözümlediği söylemler (Çav, 2010: 42) ve çalışma-
lar pek çok gazete ve dergide yerini almıştır.

Cahit Tanyol asistanlığından kürsü başkanlığına kadar 
öğretim üyeliği süresinde başta Umumi sosyoloji daha son-
ra da Tecrübi sosyoloji kürsüsü başkanlığını yapmıştır. Süreç 
içerisinde Tanyol’un akademik hayatının ilk dönemlerinde 
yani 1960’lardan önce çalıştığı ve çalıştırdığı konulara baktı-
ğımızda: Ahlak Terbiyesi, Endüstri Sosyolojisi, Örf ve Adetler 
Sosyolojisi, Sosyal Ahlak konuları ağır basar. 1960 yılı sonra-
sında ise Tecrübi Sosyoloji, Türkiye Sosyolojisi, Türkiye’de 
Sosyoloji Akımları, Türkiye’de Sosyoloji Problemleri yönelik 
çalışmaları ön plana çıkar (Çav, 2010: 34 - 35).

Cahit Tanyol akademide diğer isimlere göre daha uzun 
süre yaşaması, farklı dönemleri ve toplumsal süreçleri görmüş 
olması elbette çalışmalarına da yansımıştır. 1950 ve 1960’lar-
da görülen köye yönelik monografik çalışmaların ve sahaya 
yönelik araştırmaları azalmış, ilerleyen süreçte çalışmaları-
nı daha çok teorik alanda üretmeye başlamıştır. 1940’larda 
başlayan 1950’li dönemlerde artan Ülken ve Kösemihal’in 
uluslararası konferanslar düzenlemesi ve Türkiye’deki sos-
yolojik gelişmeleri Dünya’daki sosyolojik anlayış ile birlikte 
yürütme geleneği ne yazık ki 1960’ların sonlarına doğru son 
bulmuştur.

1960’lardan sonra Türk toplum yapısını sınıflar üzerin-
den ele alan çalışmalar, Osmanlı toplum yapısı, az gelişmiş-
lik, kalkınma, toplumsal düzen, toplumsal eşitsizik, laiklik, 
ülkenin siyasi ve ekonomik durumu üzerine teorik düzey-
de çalışmalar yoğunluk kazanmıştır. 70’lerin ikinci yarısına 
doğru gelindiğinde Cahit Tanyol ve Baykan Sezer’in kürsüde 
etkin olduğu dönemdeki çalışma konularına baktığımızda 
ise daha çok toplumsal farklılaşma, sosyolojik yöntem tartış-



176

Hale Nur Uyanık

maları, Türk toplum yapısına yönelik çalışmaları ele almış-
tır. Kısacası sosyoloji üzerine çalışma konularının 1970’ler 
sonrasında Türk toplum yapısına ve kalkınmaya dair 1950’li 
ve 1960’lı yılların çeşitliliğinden uzak çalışmaların konula-
rının belirli noktalar etrafında döndüğünü ifade edebiliriz. 
İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji Kürsüsü’ne 
Cahit Tanyol’un ardından geçen isim, lisansını Nurettin 
Şazi Kösemihal danışmanlığında “Doğu-Batı Çatışmasında 
Yunanlılığın Yeri” (1968) adlı çalışma ile bitiren Baykan Sezer 
olmuştur. 1970’li yıllar 60’lara göre daha çok yerli bakış açısı-
na hakim kalan Baykan Sezer’in çalışmaları ile İÜ’deki çalış-
maların daha çok Batı öğretilerinin sorgulanmaya başladığı, 
Türk toplum tarihini açıklamaya yönelik çalışmaların etrafın-
da şekillendiği bir dönem olduğu görülür (Coşkun, 1991: 21).

1940-1970 dönemleri arası İstanbul Üniversitesi kürsü-
sünde bulunan üç önemli isim Hilmi Ziya Ülken, Nurettin 
Şazi Kösemihal ve Cahit Tanyol idi. Bu üç ismin sosyolojik 
görüşleri kendi içerisinde farklılıklar göstermiş olsa bile ku-
rumsal ve yöntem açısından çok ciddi ve anlamlı kırılmalar-
dan söz etmemiz mümkün değildir. Çalışmalarında var olan 
farklılıklar da konjonktürel düzeyde kendini gösterir. Bu 
konjonktürel farklılıkların kaynağının temelini de belirleyen 
en önemli kıstas devamlı şekilde değişim gösteren toplumsal 
ve siyasi koşullar olmuştur. Bilhassa C. Tanyol’un çalışma ko-
nuları ve perspektifi 1970’ten sonra daha çok siyasi koşullar 
ve söylemler doğrultusunda şekil almıştır. 1972 Kösemihal’in 
vefatı ve 1974 Ülken’in vefatından çok daha ileri bir dönem-
de, 2020’de vefat eden C. Tanyol’un farklı dönemleri de yaşa-
mış olması diğer iki isme göre daha farklı konulara yönelme-
sinde etken olmuştur.

Sonuç olarak İÜ Sosyoloji kürsüsünde bir kurumsallaş-
manın var olup olamadığı sorunsalına dönem üzerinden ge-
lişen olaylar sürecinden ele aldığımızda herhangi bir kurum-
sallaşmadan söz etmenin mümkün olmadığını belirtebiliriz. 



177

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Kurumsallaşmanın gerçekleşmemesinin temel nedeni ise za-
man içinde değişen, toplumsal koşullara göre şekil alan aka-
demik yönelimler ve buna uygun olarak şekillenen yöntem 
ve konjonktürlerin farklılıkları nedeniyle kürsüde bir kurum-
sallaşma gelişmemiştir.

25 Nurettin Şazi Kösemihal’in bölüm başkanlığı sürecine dair bilgiye Cahit Tanyol 
hakkında yapılmış Erkan Çav’ın (2004) “Türk Düşünce Dünyasında Cahit Tanyol” 
adlı yüksek lisans tezinden ulaşılmıştır. Keza C. Tanyol’un göreve başlama 
sürece 1970 yılından sonra olarak belirtilmiştir (Çav, 2004: 19). Çünkü Kösemihal 
12 Mart 1971 muhtırasının hemen ardından toplumda ve üniversitede gelişen 
siyasi koşullardan dolayı görevine İsviçre Cenevre’de devam eder. 1972’de de 
kalp krizi sonucu vefat eder.

25



178

Hale Nur Uyanık

1940-1970 arası İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 
Sosyoloji kürsüsünde hocalık görevini icra eden Hilmi Ziya 
Ülken, Nurettin Şazi Kösemihal ve Cahit Tanyol’un kürsü 
başkanlıkları süreçleri de dâhil olmak üzere sosyolojiye yön-
tem ve konu açısından yaklaşımları önem taşıyan hususlar-
dır. Birbiri ile yakın çalışmalar ortaya koymuş olan bu üç is-
min çalışmaları dönemler içerisinde farklılıklar gösterir. Cahit 
Tanyol, Hilmi Ziya Ülken’in asistanlığını yapmış olduğu dö-
nemlerde yöntem ve konu açısından Ülken’in bizzat takipçisi 
olarak yol alırken, ilerleyen dönemlerde kürsüde hâkimiyeti 
artan Tanyol’un çalışma konularında da değişim görülme-
ye başlanmıştır. Söz konusu durumun benzeri Nurettin Şazi 
Kösemihal’in doçentlik döneminde Ülken ile köy çalışmaları-
na yönelmesi olarak karşımıza çıkar. Kendisinin profesörlük 
ve kürsü başkanlığı sürecinde ise artık yeni bir yöntemi tanıt-
ma ve o yöntemi tanıtma yolunda ilerlediğini görmekteyiz.

Kısacası toplumsal süreç içerisinde yaşanan gelişmelere 
paralel olarak yön alan sosyolojinin araştırma konuları ve 
yöntemleri, sosyologların çalışma alanlarını ve onların sos-
yolog kimliklerini belirleyici unsur olmuştur. Bu noktada 
kürsü için Kösemihal’in yapmış olduğu en önemli çalışma-
nın Tecrübi (deneysel) sosyoloji kürsüsünü açarak yönetmiş 
olmasını diyebiliriz. Ülken’in kürsüden ayrılması yüzünden 
bölümde Tecrübi sosyoloji ve Umumi sosyoloji olarak farklı 
yöntemlerin işlevsel hale gelmiş olması İÜ Edebiyat Fakültesi 
Sosyoloji kürsüsü için bir kırılma noktası olma özelliği taşır. 
Kendi döneminde önem verdiği sahaya yönelik çalışmalar 
vefatıyla görevinin son bulmasından sonra Tanyol dönemi ile 
çalışmalar daha çok güncel siyaset ve ideoloji konuları üzeri-
ne yoğunluk kazanmıştır.



179

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Nurettin Şazi Kösemihal’in Yönetmiş Olduğu Bilimsel 
Faaliyetler ve Mezuniyet Tezleri Üzerine İnceleme
Prof. Dr. Nurettin Şazi Kösemihal akademide bulunduğu 

süre içerisinde kendi döneminde birçok aktif çalışmada bu-
lunmuştur. İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji 
Dergisi’nin yayınladığı Bilimsel Faaliyetler ve Mezuniyet Tezleri 
(1964) ve Mezuniyet Tezleri (1967) başlığı altında bilimsel faa-
liyetler raporundaki ifadeye göre; “1965 yılında, sosyoloji bö-
lümünden bir grup öğrenci, Prof. Nurettin Şazi Kösemihal’in 
yönetiminde, asistan Oya Sencer ve Muzaffer Sencer ile bir-
likte Söke bölgesinde bir köy araştırması yapmıştır. Yine aynı 
yılın Haziran ayında asistan Muzaffer Sencer ve Oya Sencer 
bölümden beş öğrenciyle birlikte Balıkesir bölgesinde bir 
sendikanın isteği üzerine sendikal bir araştırma gerçekleştir-
mişlerdir. 1966 yılının Ağustos ayında bilimsel gözlemler için 
Londra’ya giden Prof. Nurettin Şazi Kösemihal 1967 Şubat 
ayında yurda dönmüş ve derslerine başlamıştır” (Kösemihal, 
1964c: 297). Sosyometri üzerine yapılan çalışmaları ülkemi-
ze tanıtan Kösemihal bu alanda yurtdışında katıldığı kong-
re ve seminerlerden öğrendiği bilgileri öğrenci ve asistanları 
ile yapmış olduğu belli çalışmalarda uygulamaya çalışmıştır. 
Keza Kösemihal, Amerika’da öğrendiği psikodrama – sos-
yodrama yöntemlerini asistanları Oya Baydar ve Muzaffer 
Sencer ile birlikte düzenlediği seminerlerle kürsüye tanıtmış-
tır (Çapa, 2018: 81).

Üniversitedeki hocalık görevi boyunca kendisi pek çok 
akademik çalışma ortaya koyduğu gibi aynı zamanda bir o 
kadar da akademik çalışmaya da danışmanlık yapmış olan 
Nurettin Şazi Kösemihal’in Deneysel Sosyoloji Sertifikası ala-
nında yönetmiş olduğu tezler ekler kısmında belirtilmiştir.

İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Kütüp-
hanesi’nden elektronik ortam aracılığıyla istenilen ve sistem-
de yüklü olan bir kısım tezin incelenmesinden yola çıkarak 



180

Hale Nur Uyanık

çalışmaların konuları ve yöntem anlayışının teorik mi yoksa 
sahaya yönelik mi olduğunu konu başlıklarına göre inceledi-
ğimizde elde edilen veriler şu şekildedir26:

Tezin Adı Tezin Konusu Tezin 
Yöntemi

Tezin 
Tekniği

Tezde Ele Alınan 
Kavramlar

Öğretim Müessesinde 
Eğitim Sisteminin 
Kopyacılık Davranışının 
Tezahürü ve 
Ahlaki Kıymetlerin 
Farklılaşmasının Tesiri

Eğitim-
Değerler 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Gözlem Ahlak, Kopyacılık, 
Eğitim Sistemi

Nasrettin Hoca Şahıs 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Monografi Eserleri, Topluma Bakış 
Açısı

Hakkâri Düğün Adetleri Örf ve Adetler 
Sosyolojisi

Karma 
Yöntem

Görüşme/
Survey

Gelenek ve Görenekler, 
Yaşam Tarzı

On Aile Üzerinde 
Yapısal Değişikliklerin 
İncelenmesi

Aile ve Değişim 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Gözlem Toplumsal Değişim, 
Yapı

Osmanlı 
İmparatorluğu’nun 
Kuruluştan Çöküşüne 
Kadar Toprak Siyaseti

Osmanlı 
Toplum Yapısı 

Nitel 
Yöntem

İnceleme Osmanlı Devleti, Toprak 
Mülkiyeti

Sanayi İçinde Eğitim İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Gözlem Sanayi, İş Uyumu

Halalca Köyü 
Monografisi

Köy Sosyolojisi Nitel 
Yöntem

Monografi Köy Hayatı

Kemal Tahir’in 
Romanlarında 
Sosyolojik Sorunlar

Edebiyat 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Doküman 
Analizi

Kemal Tahir, Toplumsal 
Sorunlara Bakışı

Fakir Baykurt’ta Köy 
Sorunları

Edebiyat 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Eser 
İnceleme

Edebiyat ve Köy 
Sorunları

Suçlu Çocuklar Üzerinde 
Sosyal Çevrenin Etkileri

Suç Sosyolojisi Nicel 
Yöntem

Anket Suç, Toplum, Çocuk

26 İncelenmiş olan tezlere doküman olarak İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 
Kütüphanesi Dökümantasyon ve Daire Başkanlığında çalışan personel tarafından 
iletilen http://katalog.istanbul.edu.tr/client/tr_TR/default_tr/search/results?qu=-
nurettin+%C5%9Fazi+k%C3%B6semihal&qf=ITYPE%09Materyal+T%C3%BCr%-
C3%BC%091%3ATEZ%09Tez link üzerinden erişim sağlanmıştır. 



181

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

25 Of’lu İşçi İle 
İstanbul’da Çalışan 
25 Of’lu İşçi Üzerinde 
Sosyo Ekonomik 
Değişimler

İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Gözlem İşçi, Sosyoekonomik 
Durum

Azot Sanayii T.A.Ş 
Kütahya Azot 
İşletmelerinde 
Sosyolojik Araştırma

Çalışma 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Sosyometri Fabrika, İş ve İşçi 
Arasındaki İlişki

Suçlu Çocuklar ve 
Sorunları (Üsküdar 
Cezaevinde 36 Çocuk 
Üzerine Deneysel 
Çalışma)

Suç ve Çocukluk 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Deney Çocuk ve Suça Yönelim

Toplumsal 
Farklılaşmalar İçinde 
Yüksek Öğrenim 
Gençliği

Kültür 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Gözlem Gençlik, Değişim

Türk Ambalaj Sanayii 
Anonim Şirketinde İşçi 
Devri

İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Örnek Olay 
İncelemesi

Sanayileşme, İşçi 
Durumu

Çocuk Sağlığı 
Probleminin Aile 
Sosyoekonomik 
Yapısıyla İlişkisi

Aile ve Çocuk 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Aile, Sosyal Statü, 
Çocuk Sağlığı

Ereğli Demir Çelik 
Fabrikasının Kuruluş 
Tarihinden 1965’e 
Kadar İşçi Devri Sorunu

İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Görüşme İş ve İşçi Sorunları, 
Endüstrileşme

Eğitimde 
Sosyoekonomik 
Durumun Rolü (Nazilli 
Lisesi Örneği)

Toplumsal 
Yapı-Eğitim 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Survey Ekonomik Durum ve 
Eğitim İlişkisi

Sendikacılık Sivil Toplum 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Sendikalar ve İşçi 
Hakları

Bozkaş Köyü 
Monografisi

Köy Sosyolojisi Nitel 
Yöntem

Monografi Köy Yaşamı ve Geçim 
Kaynakları

Eyüp’teki Dernekler Sivil Toplum 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Görüşme Dernekler ve Toplumsal 
Örgütlenme



182

Hale Nur Uyanık

Dalaman Yeni Tip 
Cezaevi Üzerine 
Sosyolojik Bir Araştırma 

Suç Sosyolojisi Nicel 
Yöntem

Anket Birey, Suç ve Toplum

Radyo Reklamları 
Halkın Satın Alma 
Durumunu Etkiliyor 
mu?

İletişim 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Reklam ve Satın Alma 
İlişkisi

İnsan İlişkileri Üzerine 
Sosyometrik Bir 
Araştırma

Toplumsal Yapı Nicel 
Yöntem

Sosyometri İnsan İlişkileri ve 
Toplumun İnşası

Eğitim Tarihimiz ve 
Yüksek Öğretmen Okulu 
Öğrencileri Arasında 
Sosyometrik Bir 
Araştırma

Eğitim 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Sosyometri Eğitim ve Öğretmen 
İlişkisi

Sosyal 
İlişkilerde”Otokratik” 
ve “Demokratik” 
Tutumlar ve Eğitimin 
Demokrasiye Geçişteki 
Rolü

Toplumsal Yapı Nitel 
Yöntem

Monografi Tutumlar ve Eğitim

Köyden Gelen 
İşçilerle, Kalifiye 
Denilen İşçilerin “İşe 
İntibak” Durumlarının 
Karşılaştırmalı Olarak 
İncelenmesi

İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Vasıflı İşçi Vasıfsız İşçi 
Farklılığı

Adliye Köyü 
Monografisi

Köy Sosyolojisi Nitel 
Yöntem

Monografi Köy Hayatı ve Köyün 
Yapısı

Boya - Apre 
Fabrikasında 
Sosyometrik Bir 
İnceleme

İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Fabrika ve Üretim

Kahvehanelerin Sosyal 
Fonksiyonu

Kültür-Mekan 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Kültürel Mekanlar, 
Kahvehane, 
Sosyalleşme

Türkiye’de Sosyolojinin 
Evrimi

Türk Sosyoloji 
Tarihi

Nitel 
Yöntem

Doküman 
Analizi

Pozitivizm, Deneycilik

Toplumsal Açıdan 
Yunus Emre

Şahıs 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Monografi Toplumsal Değerler



183

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Türkiye’de 1963 Sonrası 
Sendikal Gelişmeler, 
Siyasal ve Sosyal 
Eğilimler

Sivil Toplum 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

İstatistiki 
Veri Analizi

Sendika, Haklar

Jön Türklerin Siyasal, 
Toplumsal ve Bilimsel 
Düşünceleri

Türk 
Modernleşmesi

Nitel 
Yöntem

Doküman 
Analizi

Jöntürkler ve Topluma 
Etkileri

Yolağzı Köyü 
Monografisi

Köy Sosyolojisi Nitel 
Yöntem

Monografi Köy Hayatı, Köyün 
Yapısı

Konya Hatunsaray 
Bucağı Güneydere 
Köyünden Konya İline 
Göç Eden Ailelerin 
Sosyokültürel 
Karşılaştırılması

Göç Sosyolojisi Nitel 
Yöntem

Görüşme Göç, Sosyal Hayat 
Değişimi

Türkiye’de Çeşitli 
Mesleklerin Prestij 
Hiyerarşisi

Toplumsal 
Tabakalaşma 

Nicel 
Yöntem

Mülakat 
Cetveli

Meslek ve Sosyal 
Konum

Toprak Mülkiyetinin 
Egemen Olduğu Köy İle 
Irgat Köyünün Sosyal 
Yapı Ayrılıkları

Toplumsal Yapı Nitel 
Yöntem

Monografi Mülkiyet ve Sosyal 
Yaşam İlişkisi

Taşralı Üniversite 
Öğrencilerinde Çevreye 
Uyma Sorunu

Göç Sosyolojisi Nicel 
Yöntem

Anket Göç, Uyum

Türkiye’de İç Göçlerle 
Suçluluk Arasındaki 
İlişki

Suç-Göç 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Mülakat 
Cetveli

İç Göç ve Susçluluk 
Oranları

Eğitimimizde Yabancı 
Uzman Raporları 
(1923’ten itibaren)

Eğitim 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Arşiv 
Taraması

Eğitimin Değişimi ve 
Dönüşümü

Lise Mezunlarının 
Üniversite Giriş 
Sınavlarındaki 
Başarı ve Başarısızlık 
Dereceleri

Eğitim 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Sosyoekonomik Düzey 
ve Eğitim İlişkisi

Karabük’ün 
Safranbolu’ya Etkileri

Kalkınma 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Görüşme Yerleşim Yeri ve 
Sosyoekonomik Düzey 
İlişkisi



184

Hale Nur Uyanık

Gazete ve Gazete 
Okurları Arasındaki 
İlişkiler

İletişim 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Gazete Tercihi ve 
İdeolojik Görüş

Endüstride Çalışan 
Kadının, Ev dışı Çalışma 
Karşısındaki Tavır Alışı

İş ve İşçi - Kadın 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Kadın ve Çalışma 
Hayatı, Endüstrileşme

Türkiye’de Sosyal 
Tabakalaşma Kriteri 
Olarak Oturma Kesimi 

Toplumsal 
Tabakalaşma 

Nicel 
Yöntem

Anket Statü, Yerleşim

Gültepe Gecekondu 
Kesiminde Yerleşmeyi 
Belirleyen Etmenler

Kent Sosyolojisi Nicel 
Yöntem

Anket Mekan, Aidiyet 

Milliyet Gazetesi İçerik 
Analizi

İletişim 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

İçerik 
Analizi

Haber Başlıkları, 
Gündem

Sosyoekonomik Açıdan 
Türkiye’de Turizm 
Politikası

Ekonomi-
Turizm 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Turizm Hareketi, Ülke 
Gelişimi

Mai ve Siyah ve Aşk-ı 
Memnu Romanlarının 
Sosyolojik İncelemesi

Edebiyat 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Eser 
İnceleme

Toplum, Batılılaşma, 
Düşünce Akımları

Sosyoekonomik 
Koşullarla, Sosyopolitik 
Tavırlar Arasındaki İlişki

Toplumsal 
Tabakalaşma 

Nicel 
Yöntem

Anket Ekonomik Durum ve 
Siyasi Yönelim

Gecekondu Bölgesine 
Yerleşmekte Akrabalık 
ve Hemşeriliğin Rolü

Kültür 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Asabiye, Dayanışma

Türkiye’de Posta ile 
Soru Kağıdı Uygulama 
Tekniğinin Taşıdığı 
Metodolojik Sakıncalar 
ve Taraflılık

Saha Araştırma 
Yöntemleri

Nicel 
Yöntem

Anket Metodun Geçerliliği

Zeytiburnu Gecekondu 
Kesiminde Yerleşmeyi 
Belirleyen Etmenler

Kent Sosyolojisi Nitel 
Yöntem

Görüşme Mekan ve Sosyal Hayat

Türkiye’de Boşanma 
Olayları Hakkında 
Sosyolojik Bir Araştırma 

Aile Sosyolojisi Nitel 
Yöntem

Örnek Olay 
İncelemesi

Aile Kurumu ve 
Boşanmanın Nedenleri

Turizm Olayı ve Sosyal 
Hayatımız 

Turizm 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Analiz ve 
Yorumlama

Turizmin Gündelik 
Hayata Etkisi

Proudhon ve Sefaletin 
Felsefesi 

Sosyoloji Tarihi Nitel 
Yöntem

Eser 
İnceleme

Sefalet, Toplum ve 
İşbölümü



185

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Ülkemizde Köylerin 
İtim, Kentlerin Çekim 
Merkezi Haline 
Gelmesinin Nedenleri 

Köy-Kent 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Taşra- Merkez İlişkisi

İstanbul Üniversitesi 
Öğrencilerinde Gazete 
Okurluğunun Sosyo 
Ekonomik Temelleri 

Toplumsal Yapı Nicel 
Yöntem

Anket Okur ve 
Sosyodemografik 
Özellikler İlşkisi

İşçi ve Sendikacıların 
Sendikal Eylemler 
Karşısındaki Eylem 
Farklılıkları 

Sivil Toplum 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Grev, Haklar

Karabük Demir-
Çelik İşletmelerinde 
Sosyometri Testleri

İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Sosyometri Grup Çalışması, İş 
Performansı

Oto-San Fabrikasında 
İşçi Devamsızlığı ve 
Devri 

İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket İşgücü, Üretim

Yugoslav 
Göçmenlerinin Sosyal 
Sorunları 

Göç Sosyolojisi Nicel 
Yöntem

Görüşme 
Cetveli

Göç, Uyum, Yerleşme

Bir Sosyal Sınıf Kriteri 
Olarak Yerleşme Kesimi 
ve Konut 

Toplumsal 
Tabakalaşma 

Nicel 
Yöntem

Anket Sosyal Statü ve 
Yerleşim Yeri İlişkisi

Türkiye’de Boşanma, 
Şehirleşme ve İş 
Göçlerle Boşanma 
Arasındaki İlişki 

Göç - Aile 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Kentleşme Sürecinin 
Boşanmaya Etkisi

Güneydoğuda Yerleşik 
Türkmenlerle, Göçebe 
Türkmenler Arasındaki 
Sosyo-kültürel Farklar 

Göç Sosyolojisi Nitel 
Yöntem

Monografi Aşiretler, Yönetim, 
İskân

Orta Öğretimde 
Öğrencilerin 
Başarılarıyla 
Sosyoekonomik 
Durumları Arasındaki 
İlişki 

Eğitim 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Eğitim, Gelişmişlik, 
Başarı

Halkın Kitaba Karşı 
İlgisi 

Edebiyat 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Okur Yazarlık ve Eser 
Seçimi İlişkisi



186

Hale Nur Uyanık

Çemberlitaş Kız Talebe 
Yurdunda Sosyometrik 
Bir Araştırma

Eğitim 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Sosyometri Öğrencilerin Yurtta 
Birbirleriyle Etkileşimi

275 Sayılı Toplu İş 
Sözleşmesi, Grev ve 
Lokavt Kanununun 
Kabul Ediliş Tarihi Olan 
15 Temmuz 1963 ile 
1967 Yılları Arasında 
Türkiye’de Yapılan 
Grevler 

İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Grevler ve İş Kolları

Tiyatro ve Toplum 
Arasındaki İlişki Üzerine 
Bir Deneme

Sanat 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Doküman 
Analizi

Tiyatronun Gelişimi ve 
Topluma Etkisi

Manisa ili, Turgutlu 
İlçesinin (Karaköy ve 
Akçapınar) Köylerinde 
Yığın Haberleşmeleri 

İletişim 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Mekan ve Haberleşme 
Araçları

Kırsal Bir Bölgede, 
Çeşitli Mesleklerin 
Prestij Hiyerarşisi 

Toplumsal 
Tabakalaşma 

Nicel 
Yöntem

Anket Meslek, Statü, 
Dayanışma

Ordu İlinde Fındık 
Tarımının, Fındık 
Üreticilerinin 
Sosyoekonomik 
Yapılarına Olan Etkileri

Ekonomi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Milli Ekonomi

Doğu-Batı 
Çatışmasında 
Yunanlılığın Yeri 

Tarih Sosyolojisi Nitel 
Yöntem

Monografi Toplumlar, Çatışma 

Endüstrinin İşçiye Etkisi İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Geçim Yolları ve Haklar

Türkiye İllerinin Nüfus 
Hareketleri Açısından 
İncelenmesi 

Göç ve Nüfus 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Doküman 
Analizi

Göçün Nüfus 
Üzerindeki Etkisi

İşçi Devrinin Bir 
Mensucat Fabrikasında 
Mikro Analizi

İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Üretim, İşçi Verimliliği

Türkiye’de İşveren 
Sendikaları 

Sivil Toplum 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket İşverenler ve 
Sendikalaşma



187

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Korunmaya Muhtaç 
Çocukların Sosyal 
Çevreye İntibakları 

Çocukluk 
ve Gençlik 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Çocuk ve Sosyal Uyum

İstanbul’a Taşradan 
Gelen Yüksek Okul 
Öğrencilerinin Tüketim 
Harcamaları Üzerine Bir 
Araştırma 

Ekonomi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Gençlik ve Ekonomi 
İlişkisi

1968 Haziran Öğrenci 
Hareketleri Karşısında 
Teknik Üniversite 
Öğretim Üyelerinin 
Tavırları 

Toplumsal 
Hareketler

Nicel 
Yöntem

Anket İşgal, Boykot, Direniş

Türkiye’nin Siyasi 
Eğilimleri 

Siyaset 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Monografi 1930-1950 Halkın 
Siyasi Parti Eğilimi

Tüketim 
Harcamalarının 
Sosyoekonomik 
Gruplara Göre Dağılımı 

Ekonomi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Sosyal Sınıf ve Alım 
Gücü Farkları

Taşlıtarla, Gümüşsuyu 
İlkokulunda 
Sosyometrik Çalışma 

Eğitim 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Sosyometri Sosyal Yapı, Öğrenciler 
Arası Etkileşim

Üniversite Giriş 
Sınavlarında Kullanılan 
Testlerde Ayrı Kültür 
Çevresinden Yetişen 
Öğrencilerin Başarı 
İmkanları 

Toplumsal 
Tabakalaşma 

Nicel 
Yöntem

Anket Sosyoekonomik Düzey 
ve Başarı İlişkisi

Bazı Gözde Yazarların 
Romanları ve 
Bu Romanların 
Okuyucuları 

Edebiyat 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Görüşme Yazar-okur İlişkisi

Doğu Türkistan’dan 
Gelen Göçmenlerin Yeni 
Yerleşme 

Göç Sosyolojisi Nicel 
Yöntem

Mülakat 
Cetveli

Adaptasyon, Yerleşme

Tanzimat’tan Sonra 
Türkiye’deki Yazarların 
Doğum Yerleri 
Yönünden Dağılımı 

Edebiyat 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

 İstatistiki 
Veri Analizi

Yazar ve Coğrafya 
İlişkisi



188

Hale Nur Uyanık

1968 Öğrenci 
Hareketleri Üzerine 
Öğretim Üyelerinin 
Tavrı 

Toplumsal 
Hareketler

Nicel 
Yöntem

Anket Darülfünun, Öğrenci 
Hareketleri

Yabancı Ülkelerde 
Özellikle Türkiye’de, 
Yüksek Öğrenim Yapan 
İranlı Öğrencilerin 
Sosyoekonomik ve 
Politik Durumları 

Göç Sosyolojisi Nicel 
Yöntem

Anket Öğrenim Hayatı, Göç

Mesleki İşçi Eğitimi 
(Paşabahçe Cam 
Fabrikasında) 

İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket İşgücü ve Verimlilik

Gelir Vergisi 
Mükelleflerinin Yıllık 
Gelirleriyle Yıllık 
Harcamaları Arasındaki 
İlişki 

Ekonomi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Sosyal Adalet, Vergi 
Sistemi

İş Değerlendirme 
Sistemi Uygulanan 
Bir İşletmede İşçilerin 
iş Değerlendirme 
Hakkındaki Yargıları 

İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Emek, Ücretlendirme, 
İşgücü

Kamuoyuna Yansıyan 
Grev, Lokavt ve Diğer 
İşçi Eylemleri (1965-
1968) 

İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

İstatistiki 
Veri Analizi

İş Sözleşmesi, 
Sendikalar

Gazete Reklamları 
Halkın Satın Almalarını 
Etkiliyor mu?

İletişim 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Kitle İletişim Araçları 
ve Tüketim İlişkisi

Yapıt Türleri ile 
Okuyucular Arasındaki 
İlişki 

Edebiyat 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Roman Türü ve 
Okuyucu İlişkisi

Mehmet Akif 
İlkokulunda 
Sosyometrik Bir 
Araştırma 

Eğitim 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Sosyometri Eğitim, Sosyalizasyon 
ve Uyum



189

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

1839 Tanzimat’ın 
ilanından 1966’a 
Kadar Türk Yazarları 
ve Yapıtları Üzerine 
İnceleme 

Edebiyat 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Doküman 
Analizi

Dönem, Yazar ve Yapıt 
İlişkisi

 İstanbul’da Farklı 
Üç Bölgede Tüketim 
Harcamaları

Ekonomi-Kültür 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Kültürel Değerler ve 
Sosyal Gereksinimler

Demografi: Kürk 
Köyünde Gruplaşmanın 
Köyden Göçe Etkisi 

Göç Sosyolojisi Nitel 
Yöntem

Monografi Örf ve Adetler, 
Gruplaşma

Cumhuriyet Gazetesi 
İçerik (muhteva) 
Çözümlemesi 

İletişim 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

İçerik 
Analizi

Haber Başlıkları, 
Gündem

Manavgat Çevresi 
Orman Köylerinde 
Sosyoekonomik Durum 
Araştırması 

Köy Sosyolojisi Nitel 
Yöntem

Monografi Kalkınma, 
Sosyoekonomik 
Koşullar

Türkiye’de Dilenciliğin 
Sosyolojik Açıdan 
İncelenmesi

Toplumsal Yapı Nicel 
Yöntem

Anket Din, Toplumsal Yapı, 
Yoksulluk

Yazarların Yapıtlarıyla 
İkinci Meslekleri 
Arasındaki İlişki

Edebiyat 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Monografi Toplumsal Statü ve 
Eser İlişkisi

Ortaöğretimde 
Öğrencilerin 
Başarılarıyla 
Sosyoekonomik Koşullar 
Arasındaki İlişki

Eğitim 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Başarı ve 
Sosyoekonomik Durum 
İlişkisi

Gülsuyu Gecekonduları 
Sosyoekonomik ve 
Kültürel Durum ve 
Yerleşme Nedenlerini 
Doğuran Etkenler 

Kent Sosyolojisi Nicel 
Yöntem

Anket Gecekondulaşma, 
Sosyoekonomik Durum

Türk Tiyatrosu İçin Bir 
İnceleme

Sanat 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Doküman 
Analizi

Tiyatronun Gelişimi 
ve İşlevi

Besni İlçe Merkezinde 
Yığın Haberleşmeleri

İletişim 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Topluluk, Haberleşme



190

Hale Nur Uyanık

Ruh Sağlığı 
Dispanserlerinin 
Halka Sağlık ve Sosyal 
Alandaki Hizmetleri 

Sağlık 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Ruh Sağlığı, Toplum, 
Sosyal Hizmet

Gazete Reklamlarının 
Halkın Satın Almasına 
Etkinliği 

İletişim 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Tüketim ve Gazete 
Reklamlarının Etkisi

Tüketim 
Alışkanlıklarının Sosyo-
ekonomik Gruplara 
Göre Dağılışı 

Ekonomi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Ekonomik Durum ve 
Tüketim Etkinliği

Grevlerle Ücretler 
Arasındaki Bağıntının 
Etkenlik Derecesi

İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Emek, Ücret İlişkisi

Çocuk Sağlığı 
Probleminin Ailenin 
Sosyoekonomik Yapısı 
İle İlişkileri

Çocukluk 
ve Gençlik 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Çocuk Sağlığı, Ailenin 
Ekonomik Yapısı

Sosyo-ekonomik 
Açıdan Suçluluk Sorunu

Suç Sosyolojisi Nicel 
Yöntem

Anket Suç ve Ekonomik Düzey 
İlişkisi

Toplu Yapı Konutlarının 
Sosyal İlişkiler 
Açısından Nitelikleri 

Kent Sosyolojisi Nicel 
Yöntem

Anket Komşuluk, Ev Mahalle

İşçi ve Sendikacıların 
Sendikal Eylem 
Karşısındaki Davranış 
Farkları

İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Sendikalar ve İşçi 
Hakları

Rize’de Çay Tarımının 
İçgöçler ve Şehircilik 
Açısından Etkileri

Ekonomi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket Tarım ve Kalkınma

Yazarlarla Doğum 
Yerleri Arasındaki İlişki 

Edebiyat 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Eser 
İnceleme

Yazarların Doğum Yeri 
ve Politik Görüşleri

Dursunbey Kereste 
Fabrikasında Çalışan 
İşçilerin Sosyoekonomik 
ve Kültürel Durumları

İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Soru Cetveli İşçiler ve Kültürel 
Koşulları

Hüküm Giymiş Suçlu 
Çocuklar ve Suça 
Sürükleyen Nedenlerin 
Araştırılması

Suç Sosyolojisi Nicel 
Yöntem

Anket Çocuk, Suç, Toplum



191

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Gecekondu Problemleri 
Yerleşmeyi Belirleyen 
Etmenler

Kent Sosyolojisi Nicel 
Yöntem

Anket İskân ve Sosyal Çevre

Derby Lastik 
Fabrikasında Disk ve 
Türk-İş Eğilimli İşçilerin 
Sosyoekonomik Statüsü 
ve İdeolojik Eylem 
Farklılıklar

İş ve İşçi 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Anket İşçiler, Sendikalar ve 
İdeolojik Eylem

İran’da Halı 
Endüstrisi ve Özellikle 
Azerbaycan’da 
Halıcılıkla Uğraşan 
İnsanların 
Sosyoekonomik 
Durumları

Kültür 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Soru Cetveli Türkler ve Halıcılığın 
Tarihi

Erzurum’da Halkın 
Kitaba Karşı İlgisi 
(Erzurum kitabevleri 
kitaplıklarında 
incelenmiştir)

Edebiyat 
Sosyolojisi

Nitel 
Yöntem

Görüşme Erzurum, Okuma 
Alışkanlığı

İstanbul-Şişli 
Ondokuzmayıs 
İlkokulunda 
Sosyometrik Araştırma

Eğitim 
Sosyolojisi

Nicel 
Yöntem

Sosyometri Okul- Öğrenci 
Arasındaki İlişki

(Doktora Tezi) Sosyal 
Sınıf Kriterleri Üzerine 
Eleştirmeli Bir Deneme

Toplumsal 
Tabakalaşma 

Nitel 
Yöntem

Doküman 
Analizi

Kast Sistemi ve Sınıf

Bu tablo Kösemihal’in 1961-1971 yılları arası yönetmiş ol-
duğu 127 bitirme tezi ve 1 doktora tezinin analizidir. Yıllara 
göre sıralaması EK 2: de yer alan bu tezler, tabloda çalışılan 
sosyoloji alanı, kullanılan yöntem, teknik ve anahtar kavram-
larıyla ele alınmıştır.

Tezlerin bu şekilde detaylıca incelenmiş olmasının ama-
cı Türk sosyolojisinde 1960-1970 yılları arası sosyolojideki 
çalışma konularının kapsamını ve çalışmalarda ağırlıklı ola-
rak kullandıkları yöntemi belirlemek olmuştur. Böylelikle bu 
tespitlerin nihayetinde genel boyutta dönem içerisinde Türk 
toplum yapısındaki gelişmelerin ne yöne doğru ilerlediğini, 



192

Hale Nur Uyanık

özel boyutta ise Nurettin Şazi Kösemihal’in çalışma konu-
larındaki eğilimlerini ve hangi yöntemi tercih ettiği ortaya 
koyulmuştur.

Nurettin Şazi Kösemihal yönetimindeki bitirme tezi ça-
lışmalarını kronolojik olarak dönemlere ve olaylara göre 
incelediğimizde ilk yıllarda yaptırmış olduğu tezlerde köy 
araştırmaları ve monografileri dikkat çekmektedir. 1950-
1960 dönemleri arasında ilgi gören köy araştırmaları ülkenin 
kalkınma stratejisi ile paralel ilerleyen bir süreçtir. Keza köy 
araştırmaları Cumhuriyet öncesi dönemde ele alınmayan, ih-
mal edilmiş bir alandı. Çünkü o dönem toplum, ideolojik ve 
siyasal zeminini oluşturma çabası içindeydi. 17 Nisan 1940’ta 
Köy Enstitüleri Yasası ile sosyoloji, çalışma alanına köyü dâ-
hil etmeye başlamıştır. Aslında bunun başlangıcı 1937’den 
sonra ülkemizde deneysel sosyolojiye karşı doğan ilgiyle de 
alakalıdır. Tek parti dönemiyle başlayan köye politik yön-
den verilen önem, sosyolojide de yöntem açısından yeni bir 
alanın açılmasına neden oluşturmuştur. “Türk Sosyolojisi 
kalkınma sorununu, Batılılaşma yönünde yaşamış olduğu 
değişim üzerinden ele almıştır. Yani köyün kalkınmasını mo-
dernleşmenin önemli bir parçası olarak görmüştür” (Altun, 
2000: 111). Bu yüzden 1950-1960 yıllarında köy çalışmaları 
Batılılaşma yolunda ilerleme çabası içinde olan Türkiye için 
önem taşımaktadır.

Köy çalışmalarının İÜ Edebiyat Fakültesi Sosyoloji 
Bölümü’ndeki tarihçesine baktığımızda Mehmet Yalvaç’ın bu 
kürsüdeki sosyoloji öğretiminin tarihçesinin ele aldığı çalış-
masında verdiği müfredat bilgilerinde köy sosyolojisinin ilk 
kez 1961-1962 öğretim yılında ders olarak okutulduğu bilgi-
sine rastlanmaktadır. Dersi ilk kez Nurettin Şazi Kösemihal 
“Köy ve Şehir Sosyolojisi” adı altında vermiştir (Ertürk, 2008: 
189). Nurettin Şazi Kösemihal’in verdiği bu dersler “Tecrübi 
Sosyoloji” sertifikası içinde yer almaktadır. Köy Sosyolojisini 
Tecrübi sosyoloji anlayışı içerisinde savunan Kösemihal’in ilk 



193

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

yıllarda yaptırmış olduğu bitirme tezlerinde de köy monog-
rafilerin hakim olduğu görülmektedir.

1960’lardan sonra sanayileşme süreci hız kazanan ülke-
mizde, kentleşme ve sanayi toplumu olma yolundaki adım-
larla birlikte ortaya çıkan sorunlar da kendini göstermeye 
başlamıştır. İlerleyen süreçte birçok bitirme tezinde bu durum 
göç ve iskân politikası gibi konu başlıkları altında ele alın-
maya başlamıştır. 1960’lı yılların devamında yapılan çalışma-
lardaki konuların ve yöntemlerin hâkimiyetine baktığımızda 
saha çalışmaları ve sosyometri dikkat çeker. Kösemihal’in bu 
dönemki çalışmalarda sosyometriye bu kadar ilgi duyması-
nın başlıca nedeni arasında bu yöntemin küçük grup ve olay-
lardan son derece önemli sonuçlara ulaşabilme olanağı sağ-
lıyor olma özelliği vardır. Sosyometrinin, sorunları kişilerin 
canlandırma yoluyla, olayı olduğu gibi ortaya çıkarması yani 
sorunu görünür kılıyor olması yönü onun bu yönteme doğ-
ru ilgisini çekmiştir. Sosyometri daha çok fabrika, okul, ye-
tiştirme yurdu gibi kurumlarda uygulama alanı bulmuştur. 
Bunun nedeni bu tarz kurumların toplumun pek çok soru-
nunu mikro düzeyde yansıtıyor olmasıdır. Bir diğer nedende 
ülkemizde 1960’larla artan kırdan kente doğru göçün artması 
Kösemihal için bu yöntemi daha da değerli kılmıştır. Çünkü 
Moreno bu yöntemi göçmenlerin iskân ve uyum sağlayabil-
mesi adına yani göç etmiş oldukları ülkelerde kendiliğinden-
liklerini (spontanété) ortaya koyarak göçmenlerin çevreye 
uyum sağlaması adına kullanmıştır. Bu yönü ile sosyometri 
araştırmacıyı da araştırılan durumu da pasiflikten kurtarır. 
Yani araştırmayı yapan edilgen değil, zümrenin üyeleriyle 
derinlemesine etkileşim içinde olan aktif gözlemci konumun-
dadır. Böylelikle zümrelerin yaratıcı kendiliğini, ilişkilerinin 
nedenleri ve sonuçlarını somut verilerle ortaya koymuş olma-
sı bu yöntemi Kösemihal’in çalışmalarında ayrıcalıklı kılar. 
Bu yöntemin bizim ülkemizde yeterli şekilde ön plana çık-
mamasının sebebi toplumumuzda meydana gelen göçlerin 



194

Hale Nur Uyanık

Batı toplumundaki gibi farklı ülkelerden gelen göçmenlerden 
değil de kendi kültürel dinamiklerimizden ortaya çıkan, eko-
nomik temele dayalı kırdan kente doğru yapılan göçler olma-
sından dolayıdır. Ülkemizde meydana gelen farklı ülkeler-
deki göçler de genellikle eskiden Osmanlı Devleti toprakla-
rına bağlı olan ve kültürel anlamda yakınlık gösteren Balkan 
coğrafyasından olmuş olması Batılı toplumlarda olduğu gibi 
ciddi bir uyum sorununu ortaya çıkarmamasından dolayı ge-
reken ilgiyi görmemiştir. Yöntemin esas ortaya çıkma nedeni 
olan kültürel entegrasyon ve kendini ortaya koymaya yönelik 
koşulları ortaya koymak olduğu için ülkemizde sosyometri 
yöntemine tam olarak ihtiyaç duyulmamıştır.

Sosyometrinin yeteri kadar uygulama alanı görmemesi-
nin bir başka yönü de sosyometrinin yöntem olarak varolu-
şunun altında yatan özelliğinden dolayıdır. Sosyometrinin, 
yöntemsel olarak en önemli özelliği bireylerin ve küçük züm-
relerin kendi hürlüğünü ve spontanlığı ortaya koymasını 
sağlamasını amaçlamaktır. Ancak yöntemin bu niteliği Türk 
toplumu gibi geleneksel yapıyı sürdüren ve kolektif bilincin 
yoğun olduğu toplumlarda uygulama zorluğu yaşar Türk 
toplumu kolektifin oluşturduğu davranış kalıpları etrafında 
tutumlar ortaya koyan bir toplum özelliği taşıyor olmasından 
dolayı yöntem geniş alanda çalışma koşullarını bulamamıştır. 
Yöntemin uygulandığı ve yer edindiği toplumların ortak nok-
tasında bu toplumların artık bireyselleşmiş ve atomik bir top-
lum olma özelliği yatmaktadır. Ülkemizde bu yöntem sadece 
toplumun batılılaşma yolunda göstermiş olduğu en belirgin 
oluşum olan fabrikalaşma, göç ve suç gibi süreçleri analiz etme 
üzerinde azda olsa uygulama alanı bulmuştur. Yöntemin 
her ne kadar ülkemizde uygulama alanı sınırlı olsa da 
Kösemihal’in bu alana yönelik yaptırmış olduğu çalışmaların 
genel olarak uygulama alanlarına baktığımızda Moreno’nun 
yapmış olduğu çalışmalara benzer doğrultuda çalışma alan-



195

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

larında uygulamalar yaptırmış olduğunu görmekteyiz. Bu 
çalışmaların uygulama alanları tıpkı Moreno’nun çalışmala-
rında olduğu gibi yatılı okul, suçlu çocuklar yurdu, işçi site-
leri, fabrikalar ve öğrenci yurtları (Ör: Çemberlitaş Kız Talebe 
Yurdunda Sosyometrik Bir Araştırma, Suçlu Çocuklar Üzerinde 
Sosyal Çevrenin Etkileri vb.) gibi alanlarda gerçekleşmiştir.

Dönem içerisinde sosyometri yöntemi ile yapılmış bi-
tirme tezleri, kürsüde Kösemihal ile özdeşleşmiştir. Çünkü 
kendisi bu yöntemi toplumun dinamiklerini anlama adına 
işlevsel görmüştür. 1960’ların ortasından itibaren artan sana-
yileşme ve beraberinde ortaya çıkan işçi sorunlarına yönelik 
derinlikli çözüm üretmesi ve toplumsal sorunların tıpkı bir 
tiyatro oyunu gibi, olduğu şekilde ortaya koyma anlayışın-
da olmasından dolayı sosyometriyi sorunlara yönelik çözüm 
olarak görür. Kösemihal için sosyoloji, artık katı pozitivizmle 
ve genel-geçer yargılarla toplumun sorunları netleştiremez. 
Genel kaideler çerçevesinde bakan bu makro anlayış çözüme 
yönelik değil tespitler ortaya koymaya yöneliktir. Hâlbuki 
ona göre sosyoloji toplumu mikro düzeyde, toplumsal sorun-
ları da olduğu haliyle derinlemesine gözlemlemeli ve katları-
na inerek toplumsal sorunlara çözümler bulmalıdır.

1967 yılı itibari ile öğrencilerin belli bir kısmında mezu-
niyet tezi araştırması olarak Edebiyat sosyolojisine ait konu-
ları tercih ettiğini görmekteyiz. Kösemihal’in danışmanlığı 
altında çalışan bu öğrenciler Edebiyata sosyolojisine yönelik 
bu çalışmaları daha çok toplumun okuryazarlık durumlarını, 
hangi eser türlerini ve yazarları tercih ettikleri yönünde anket 
uygulaması tekniği ile yapmışlardır. (Kösemihal, 1967: 185).

1968 yılı itibariyle tez çalışmalarındaki yönelim öğrenci 
sorunları, üniversite olayları gibi konular etrafında şekillen-
miştir. Tez çalışmalarındaki incelemelerde 1968 yılına doğru 
gelindiğinde hem dünyada hem de ülkemizde kendini gös-
teren öğrenci olayları, öğrenci boykotları ve bunun etrafında 
şekillenen eylem ve söylemler toplumda ve kamuoyunda ses 
getiren olayların çalışmaların başını çektiğini görmekteyiz. 



196

Hale Nur Uyanık

Bu olayların arka planında yatan temel nedenler o dönem 
tezlerde ele alınmaya çalışılmıştır. 1968 yılında yapılan tez-
lerde öğrenci olayları büyük çoğunlukla kalkınma, ekonomik 
temele dayalı gelir dağılımındaki adaletsizlik, çalışma hakkı 
ve öğrencilerin sorunları gibi konu başlıkları altında ele alın-
mıştır. Nurettin Şazi Kösemihal’i danışmanlığında doktora 
tezi savunan Oya (Sencer) Baydar’da bu süreçten etkilenmiş 
TİP üyesi olması gerekçesi ile doktora tezi senato tarafından 
iptal edilmiştir. Bu durum karşısında Kösemihal, üniversi-
tenin özgür ve özerk bir ortam olması gerekliliğini gerekçe 
sunması ile 1970 yılında akademik yaşamını Cenevre’de alma 
kararını etkiler.

Bu verileri özetlediğimizde Nurettin Şazi Kösemihal’in 
çalıştırdığı tez konularının genellikle köy monografilerine yö-
nelik alan araştırmaları, öğrenci hareketleri, işçiler ve fabrika-
lar gibi toplumsal kalkınmaya ve değişime yol açan hareketle-
ri kapsayan konuların daha çok nicel yönteme ait tekniklerle 
çalışıldığı göstermektedir. 1960’lı yılların başlarında yapılan 
çalışmalarda daha çok köy monografileri ve köy sorunlarına 
yönelik iken 1965 yılı sonrasında fabrikalar, iş ve işçi sınıfı 
sorunları, suç sosyolojisi konularının sosyometri yöntemiyle 
analizinin tezlerde tercih edildiğini görmekteyiz.

Nurettin Şazi Kösemihal’in yönetmiş olduğu tezlerin 
özelliklerini onunla aynı dönem Umumi (Genel) Sosyoloji 
sertifikasında başkanlık yapmış olan Cahit Tanyol’un yönet-
miş olduğu tezlerle karşılaştırarak dönem içerisinde yapılmış 
çalışmalarda benzer ve farklı yönleri ortaya koyduğumuzda 
belli başlı noktalar dikkat çekmektedir. Genel çerçevede ba-
kıldığında yaptırmış oldukları tezlerdeki farklar arasında en 
dikkat çeken hususun yöntem açısından Kösemihal’in sosyo-
metri çalışmalarına ağırlık vermiş olmasıdır. Bu durum dışın-
da genel olarak öğrencilerinin çalıştıkları tez konuları dönem 
itibariyle benzer konular etrafında şekillenmiştir. Elbette ki 
kendi çalışma konularındaki farklılığı ve ayrımların yan-
sımalarını belli başlı tezler üzerinde görmek mümkündür. 
Örnek vermek gerekirse, 1960-1970 yılları arası dönemde C. 
Tanyol’un Türkiye’nin siyasi ve sosyal koşullarına yönelik ça-



197

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

lışmalarının izlerini, çalıştırdığı tezlere de yansıdığını görmek 
mümkündür. Tanyol’un öncülüğündeki tezlerde Türkiye’nin 
siyasi ve sosyal yapısına yönelik çalışmalar Kösemihal’in ön-
cülüğündeki tezlere göre daha fazladır. İki isminde çalışma-
larında köy monografileri başta olmak üzere işçi sorunları, 
sendikalar, öğrenci hareketleri, göç ve suç konuları ve belirli 
gazetelerin haber içeriklerine yönelik içerik analizi çalışmala-
rı mevcuttur. Lakin C. Tanyol’un çalışmalarında Türkiye’nin 
toplumsal yapısına yönelik tarihsel araştırmalar, toprak 
mülkiyeti, siyaset ve Marksizm gibi konular ağır basmakta-
dır. Dönem içerisinde yabancı uyruklu pek çok öğrencinin 
ülkemizde okuduğunu yapılan tez çalışmaları üzerinden 
görmekteyiz. Hem Kösemihal hem de Tanyol’un bu yabancı 
uyruklu öğrencilerine yaptırdığı tezlerde bilhassa İranlı öğ-
rencilerin yoğunluğu dikkat çekmektedir. C. Tanyol’un yö-
netimindeki tezlerdeki yabancı öğrencilerin çalışmalarının 
oranı Kösemihal’in danışmanlığına göre daha fazladır. İranlı 
öğrencilerin çalışmış olduğu konulara baktığımızda daha çok 
kendi ülkelerinin modernleşme serüvenleri ağır basmakta-
dır. Bu öğrenciler ülkelerinin toplumsal yapılarına yönelik 
analizler sunan, kültürel değişimlerini ele alan tezler hazırla-
mışlardır. Tanyol’un çalıştırmış olduğu tezlerin Kösemihal’in 
çalıştırdığı tezlerden ayrı kılan bir diğer farklılıkta Tanyol’un 
1960’lardaki çalışmalarında yöneldiği Ahlak felsefesi üzerine 
yapılmış çalışmalardır bu çalışmalar 1970’lerden sonra daha 
çok toplumsal sorunlara doğru yönelim göstermiştir.

Özetle; dönem içerisinde yapılmış çalışmaları analiz et-
tiğimizde Kösemihal’in yönetiminde yapılmış tezlerin onun-
la aynı dönem kürsüde birlikte çalıştığı Tanyol’un yönetmiş 
olduğu tezlerden ayıran en önemli unsurun “sosyometri” ve 
“edebiyat sosyolojisi” olduğunu belirtebiliriz. Her ne kadar 
1960’ların başlarında Tanyol’un yönetmiş olduğu tezlerde 
konu olarak benzer olayları dönemin ideolojik çerçevesinde 
ele almış olsa da bu durumun 1960’ların sonu 1970’lere doğru 
yapılan tezlerde kırılma gösterdiğini artık ikisinin de kendi 
alanlarına yönelik çalışmalara daha fazla yoğunlaşmış olduk-
larını belirtebiliriz.



198

Hale Nur Uyanık

Nurettin Şazi Kösemihal’in yaptırdığı tez konularının 
hangi sosyolojik kapsamda ne kadar sayıda yaptırdığına ve 
bu tezlerde hangi yöntemlerin tercih edildiğine dair verileri 
ortaya çıkardığımızda aşağıdaki tablolar ortaya çıkmaktadır:
TEZ KONUSUNUN KAPSAMI KONUNUN ÇALIŞILMA SAYISI
İş ve İşçi Sosyolojisi 18
Edebiyat Sosyolojisi 12
Eğitim Sosyolojisi 10
Göç Sosyolojisi 8
İletişim Sosyolojisi 8
Toplumsal Tabakalaşma 7
Köy Sosyolojisi 6
Kent Sosyolojisi 6
Toplumsal Yapı 6
Ekonomi Sosyolojisi 6
Sivil Toplum Sosyolojisi 5
Suç Sosyolojisi 4
Kültür Sosyolojisi 4
Çocuk ve Gençlik Sosyolojisi 3
Aile Sosyolojisi 3
Sosyoloji Tarihi 2
Turizm Sosyolojisi 2
Şahıs Sosyolojisi 2
Toplumsal Hareketler 2
Sanat Sosyolojisi 2
Mekân Sosyolojisi 1
Değerler Sosyolojisi 1
Çalışma Sosyolojisi 1
Siyaset Sosyolojisi 1
Kalkınma Sosyolojisi 1
Türk Modernleşmesi 1
Metodoloji 1
Kadın Sosyolojisi 1
Örf ve Adetler Sosyolojisi 1
Değişim Sosyolojisi 1
Osmanlı Toplum Yapısı 1
Tarih Sosyolojisi 1



199

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Tablo 1: Elde edilen tezlerin incelenmesi sonucundaki 
verilerine göre Nurettin Şazi Kösemihal’in çalıştırmış olduğu 
tez konularının sosyolojik kapsamı ve bu konular üzerine ne 
kadar çalışma yapıldığının sayısı.
TEZ KONULARININ 
ÇALIŞILMA YÖNTEMİ

NİTEL NİCEL KARMA
43 83 1

Tablo 2: İncelenmiş olan 127 tezin konularına göre tercih ettikleri yöntemlerin oranı.

Tablolarda lisans bitirme tezlerinin çalışma konuları ve 
tezde kullandıkları yöntemlerin sayısal verilerinin dağılımı 
yer almıştır. Bu verilerden yola çıkarak 1960’lı yılların baş-
larında yapılan tezlerde konuların önceliğinde ilk sıralarda 
İş ve İşçi Sosyolojisi, Edebiyat Sosyolojisi, Eğitim Sosyolojisi, 
Göç Sosyolojisi ve Köy Sosyolojisi dikkat çeker. Tezlerin ko-
nularını köy monografileri, iş ve işçi sorunları, sendika sorun-
ları ve göç gibi konulardan oluşur. Kösemihal’in yaptırdığı 
çalışmalarda yöntem olarak daha çok nicel yöntem kullanıl-
mıştır. Nicel çalışmalarda teknik olarak en çok anket ve sosyo-
metri tercih edilmiştir. Nitel olan çalışmalarda baktığımızda 
ise ön plana çıkan teknikler daha çok görüşme ve monografik 
çalışmalardır. Nitel alanda yaptırdığı çalışmalarda ise daha 
çok teorik düzeyde kalan edebiyat, iletişim, kültür ve değer-
ler sosyolojisi alanında yapılmış çalışmalar olduğu dikkat çe-
ker. Bu çalışmalar bize bir kez daha Kösemihal’in sosyolojide 
sahaya yönelik çalışmalara önem verdiğini göstermektedir. 
Kendisi de sahaya yönelik çalışmalara ne kadar çok önem 
verdiğini Prens Sabahaddin’in “Türkiye Nasıl Kurtarılabilir?” 
eserinin önsözünde şu ifadelerle belirtmiştir:

“…Ders dönemlerinin ilk sömestrisini Le Play’nin “ Avrupa 
İşcileri” adlı yapıtını incelemeye; birkaç dersimi Le Play oku-
lunun memleketimizdeki etkisine; ilerleyen dönemlerdeki ders-
lerimde ise Paul Descamps’ın yapıtlarının çözümlemesine 
ayırmıştım. 1950 yılından sonra her yıl birkaç dersimi ya da 
seminerlerimi Le Play okuluna ve memleketimizdeki etkisini in-
celemeye ayırırım” (Kösemihal, 1965: 15).



200

Hale Nur Uyanık

Bu ifadelerden de anlaşıldığı üzere Kösemihal’in yöntem 
anlayışı İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji 
kürsüsünde hâkim olan, Z. Gökalp’ten geriye kalmış olan 
sosyolojizim ekolünden tamamen farklı bir yöntem anlayışını 
benimsemiş olduğunu gösterir. Kösemihal’in çalışmaları ko-
nusunda şu tespiti belirtmekte de fayda vardır. Kösemihal, 
Türk sosyolojisinde Durkheim’ın görüşlerine getirmiş olduğu 
eleştirilerle dikkat çeken bir sosyologdur. Akademiye adım 
atmasını sağlayan doktora tezinin konusu dahi Durkheim’ın 
geliştirmiş olduğu sosyoloji anlayışı üzerine yapmış olduğu 
kritiklerden oluşur lakin kendi danışmanlığını üstlenmiş ol-
duğu tezleri daha çok “deneysel sosyoloji” anlayışı çerçeve-
sinde, teoriden ve felsefi konulardan uzaktır. Durkheim’ın 
sosyoloji anlayışına yönelik ne olumlu ne de olumsuz yönde 
bir çalışma yaptırmamış olması dikkat çeken bir durumdur. 
Söz konusu durum üzerine elde edilen bilgiler doğrultusun-
da şunu söyleyebiliriz ki bu durum Kösemihal’in İÜ sosyoloji 
kürsüsünde tecrübi sosyoloji alanında ilerleme isteği ve sos-
yometriyi daha çok tanıtma üzerine gösterdiği bir tutumdur. 
Bu durumun bir diğer sebebi de dönemin sosyal bilimler an-
layışında hakim olan mikro çalışmaların yaygınlık kazanma-
sından ötürüdür. Bu noktada Nurettin Şazi Kösemihal’in da-
nışmanlığında yürütülen tezleri referans olarak ele almakta 
bizlere daha detaylı bilgi sunmaktadır.



201

SONUÇ

Türk Sosyolojisi; kuruluşu, gelişimi ve ilerleyişi süresince 
pek çok önemli fikir insanının ortaya koymuş olduğu görüş-
ler ve ideolojiler yoluyla Türk toplumunun yeniden inşa edil-
mesinde önemli rol oynamıştır. Siyaset, din, kültür, tarih ve 
felsefe ile olan etkileşimleriyle sosyoloji, toplumu anlama adı-
na bir çaba içerisinde olmuştur. Sosyolojiyi başlatan temeller, 
Osmanlı Devleti’nin son dönemlerinde gelişen siyasal, sosyal 
değişimler ışığında ortaya çıkan fikir ve ideolojiler çerçeve-
sinde şekillenmiş olsa da tam anlamıyla işlevsellik kazanması 
yeni rejim olarak Cumhuriyet Türkiye’sini inşa etme süreci 
içerisinde gerçekleşmiştir. Cumhuriyet rejiminin gerçekleştir-
meye çalıştığı laik toplum olma hedefinde sosyal hayat, dil, 
kültür, siyaset ve ideoloji gibi alanlardaki dönüşümlerin top-
luma entegre edilmesinde sosyoloji önemli roller üstlenmiş-
tir. Bu değişim ve dönüm noktaları sürecinde yaşanan Doğu 
– Batı ikiliği, Laik devlet - Din devleti, gibi siyasal ve kültürel 
kimlik oluşturma aşamalarında düşünürler belli ideolojiler 
çizgisinde, sosyolojik yöntem ve teknikler ışığında toplumsal 
değişimi peyder pey gerçekleştirmişlerdir.

Cumhuriyet’in kuruluşu itibarıyla yeni rejim ve dev-
rimler ışığında ilerleyen Türk toplumunun 1940-1970 yılları 
arasındaki siyasal sistemi, akademinin de çizgisinin şekillen-
mesinde rol oynamıştır. Sosyal bilimler konjonktürü, siyasal 
sürecin gidişatıyla eş şekilde ilerleme göstermiştir. Aslında 
bu iki alan birbirini beslemiş ve desteklemiştir. Siyasal düzen 
kendini meşru kılma yolunu sosyolojide bulurken sosyoloji 



202

Hale Nur Uyanık

de toplumsal sorunlara yönelik yöntem ve argümanlarını si-
yasi düzen üzerinden şekillendirmiştir. Bu durum elbette ki 
bilimsel çalışmaların ele aldığı konu ve yöntemler üzerinde 
belirleyici bir durum oluşturmuştur. Devamlı şekilde yeni 
yöntem arayışı içerisinde olan sosyal bilimlerde 1950’li yılların 
sonu 1960’lı yılların başı itibari ile yöntem tercihi Avrupa’dan 
Amerika’ya doğru bir kayma göstermiştir. Bunun başlıca 
nedeni II. Dünya Savaşı sonrasında Avrupa ülkenin verdiği 
ağır kayıplar bir diğeri de buna bağlı gelişen Amerika’nın 
ekonomik, siyasal ve bilimsel olarak birçok açıdan süper güç 
olmasından kaynaklanmaktadır. Artık Avrupa’nın yöntem 
ve tekniği yerine Amerika’nın pozitivist, sistematik, mikro 
bakış açısına dayalı yöntemi çalışmalarda kullanılmaya baş-
lanmıştır. Amerika’nın bilimsel olarak da dünyada hakim 
güç olması, geri kalmış veya gelişmekte olan ülkelerin prob-
lemleri ve ele aldıkları konuların yönünde köklü değişiklikler 
yaratmıştır. Avrupa’nın bilimsel anlayışı felsefeye ve genel 
geçer bakış açısına yönelik çalışmalar ortaya koymaya yöne-
lik iken Amerika’nın bilim anlayışı ise pragmatist daha küçük 
gruplara yönelik fakat daha derinlikli çalışmaların ortaya ko-
yulmasına yol açmıştır. 1950’li yıllar sosyal bilimler yöntem 
olarak sayısal veriler, anket, istatistikler üzerinden ilerleme 
göstermiştir. Bunun nedeni artan kapitalist sistem ve fordiz-
min güç kazanmasından dolayıdır. Çünkü bu iki sistemin 
üretim tarzının ortaya çıkardığı ürün ve işçi verimini hesapla-
ma durumu önem taşımaktadır. Bu dönem işçiler, fabrikalar, 
kalkınma, bilimsel toplum olma yolunda ilerleme ancak nicel 
araştırmalar yoluyla hesaplanmıştır.

Bu süreç içerisinde ele alınan dünya genelinde sosyal bi-
limlerin dikkate aldığı konulara göz attığımızda; kalkınma, 
modernleşme, batılılaşma alanlarına yönelik çalışmalar dik-
kat çekmektedir. Ülkemizde de uygulamalı araştırmalara yö-
neliş ile köy çalışmaları, nüfus temasını ele alan çalışmalar, 
kentleşme ve kent sorunları gibi modernleşme süreci kapsa-



203

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

mında kendini gösteren problemlere çözüm bulma amaçlı 
çalışmalar yoğunluk kazanmıştır. Bu süreç içerisinde gelişen 
farklı ekoller ve paradigmalar da ortaya çıkmıştır. Göçlerle 
ortaya çıkan köye ve kente yönelik ortaya çıkan sorunundan 
dolayı Marksist anlayış çalışmalarda önem kazanmış, Ankara 
ekolü sosyolojiyi sahaya taşıyarak, uygulamalı monografik 
köy çalışmaları yapmıştır. İstanbul ekolünün teori ve felsefe-
ye dayalı yöntem anlayışına karşı bu yeni ekol sosyal bilimler 
alanında bir rekabet ortamı oluşturarak bilimsel alandaki ça-
lışmalarda çeşitliliğinde olmasını sağlamıştır. Bunun dışında 
bahsi geçen dönem içerisinde dergicilik çalışmaları da önemli 
bir şekilde hız kazanmıştır. Yön, Yurt ve Dünya gibi dergile-
ri yayın hayatına başlamıştır. Bu dergilerin alanda kendine 
yer edinmesi ile sosyoloji alanında hakimiyeti elinde tutan 
Sosyoloji Dergisi’ne alternatif olarak, sosyoloji literatürüne 
katkı sağlayan bu dergiler bir çok önemli çalışmayı alana 
kazandırmıştır.

Tüm bu gelişmelerin ışığında sosyolojinin en verimli 
zamanlarına 1960 darbesinin balta vurması, akademik çalış-
maların kısır, tek tipleşmiş bir hal almasına neden olmuştur. 
Artık akademide “laiklik, çağdaşlaşma, devrimlerin uygu-
lanmasına” yönelik çalışmalar hız kazanmaya başlamıştır. 
Bu süreç içerisinde Nurettin Şazi Kösemihal de düşünceleri, 
çalışmaları ve eserleriyle dönemin önem taşıyan isimlerinden 
biri olarak karşımıza çıkar. Kösemihal ismini ayırt eden en 
önemli özellik, Durkheim Sosyolojisine yönelik geliştirdi-
ği eleştirel görüş ve fikirler olmuştur. Bu yönüyle Türk sos-
yolojisinde hakim olan Durkheim ekolü ve bizde en önemli 
temsilcisi olan Gökalp’in mensubu olduğu “dayanışma” ya 
(tesanüd) dayalı toplum anlayışının karşına koyduğu “so-
mut toplum” (concrete society) anlayışının yaratmış olduğu 
toplumu derinlemesine ele alınmasına vurgu yaptığı anlayış, 
onu Türk sosyolojisinde önemli kılan unsurun başında gelir. 
Kösemihal, sosyolojide tekli sebeplere dayalı olan anlayışın 



204

Hale Nur Uyanık

aksine çoğulcu sebeplere dayanan bir anlayışın toplumu an-
lama yolunda derinlikli ve detaylı veriler verdiği görüşünde-
dir. Toplumu sadece tek bir noktadan değil pek çok perspek-
tiften inceleyen mikro bakış açısını savunarak Türk sosyoloji-
sine farklı bir yorum kazandırmıştır.

Nurettin Şazi Kösemihal’in bu bakış açısına sahip olma-
sını sağlayan onun sosyolojik yöntem ve anlayışı etkileyen 
iki isim önem taşır ki bunlar “Gurvitch” ve “Moreno” dur. 
Kösemihal aynı zamanda bu iki ismi Türk sosyolojisine kazan-
dıran isimdir. Onların yöntem anlayışlarını, yapmış oldukları 
çalışmaları Türkiye’ye taşıyarak Türk sosyoloji literatürüne 
kazandırmıştır. Gurvitch’in toplumu katmanlara ayırarak 
derinlemesine ele aldığı yöntem ve bakış açısını kullanarak 
Durkheim’ın görüşlerine karşı fikirlerini ortaya koymuştur. 
Moreno’nun “Sosyometrinin Temelleri” eserini Türkçeye tercü-
me etmekle kalmamış kitabın önsözünde Sosyometri’yi geniş 
çapta tanıtıcı bir makale de yazarak katkıda bulunmuştur. 
Moreno’nun sosyolojiye kazandırdığı psikometri, sosyomet-
ri yöntemlerini pek çok çalışmasında ele almış, üzerine ma-
kaleler yazarak bu yöntemi kongrelerde tanıtmıştır. Kendisi 
bizzat yurtdışında da Moreno’nun çalışmalarına yerinde ka-
tılıp, destek verdiği için onur madalyası ile şereflendirilmiş-
tir. Kısacası Kösemihal, Moreno’nun eserinin ve yönteminin 
aktarmacılığını yapmıştır.

Nurettin Şazi Kösemihal, Ankara ekolüne mensup sos-
yologlar gibi doğrudan bir Amerikan sosyolojisi anlayışında 
olmasa da etkilenmiş olduğu sosyologlar olan Gurvitch ve 
Moreno’nun yöntem anlayışı çerçevesinde bu ekolün yöntem 
ve anlayışını dolaylı yoldan benimsemiş olduğunu söyleye-
biliriz. Bu ekolün yöntem anlayışında yatan anlayışın bilim-
sellik ve küçük grupları derinlemesine yönelik ele alış biçi-
mi Avrupa Sosyolojisinin katı, genellemeci yapısının aksine, 
sosyal bilimlere katmış olduğu esneklikten dolayı Amerikan 
sosyolojisi, Kösemihal’in övgüsünü almıştır.



205

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Türk sosyoloji literatürüne kazandırdığı somut toplum 
anlayışıyla bireyi yaşadığı toplum içerisindeki fizik dünya, 
biyolojik dünya, psikolojik ve sosyolojik dünyadan ayrı gör-
meyip toplumu bu ilişkiler sürecinden geçen kendiliğinden 
yaratıcılığa sahip bir unsur olarak ele almıştır.

Nurettin Şazi Kösemihal’in çalışmalarını dönemlere 
ayırarak incelediğimizde 1940’lı yılların başlarını kapsa-
yan çalışmalarında Avrupa sosyolojinin hâkimiyetini gö-
rürüz. Felsefeye ve teoriye eğilim gösteren bir sistem içinde 
Durkheim’ın görüşlerine yönelik eleştirilerle yol almıştır. 
1950 döneminde Gurvitch, Moreno gibi isimlerin düşünceleri 
ve yöntemlerinden etkilenerek yapmış olduğu çalışmalarda 
daha çok Amerikan sosyolojisi, robotlaşma, bireysel yaratı-
cılık ve kendiliğindenlik gibi konulara yönelmiştir. Bunun 
içinde yurtdışına giderek Moreno’nun sosyometri derneğine 
üye olarak sosyometri yöntemi öğrenmiş ve ülkemize tanıt-
ma gayreti içinde olmuştur. 1960’lar ile artık Türkiye’nin so-
runlarına daha çok yöneldiğini köy çalışmaları ve monografi 
yöntemi, ATÜT konusu, Batılılaşma, modernleşme, devrim-
ler, din ve laiklik gibi konulara yönelik çalışmaları daha çok 
kaleme almıştır.

Nurettin Şazi Kösemihal, ideoloji ve siyasi yönüyle bir 
Yön Dergisi mensubu olarak sosyalist, anti-emperyalist görüş 
içerisinde yer almasına rağmen sosyolojide yöntem açısın-
dan Amerikan ekolünün yapısal işlevselci anlayışı çizgisinde 
sosyoloji anlayışını ve yöntemini şekillendirmiştir. Bu duru-
mu 1960’larda var olan siyasi ve ideolojide hakim olan aynı 
zamanda da sosyal bilimlerde yöntem anlayışında hakim 
olan güce yönelim olarak değerlendirebiliriz. Keza 1960’lar 
Türkiye’sinde hakim olan ideoloji sosyalist, anti emperyalist 
görüş iken; sosyal bilimlerde ve birçok alanda egemen güç 
olan Amerika’nın bilimsel yöntem anlayışına mensup olması 
benzer noktadan okunabilir. 1950-1960 arasındaki dönemde 
sosyal bilimlerde hegemonya oluşturan bu ekolün giderek 



206

Hale Nur Uyanık

evrensel bir hal kazanmasından dolayı Türkiye’de de bu eko-
lün yaygınlaşmasında kendisi öncülük yapmıştır. Sosyometri 
yöntemini de ülkemize tanıtmış olması da evrensel bir sos-
yoloji anlayışını benimsemiş olmasından kaynaklanır. Bu ne-
denle Kösemihal sosyoloji çalışmalarında milli ve Türk toplu-
munun dinamiklerine yönelik kavramlar ve tespitler ortaya 
koymaktan uzak, salt Batının gelişim sürecine benzer bir süre-
ci topluma endeksleyen bir sosyoloji anlayışına sahip olduğu-
nu belirtebiliriz. Onun sosyoloji anlayışı evrensel olan, dünya 
genelinde hakim olan paradigmalar, yöntem ve kavramlar 
etrafında şekil almıştır. Bu yüzden Kösemihal’in yaptırdığı 
çalışmaların kendi döneminde birlikte çalıştığı C. Tanyol’un 
yaptırmış olduğu çalışmalardan ayrılır. Kösemihal, sosyoloji-
nin sahadan kopuk, var olanı incelemeden ziyade var olması 
gerekene yönelik yapılan sosyoloji anlayışında kırılma yaşa-
tarak ve sosyolojiyi sahada var etmeye çalışmıştır.

Nurettin Şazi Kösemihal’in dönemin popüler ekolü olan 
Amerikan sosyolojisi anlayışına yönelişi onun kendinden 
önceki sosyologlar gibi “aktarmacı” bir yol izlediğini göster-
mektedir. Amerikan toplumunun tarihsel süreci içerisinde 
yaşamış olduğu problemlere yönelik çözüm olarak geliştir-
diği sosyometri yöntemi, II. Dünya Savaşı’nı fiili olarak ya-
şamayan Türk toplumuna entegre etme çabası havada asılı 
kalmıştır. Çünkü Amerikan toplumunun yaşamış olduğu 
göç dalgası, büyük ekonomik buhran vb. gibi büyük çapta 
köklü değişim süreçleri üzerinden şekillenen sosyometri yön-
temi bizim toplumumuzda tutunacak zemini bulamamıştır. 
Kösemihal her ne kadar belli çalışmalarla, seminerle, tezlerle, 
ödevlerle bu yöntemi uygulanabilir kılma çabası içerisinde 
olsa da toplumumuzda gelişen olayları anlama adına yöntem 
olarak yeterli talebi görmemesi ve işlevsiz kalması sosyomet-
rinin sadece teorik bir zeminde tanınmasına yol açmıştır.

Nurettin Şazi Kösemihal’in sosyolojiye kazandırmaya 
çalıştığı bir diğer alanda 1960’larla birlikte Amerikan bilim 



207

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

dünyasının eğilim gösterdiği sibernetik bilimi olmuştur. 
Kösemihal bu bilim dalını sadece robotun sosyolojik okuma-
sı olarak ele almış, insan ile benzerlik ve farklılık gösterdiği 
durumları daha çok problem edinmiştir. Her ne kadar robot-
ların ve makinelerin toplumdaki işlevlerine değinerek dönem 
içerisindeki sosyolojik çalışmalar adına yeni bir pencere aç-
mış olsa da makineleşme ve teknolojide ilerlemeyi sağlayan 
bu güce dair kavramlar ve analizler oluşturmada yetersiz 
kalmıştır. Ayrıca sibernetik biliminin ilerleyişinin toplumsal 
yapıyı şekillendirişi, toplumsal yapıya etki edecek olası so-
nuçları sosyolojik zeminde açıklamada yetersiz kalmıştır.

Nurettin Şazi Kösemihal’in Türk sosyolojisine en büyük 
katkısı tartışmasız sosyolojinin sahip olduğu determinist yak-
laşımını kırmak adına savunduğu çoğulcu (plütarist) yöntem 
anlayışını kazandırmak olmuştur. Kösemihal’in, toplumsal 
bir olayı salt belli bir nedene oturtmak yerine pek çok para-
metreyi hesap ederek toplumu derinlerine inerek anlamayı 
savunan yaklaşımı kendi döneminde var olan genel görüşe 
karşı bir yenilik oluşturmuştur.

Türk Sosyolojisi her ne kadar ülkemize gelişinden bu 
yana batının yöntem ve anlayışını aktarmaya dayalı bir yol 
izlemiş olsa da Ziya Gökalp’in Türkleşmek, İslamlaşmak, 
Muasırlaşmak üçleme (trinity) anlayışı keza Hilmi Ziya 
Ülken’in Anadoluculuk felsefesi gene bizim toplumumuzun 
dinamiklerine uygun kalkınma ve ilerlemeye dair görüşler 
olma özelliği taşır. Nurettin Şazi Kösemihal’in ise toplumu-
muzun gelişmesi ve ilerlemesi yönünde ortaya koyduğu 
düşüncelerin pek çoğu tercümelerle aktarılmakla kalmıştır. 
Batının ilerleme yolunu form olarak alıp toplumun dinamik-
lerine entegre etme yolunu tercih etmiştir.

Kendisi Türk modernleşmesi ve toplumsal değişmeye yö-
nelik Türkiye’nin devrimlerle, toplumsal unsurlarıyla bilimin 
yolunda ilerleyerek, Batı toplumundaki gibi felsefi düşünce-



208

Hale Nur Uyanık

ye dayalı olarak gelişen yaratıcı kendiliğindenliğimizi ortaya 
koyarak, katı ve dogmatik gördüğü din yerine felsefe, deney 
ve gözlem çizgisinde ilerleyerek toplumun devamlılığını sağ-
layacağı görüşüne sahiptir. Türk toplumunun Batılılaşma ve 
modernleşme serüvenini Batı’nın kendi içinde yaşamış oldu-
ğu Aydınlanma, Reform, Rönesans gibi olaylara benzerlikte 
bir süreç yaşayarak ulaşabileceğine vurgu yapmıştır. Bunun 
yolunun da tıpkı onların izlediği yollar olan Latince tercü-
meler yerine kendisi öz Türkçeye ait olan kaynakları tercü-
me etme, dinde sekülerleşme ve laikleşmek içinde Kur’an-ı 
Kerim’in Türkçe meallerinin yapılması gibi benzer faaliyetler 
içerisinde olması gerektiği düşüncesini savunur.

Nurettin Şazi Kösemihal’in modernleşme ve batılılaş-
ma hakkında ifade ettiği bu görüşlere başta Türk Devrim 
Ocağı’nda gerçekleştirdiği konferanslardan, uluslararası 
katıldığı kongrelerden ve gazete köşelerinde kaleme aldı-
ğı makalelerinden ulaşmak mümkündür. Kösemihal, Türk 
toplumunun kalkınmasına ve sorunlarının çözülmesi adına 
Kemalizm ve Sosyalizm gibi ideolojileri benimsemiş ve ya-
zılarında da kalkınmış bir toplum olabilmemiz adına bu ide-
olojilerin kıstaslarının toplumda tezahür edilmesine vurgu 
yapmıştır. Kösemihal, Atatürk devrimlerini ülkenin muasır-
laşması adına izlenilecek tek yol olarak görür. Keza onun için 
Batılılaşmak ve laikleşmek devrimlerin yolundan ayrılma-
maktır. Bunun yolunun da Doğu’nun gelenekselliğinden sıy-
rılarak kendi öz bilincimiz ve öz Türkçeye sarılarak yapabile-
ceğimize dair görüşlerini çoğu çalışmasında dile getirmiştir.

Bir akademisyen olarak en çok eser verdiği dönemde ça-
lışmaları 1960 darbesi ve 1971 muhtırası süreçlerinden etki-
lenmiştir. O dönem içerisinde yaptığı çalışmalar, yer aldığı 
Yön grubu ve Sosyalist Kültür Derneği üyeliği etrafında şekil-
lenmiş, daha çok işçi hareketlerine ve işçilerin önemine yöne-
lik çalışmalar ortaya koymuştur. Toplumun modernleşmesi 
ve yüzünü reformlar ışığında Batıya çevirmesi gerekliliğini 
pek çok çalışmasında savunmuştur.



209

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

Nurettin Şazi Kösemihal ideolojilere toplumun belli bir 
kimliğe sahip olması noktasında önem vermiş olsa da kendisi 
ideolojiyi dayatmaya yönelik çalışmalar ortaya koymamıştır. 
Kösemihal’in daha çok akademik çalışmaları ve uygulamalı 
yöntem alanını tanıtmaya yönelmiş olma özelliği ağır basar. 
Kösemihal sosyolojinin daha çok yöntem düzeyinde gelişim 
göstermesi çabası içinde olmuştur. Bunun için sosyometrinin 
ilerlemesine gayret göstermiştir. Çünkü ona göre toplumları 
ayakta tutan şey yaratıcı kendiliğindenliğin oluşmasıdır. Bu 
nedenden dolayı da yeni güç unsurları olarak gördüğü robot-
lar ve sibernetik bilimine büyük önem vermiştir.

Sanatçı kimliğini de birçok çalışmasında ortaya koyan 
Kösemihal, sanatın ve edebiyatın bireyler ve toplumlar üze-
rinde yaratıcılığı arttırdığını ve toplumların en güçlü bilgi 
taşıyıcısı olarak işlev gösterdikleri fikrini savunur. Keza ken-
disi de bu alanlarda büyük katkılar sunmuş bir isimdir. Onun 
anlayışına göre sanat ve fikir işçileri toplumdaki zümrelerin 
kendini ifade etmesinde ve bu ortaya konulan yaratıcı unsur-
larında toplumu bir arada tutan özel güçler olduğuna vurgu 
yapar. Kendisi de keman sanatçısı olan Kösemihal, yurtiçi ve 
yurtdışında eşi ile birlikte verdiği birçok konserle adından 
söz ettirmiştir. Aynı zamanda ülkemizde önemli sanatçıların 
yetişmesinde de destek ve öncü olmuştur. Sanatı bir ülkenin 
modernleşmesi adına en güçlü alan olarak gören Kösemihal, 
edebiyat sosyolojisinin ders olarak sosyoloji kürsüsünde oku-
tulmasında da öncü olmuştur.

Sonuç olarak Kösemihal, Türk sosyolojisinde yapmış ol-
duğu çalışmalar ve görüşleriyle Türk sosyoloji tarihinde isim 
yapmış sosyologlar arasında yerini almıştır. Kösemihal’in bi-
limsel anlayışında herhangi bir yapısal kurum, ideolojik ve 
siyasi herhangi bir konjektüre rastlamamaktayız, lakin onun 
da toplumsalı açıklama, toplumun gelişim dinamiklerinin 
“Batılılaşma”, “laiklik”, aklı mutlaklaştırmaya dayanan “po-
zitivist” bir yaklaşımla açıkladığını söyleyebiliriz. Yazdığı 



210

Hale Nur Uyanık

eserler ve ortaya koymuş olduğu fikirlerle aynı zamanda sos-
yoloji literatürüne kazandırdığı birçok yabancı eserlerin çevi-
risiyle, katılmış olduğu ulusal ve uluslararası kongrelerle, ga-
zete ve dergilerdeki sayısız köşe yazılarıyla döneminin aktif, 
üretken sosyologlarından biri olarak karşımıza çıkar. Tezin 
önemle vurgulamaya çalıştığı şey İÜ sosyoloji kürsünde bu 
isimlerin vasıtasıyla bir geleneğin oluştuğu mu oluşama-
dığı sorunsalı ele alınmıştır. İstanbul Üniversitesi Sosyoloji 
Bölümünün her ne kadar Gökalp ekolünün temsilcisi olarak 
bahsetsekte bu çizginin yöntem ve ele alınan konular açısın-
dan dönemin toplumal koşullarında meydana gelen değişim 
ve dönüşümüne göre şekil alması ve belli bir geleneği sürdü-
remediğinin göstergesidir. Bu durumu Kösemihal’in, Ülken 
ve Tanyol’dan farklı olarak mikro sosyolojiye yönelmesi üze-
rinden de okuyabiliriz.

Nurettin Şazi Kösemihal’in hem kendi çalışmalarına 
özellikle de yaptırmış olduğu bitirme tezlerine bakıldığında 
sosyolojinin küçük grupların bağımsızlığı üzerinde orijinal 
deneyler yapabilme olanağını sağlayan çalışmalara yönelmiş 
ve bitirme tezlerini de bu doğrultuda yönetmiş olması bu ça-
lışma yöntemini diğer isimlerden daha istikrarlı bir şekilde 
savunuyor olması onu Amerikan sosyolojisinin yaygınlaştır-
dığı mikro sosyoloji anlayışının İÜ’deki en önemli temsilcisi 
olma özelliğini taşımasını sağlar. Lakin ülkedeki genel sos-
yolojik anlayışın temelinde devam eden Kıta Avrupa’sı ge-
leneğinin köklenmiş olması hem Kösemihal’in çalışmalarının 
bu köklerden kopamamasına etki etmiş hem de ayrı kökler 
salarak bu alanı yeterli şekilde tasvir edici çalışmalar ortaya 
koyamayarak onu tamamen bu alanın öncü ismi olması duru-
munda sadece uygulamalı yöntemin tanıtıcısı olarak kalması-
na sebep olmuştur.



211

EKLER
EK-1: NURETTİN ŞAZİ KÖSEMİHAL ESERLERİNİN 

BİBLİYOGRAFYASI27

A)	 KİTAPLAR

Allah Nedir? , İstanbul, Numune Matbaası, Temmuz 1935.

Mantık, Devlet Matbaası, Birinci Baskı (1945), İkinci Baskı 
(1947).

Sosyal Doktrinler Tarihi, I-II, (1947).

Sosyal Doktrinler Tarihi III, İstanbul, Keteon Matbaası 
(1948).

Sosyoloji Tarihi, İstanbul, Fakülteler Matbaası, Edebiyat 
Fakültesi Yayınları, (1956).

Sanat ve Düşünce, İstanbul, Anıl Yayınevi (1957).

B)	 TERCÜMELERİ

Protagoras (Platon), Birinci Basım: Ekspres Matbaası 
(1940), İkinci Basım (1943).

Lakhes (Platon), Birinci Basım: Devlet Matbaası (1942), 
İkinci Basım: Devlet Matbaası (1958).

Kharmides (Platon), Devlet Matbaası (1949).

Sosyolojinin Bugünkü Temeyülü (G. Gurvitch), İstanbul, 
Edebiyat Fakültesi Yayınları (1949).

Sosyal Determinizmin Çeşitleri ve İnsan Hürlüğü (G. 
Gurvitch), İstanbul, Fakülteler Matbaası (1958).

Tecrübi Sosyoloji (Paul Descamps), İstanbul, Pulhan 
Yayınları, (1950).

Sosyometrinin Temelleri (J. L. Moreno)- Nurettin Şazi 
Kösemihal’ın Girişiyle-İstanbul, Edebiyat Fakültesi Yayını 
(1962).

27 Bu Bibliyografya, H. Uğurol Barlas’ın “Nurettin Şazi Kösemihal: Biyografi-
Bibliyografya” (1963) eserinden yararlanılarak hazırlanmıştır.



212

Hale Nur Uyanık

C)	 TÜRKÇE ARAŞTIRMALARI

Durkheim Sosyoloji Üzerine Kritik Bir Deneme, İstanbul, 
(1946).

Avrupa İşçilerinden bir Monografi Örneği, İstanbul, 
(1949).

Memleketimizde Tecrübi Sosyolojinin Doğuşu ve 
Gelişmesi, (1950).

Karataş Köyü Monografisi, (1950).

Büyü ve Din Probleminin Bugünkü Durumu, (1952).

Sosyal Realitenin Analizi, (1953).

Gurvitch Sosyolojisi I. Sosyolojinin Yanlış Problemleri, 
(1954).

Gurvitch Sosyolojisi II. Derinliğine Sosyoloji, (1956).

Gurvitch Sosyolojisi III. Mikrososyoloji, (1958).

XVI. Milletlerarası Sosyoloji Kongresi, (1956).

Fransa’da Sosyolojinin Doğuşu ve Le Play Okulu, (1958).

Sosyometri, Sibernetik, Mikrososyoloji, (1959).

Moreno Psikodrama Metodu İle Bir Hasta Kemancıyı 
Nasıl İyi Etti? (1960).

Sanat ve Fikir İşçileri, (1961).

Sosyometrinin Temelleri (Önsöz), (1961).

D)	 İNCELEME (İNGİLİZCE)

“Sociometry, Cybernetics”, New York, 1959, (Group 
Psychotherapy Dergisi, çıkaran: Moreno- Beacon House).

“Cybernetics, Sociometry, Microsociologie” Nürnberg 
(1959).

“ The Analysis of a Concrete Society” (1960), İstanbul.

“The Assimilation of Occidental Civilization in Turkey” 
(1960), İstanbul.

“ Art Workers and Mental Workers” (1962), Nürnberg.



213

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

E)	 İNCELEME (FRANSIZCA)

“La Naissance et L’Evolution de la Sociologie en 
Turquie” (1952), İstanbul, (Actes du XV e Congrés de l’Insti-
tut İnternational de Sociologie).

“Deux Points de Vue Sur la Réalite Sociale” (1954), Gap, 
(Actes du XVIéme Congrés de l’Institut İnternational de 
Sociologie), Imprimerie Louise Jean.

“Pour une Classification des Doctirines Sociologiques” 
(1954), Gap, (Actes du XVIéme Congrés de l’Institut 
İnternational de Sociologie), Imprimerie Louise Jean.

“Le Play et son Ecole” (1954), Gap, (Actes du XVIéme 
Congrés de l’Institut İnternational de Sociologie), Imprimerie 
Louise Jean.

“L’Ecole de Le Play et son Influence en Turquie”, Paris, 
(1956), (Tirage a part du: Recuelis D’ Etudes Sociales, a la 
Mémoire de Fréderic Le Play Edition: Picard).

“L’Assimilation de la Civilisation Occidantale en 
Turquie”, Beyrut, (1958), (Tirage a part du XVIIéme Congrés 
de L’Institut International de Sociologie).

“La Sociologie de la Technique” Beyrut, (1958), (Tirage 
a part du XVIIéme Congrés de L’Institut International de 
Sociologie).

F)	 MAKALELER (Dergi ve Gazetelere Göre)

Sosyoloji Dergisi

1.6.1946, Sayı: 3, “Durkheim Sosyoloji Üzerine Kritik Bir 
Deneme”.

15.6.1949, Sayı: 4-5, “Sosyolojinin Bugünkü Temayülü”.

15.6.1949, Sayı: 4-5, “Le Play’in Bütçe Monografilerinden Bir 
Örnek”.

Ekim, 1950, Sayı: 6, “Memleketimizde Tecrübi Sosyolojinin 
Doğuşu ve Gelişmesi”.



214

Hale Nur Uyanık

Ekim, 1950, Sayı: 6, “Karataş Köyü Monografisi”.

Ekim,1950, Sayı: 6, “Kitap Tahlilleri”.

30.9.1952, Sayı: 7, “Büyü ve Din Probleminin Bugünkü 
Durumu”.

15.12.1953, Sayı: 8, “Sosyal Realitenin Analizi”.

15.10.1954, Sayı: 9, “Gurvitch Sosyolojisi - I”.

10.11.1956, Sayı: 10-11, “Gurvitch Sosyolojisi – II”.

10.11.1956, Sayı: 10-11, “Kitap Tahlilleri”.

10.11.1956, Sayı: 10-11, “16. Milletlerarası Sosyoloji 
Kongresi”.

1.11.1958, Sayı: 12, “Gurvitch Sosyolojisi – III”.

1.03.1959, Sayı: 13-14, “Cybernetics, Sociometry 
Microsociologie”.

15.11.1960, Sayı: 15, “ Moreno Bir Kemancıyı Nasıl İyi Etti?”.

15.11.1960, Sayı: 15, “The Assimilation of Occidental 
Civilisation in Turkey”.

15.11.1960, Sayı: 15, “The Analysis of a Concrete Society”.

15.11.1961, Sayı: 16, “Sanat ve Fikir İşçileri”.

15.11.1961, Sayı: 16, “Sosyometrinin Temelleri (Önsöz)”.

Türk Folklor Araştırmaları Mecmuası

01.03.1962, “M. R. Gazimihal’in Ölümü Dolayısıyla”.

Yeni Adam Mecmuası

01. 08.1934, Sayı: 33, “ Kaç Türlü Gülme Vardır”.

30. 08. 1934, Sayı: 35, “Aşk Açlıktan mı Gelmiştir?”.

04.10. 1934, Sayı: 40, “Freudizm ve Ahlak”.

“05.09.1935 den 01.08.1935’e kadar : Sayı 71 den 83 ‘e ka-
dar Allah Nedir? ( Tefrika )”

Müzik ve Sanat Hareketleri Mecmuası

01. 09. 1934, Sayı: 1, “Keman Virtüözlüğünde Metot Farkları”.



215

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

01.11. 1934, Sayı: 3, “İstidat Kolaylık Değildir?”.

15.05. 1935, Sayı: 9, “Keman Sanatı”.

Kültür Haftası Mecmuası

04.03. 1936, Sayı: 8, “Ankara Halkevinde Konser”.

18.03. 1936, Sayı: 8, “İki Görüş”.

Ağaç Mecmuası

23.05.1936, Sayı: 8, “Dayak”.

Tanin Gazetesi

22. 02. 1945, “Baltacıoğlunun Sosyoloji Kitabı”.

Varlık Mecmuası

15. 10. 1936, Sayı: 79-80, “Felsefe Tarihinden Çıkarılan 
Neticeler”.

01. 04.1941, Sayı: 186, “Goethe’ye Ait Bir Çocukluk 
Hatırasının Analizi”.

15. 04.1941, Sayı: 178-196, “Lakhes” (Platon’dan Tefrika).

01. 01. 1945, Sayı: 276-277, “Ankara Radyosunun Yeni 
Musiki Neşriyatı”.

01.02.1945, Sayı: 278-279, “Baltacıoğlu’nun Sosyoloji Kitabı”.

01.06.1945, Sayı: 286-287, “Viyolonist Necdet Remzi Atak”.

Oluş Mecmuası

09.01.1939, Sayı: 2’den -19’a kadar, “ Protagoras” 
(Platon’dan Tercüme).

04. 06.1939, Sayı: 23, “Tabiat Karşısında İnsan”.

İlk Öğretim Mecmuası

30.09.1941, Sayı: 94, “Servet Berkin İçin”.

29.01.1942, Sayı: 100, “Matematik Disiplinin Önemi”.

01. 07. 1942, Sayı: 110, “ İlk Çağ Felsefesi”.

15. 06. 1943, Sayı: 133-134, “Orta Çağ Felsefesi”.

01.10. 1943, Sayı: 139-140, “Yeni Çağ Felsefesi”.



216

Hale Nur Uyanık

01.05. 1944, Sayı: 153-154, “İngiliz Felsefesi”.

Ulus Gazetesi

08.09.1941, “Servet Berkin İçin”.

19.10.1944, “Musikimizde Tanzimat İkiciliği –I”.

20.10.1944, “Musikimizde Tanzimat İkiciliği –II”.

06.05.1945, “Necdet Remzi Atak ve Öğrencilerinin Konseri”.

Akşam Gazetesi

30.09.1948, “Viyolonist Karl Berger”.

Arş Haftalık Gazetesi

18.11.1949, “İlim Adamı, İlim Yobazı”.

Yeniden Doğuş Mecmuası

01.01. 1949, Cilt: 4, Sayı: 4, “Manevi Mefhumlarımız”.

01.04. 1949, Cilt: 4, Sayı: 6, “İyilik Mefhumu Hakkında”.

Sosyoloji Dünyası

30.09.1952, Sayı: 2, “Paris’te Sosyoloji Hareketleri”.

01.07.1953, Sayı: 3, “İlim Gözüyle Büyü ve Din”.

Yeni Sabah Gazetesi

24.12.1949, “Akıl Gözüyle Musikimiz”.

31.12.1949, “Bir Musiki Dergisi”.

07.01.1950, “Musikicilerde Sahne Korkusu”.

14. 01. 1950, “Jacques Thibaud”.

21.01.1950, “Musikimizin Son Elli Senelik Gelişmesi”.

Meydan Dergisi

15.04.1960, Sayı: 1, “Amerika’dan İnsanlığa Ne Kalacak?”.

Din Yolu Dergisi

17.05.1956, “Nurettin Şazi Kösemihal Din İçin Ne Diyor?”.

Cumhuriyet Gazetesi

04.10.1947, “Karl Berger’in Ölümü”.

25.08.1949, “Nurullah Ataç ve Edebiyatımız”.



217

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

09.09.1949, “İstanbul Radyosu Faaliyete Geçerken”.

03. 04.1956, “Ataç’ı Dinlerken”.

11.01.1957, “Devrimimiz ve Musikimiz”.

14.06.1957, “Bana Göre Ataç”.

03.07.1957, “Prens Sabahaddin”.

28.08.1957, “Toplumları Durduran ve İlerleten Güçler”.

28.10.1957, “Beyrut’ta Toplanan XVII. Sosyoloji Kongresi: Üç 
Üniversitesi Olan Şehir: Beyrut”.

07.11.1957, “Beyrut’ta Toplanan XVII. Sosyoloji Kongresi: 
Kongrenin Açılış Töreni”.

03.12.1957, “Beyrut Kongresinde Devrimlerimiz İle İlgili 
Tartışma”.

13.12.1957, “Benzetme Üzerine”.

25.02.1958, “Sosyolojinin Yeni Meselesi: Robotlara Karşı 
Açılan Savaş”.

14.03.1958, “Robotlar Bilimi Cybernetics Nasıl Doğdu, Nasıl 
Gelişti ?”.

04.04.1958, “İnsanı Robotlaşma Tehlikesine Karşı Koruyacak 
Yeni Bilim: Sosyometri”.

14.04.1958, “ İnsanı Robot Yaratmaya Sürükleyen Sebepler 
Nelerdir?”.

23.05.1958, “Akıl Hastalarının Tiyatro İle Tedavi Yolu” .

10.06.1958, “Tedavi ve Bilim Metodu Olarak Tiyatro: 
Psikodrama-Sosyodrama”.

15.01.1960, “Amerika’da Otomobil Devrimi”.

06.02.1960, “Otomobilin Getirdiği Yenilikler”.

10.02.1960, “Amerikan Endüstrisinde İnsan”.

10.02.1960, “1900’ün ve Bugünün Amerikası”.

14.03.1960, “Amerika’da Reklamcılık ve İnsan Bilimleri”.

25.04.1960, “Amerika’da Seçim ve Bilim”.



218

Hale Nur Uyanık

“03.09. 1960, “Üniversitelerde Edebiyat Fakültesinin Önemi”.

Yeni İstanbul Gazetesi

20.03.1951, “İdil Biret”.

28.04.1951, “Leopold Lévy’nin Paris’teki Resim Sergisi”.

29.05.1951, “Ayla Erduran-Suna Kan”.

03.07.1951, “Hasan Kaptanın Paris Sergisi”.

25.01. 1952, “İdil Biret”.

14.03.1952, “Ayşegül Sarıca”.

31.03.1952, “Paris’te Sosyal Münasebetler”.

16.04.1952, “Paris’in Göze Batan Adetleri”.

26.04.1952, “Fransa’nın Kalkınmasını Geciktiren Amiller”.

06.05.1952, “Batı Medeniyeti ve Biz”.

18.05.1952, “Toplulukların Zihniyeti ve Maddi Kurumlar”.

01.06.1952, “İlim Bakımından Irkçılığın Bugünkü Durumu”.

20.06.1952, “Cemal Reşit Bey’in Paris’teki Konseri 
Münasebetiyle”.

20.07.1952, “Paris’te Sosyoloji Araştırmaları Çalışmaları”.

25.08.1952, “Paris’te Hür İlim Kurumları”.

23.10.1952, “Ekonomik İstihsal Tekniği”.

10.12.1952, “Çok Yazık Oldu Halkevlerine”.

23.12.1952, “Dedelerimizin Çıkmazından Kurtulmaya Çalışan 
Gençlik”.

14.01.1953, “Edebiyat Fakültesi”.

26.03.1953, “Halit Şazi Kösemihal: 1”.

27.03.1953, “Halit Şazi Kösemihal: 2”.

27.06. 1953, “Cemal Reşit Bey’in Madrid Konserleri”.

03.07.1953, “Türkiye’de Sosyolojinin Doğuşu ve Prens 
Sabahatddin’in Yeri”.

04.07.1953, “Prens Sabahaddin’in Hayatı ve Sosyolojisi”.



219

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

25.07.1953, “Bir Yolculuk Hatırası”.

25.09.1953, “İdil Biret-Suna Kan”.

03.10.1953, “Paris Kahveleri”.

17.10.1953, “Nice-Mavi Kıyı”.

24.10.1953, “Gerard Kantargian’ın Keman Konseri”.

01.11.1953, “ Joseph Zirkin”.

07.11.1953, “ Leopold Lévy’nin Gözü ile Ressamlarımız”.

16.11.1953, “Oda Musikisi”.

21.11.1953, “İstanbul Konservatuarında Görülen Bu İkilik 
Ne?”.

21.11.1953, “Şehir Korosu”.

05.12.1953, “Huzur ve Konfor”.

13.12.1953, “Ergican Sağlam”.

19.12.1953, “Ölçü ve Karalama”.

26.12.1953, “Yetvart Margosyan”.

02.01.1954, “İstanbul Tiyatroları ve İstanbul Yazarları”.

09.01.1954, “Quartette – Recital”.

16.01.1954, “Sokrat – Ataç”.

21.01.1954, “Musiki Dernekleri ve İstanbul Filormani 
Derneği”.

30.01.1954, “Sanat, Sanat İçindir Tekerlemesi Üzerine”.

06.02.1954, “Hilmi Girginkoç – Yıldız Dağdelen”.

13.02.1954, “İdil Biret’in Yeni Bir Başarası”.

27.02.1954, “Solist Necdet Atak”.

16.03.1954, “Sanatta Konu”.

27.03.1954, “Sanat Toplum İçindir Sözü Üzerine”.

10.04.1954, “Wilhelm Kempff’in Birinci Resitali”.

24.04.1954, “Ferdi Statzer – Rana Eraksan” .

15.05.1954, “Pierre Fournier’in Konseri”.



220

Hale Nur Uyanık

22.05.1954, “Hilmi Girginkoç’un Şan Dersleri”.

07.06.1954, “Musikimizde Tutulacak Yol Üzerine”.

19.06.1954, “Fransa’da Musiki Öğretimi”.

31.07.1954, “Fransa’da Musikicilerin Durumu”.

31.07.1954, “Paris’teki Konserler Üzerine”.

14.08.1954, “Sanat Sayfaları, Dergiler”.

28.08.1954, “Ayşegül Sarıca”.

23.10.1954, “Solist Ayşegül Sarıca”.

06.11.1954, “Ziya Gökalp”.

20.11.1954, “XVI. Milletlerarası Sosyoloji Kongresi: Beaune 
Şehri”.

24.11.1954, “XVI. Milletlerarası Sosyoloji Kongresi: Açılış 
Konuşması”.

01.12.1954, “XVI. Milletlerarası Sosyoloji Kongresi: 
Kongrenin Özelliği”.

03.12.1954, “XVI. Milletlerarası Sosyoloji Kongresi: Kongre 
Nasıl Çalıştı – 1”.

04.12.1954, “XVI. Milletlerarası Sosyoloji Kongresi: Kongre 
Nasıl Çalıştı – 2”.

18.12.1954, “XVI. Milletlerarası Sosyoloji Kongresi: Kapanış 
Töreni”.

15.01.1955, “Necdet Remzi Atak”.

29.01.1955, “İki Tip İnsan”.

12.02.1955, “Gaspar Cassado’nun Resitali ve İki Piyanist”.

12.03.1955, “Teknik Üzerine”.



221

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

EK 2:

DANIŞMANLIĞINI ÜSTLENDİĞİ LİSANS TEZLERİ:

1.	 “Benjamin Germezano: Öğretim Müessesesinde Tatbik 
Edilen Eğitim Sisteminin Kopyacılık Davranışının Tezahürüne ve 
Umumi Ahlaki Kıymetlerin Farklanmasına Tesiri 1961. TC 5

2.	 Halis Keleş: Nasrettin Hoca 1962. TC 6

3.	 Uğurol Barlas: Hakkâri Düğün Adetleri 1962.

4.	 Erdem Dinga: On Aile Üzerindeki Yapısal Değişikliklerin 
İncelenmesi 1964. TC 9

5.	 Oya Baydar: Osmanlı İmparatorluğu’nun Kuruluştan 
Çöküşüne Kadar Toprak Siyaseti 1964. TC 12

6.	 Belma Gümüşoğlu: Sanayii İçinde Eğitim 1964. TC 14

7.	 Nurten Bayraktar: Halalca Köyü Monografisi 1964. TC 
15

8.	 Rezan Pesen: Kemal Tahir’in Romanlarında Sosyolojik 
Sorunlar 1964. TC 51

9.	 Meral Nesin: Fakir Baykurt’ta Köy Sorunları 1964. TC 52

10.	Pelin Bürge: Suçlu Çocuklar Üzerinde Sosyal Çevrenin 
Etkileri 1965. TC 16

11.	Ziya Yeşilyurt: 25 Of’lu İşçi İle İstanbul’ da Çalışan 25 
Of’lu· İşçi Üzerinde Sosyo Ekonomik Değişmeler 1965. TC 208

12.	Özden Sümer: Azot Sanayii T.A.Ş. Kütahya Azot 
İşletmelerinde Bir Sosyolojik Araştırma 1965. TC 18

13.	Necla Ellez: Suçlu Çocuklar ve Sorunları (Üsküdar 
Cezaevinde 36 çocuk Üzerine Deneysel Çalışma) 1965. TC 19

14.	Umur Bugay: Toplumsal Farklılaşmalar İçinde Yüksek 
Öğrenim Gençliği 1965. TC 20

15.	Nüket İrdelp: Türk Ambalaj Sanayii Anonim Şirketinde 
İşçi Devri 1965. TC 21

16.	Meral S. Çepni: Çocuk Sağlığı Probleminin Aile Sosyo-
ekonomik Yapısı İle İlişkileri 1965. TC 55



222

Hale Nur Uyanık

17.	Emel Erinç: Ereğli Demir Çelik Fabrikasının Kuruluş 
Tarihinden 1965’ e Kadar İşçi Devri Sorunu 1965. TC 22

18.	Ahmet Saltık: Eğitimde Sosyo-Ekonomik Durumun Rolü 
(Nazilli Lisesinde Yapılan Bir Araştırma) 1965. TC 23

19.	Sevgi Baray: Sendikacılık 1965. TC 24

20.	Oğuz Özyürek: Bozkaş Köyü Monografisi 1965. TC 25

21.	Hayriye İşeri: Suçlu Çocuklar Üzerinde Sosyal Çevrenin 
Etkileri 1966. TC 26

22.	Erdoğan Kalıpçıoğlu: Eyüp’teki Dernekler 1966. TC 57

23.	Selçuk Volga: Çocuk Ruh Sağlığının Ailenin 
Sosyoekonomik Yapısıyla İlişkileri 1966. TC 58

24.	İbrahim Gündüz: Dalaman Yeni Tip Cezaevi Üzerine 
Sosyolojik Bir Araştırma 1966. TC 59

25.	Meral Yavuz: Radyo Reklamları Halkın Satın Alma 
Durumunu Etkiliyor mu? 1966. TC 62

26.	Önal Baran: İnsan İlişkileri Üzerine Sosyometrik Bir 
Araştırma 1966. TC 63

27.	Osman Şakir Aytöre: Eğitim Tarihimiz ve Yüksek 
Öğretmen Okulu Öğrencileri Arasında Sosyometrik Bir Araştırma 
1966. TC 29

28.	Fuat Fegan: Sosyal İlişkilerde “Otokratik” ve 
“Demokratik” Tutumlar ve Eğitimin Demokrasiye Geçişteki Rolü 
1966. TC 33

29.	Tükel Kalkay: Topraktan Kopup Gelen İşçilerle, Kalifiye 
Denilen İşçilerin “İşe İntibak” Durumlarının Karşılaştırmalı 
Olarak İncelenmesi 1966. TC 36

30.	Selahattin Dağlar: Adliye Köyü Monografisi 1967. TC 41

31.	Cumhur Yılmaz Dedeoğlu: Boya-Apre Fabrikasında 
Sosyometrik Bir İnceleme 1967. TC 42

32.	Hüseyin Galipoğlu: Kahvehanelerin Sosyal Fonksiyonu 
1967. TC 46



223

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

33.	Ruhan Akkın: Türkiye’de Sosyolojinin Evrimi 1967. TC 49

34.	Sabahattin Güllülü: Toplumsal Açıdan Yunus Emre 
1967. TC 69

35.	Akın Tekin: Türkiye’de 1963 Sonrası Sendikal Gelişmeler, 
Siyasal ve Sosyal Eğilimler 1967. TC 70

36.	İsmail Sarıca: Jön Türklerin Siyasal, Toplumsal ve 
Bilimsel Düşünceleri 1967. TC 72

37.	Hasan Hazer: Yolağzı Köyü Monografisi 1967. TC 73

38.	İsmail Hakkı Toran: Konya İli Hatunsaray Bucağı 
Güneydere Köyünden Konya İline Göç Eden Ailelerin Sosyo-
kültürel Karşılaştırılması 1967. TC 74

39.	Cemil Okutan: Türkiye’de Çeşitli Mesleklerin Prestij 
Hiyerarşisi 1967. TC 75

40.	Bekir Sıtkı Kayra: Toprak Mülkiyetinin Egemen Olduğu 
Köy İle Irgat Köyünün Sosyal Yapı Ayrılıkları 1967. TC 76

41.	Doğan Köylü: Yolların Köy Gelişimine Yardımları 1967. 
TC 77

42.	Cemalettin Taştan: Taşralı Üniversite Öğrencilerinde 
Çevreye Uyma Sorunu 1967. TC 78

43.	İbrahim Tali Albayrak: Türkiye’de İç Göçlerle Suçluluk 
Arasındaki İlişki 1967. TC 80

44.	Erkan Suner: Eğitimimizde Yabancı Uzman Raporları 
(1923’ten itibaren) 1968.

45.	Mehmet Ereş: Lise Mezunlarının Üniversite Giriş 
Sınavlarındaki Başarı ve Başarısızlık Dereceleri 1968. TC 82

46.	Hülya Erkunt: Karabük’ün Safranbolu’ya Etkileri 1968. 
TC 83

47.	M. Ali Polatsoy: Gazete ve Gazete Okurları Arasındaki 
İlişkiler 1968. TC 84

48.	Ö. Yalçın Aras: Endüstride Çalışan Kadının, Ev dışı 
Çalışma Karşısındaki Tavır Alışı 1968. TC 86



224

Hale Nur Uyanık

49.	Feza Baykal: Türkiye’de Sosyal Tabakalaşma Kriteri 
Olarak Oturma Kesimi 1968. TC 87

50.	Meral Tarhan: Gültepe Gecekondu Kesiminde Yerleşmeyi 
Belirleyen Etmenler 1968. TC 89

51.	Olgun İmamoğlu: Milliyet Gazetesinde İçerik Analizi 
1968. TC 90

52.	Gülsen Tuncer: Sosyoekonomik Açıdan Türkiye’de 
Turizm Politikası 1968. TC 91

53.	İsmail Çam: Mai ve Siyah ve Aşk-ı Memnu Romanlarının 
Sosyolojik Bir İncelemesi 1968. TC 92

54.	Saim Barutçu: Sosyoekonomik Koşullarla, Sosyo Politik 
Tavırlar Arasındaki İlişki 1968. TC 94

55.	Ertan Doğan: Gecekondu Bölgesine Yerleşmekte Akrabalık 
ve Hemşeriliğin Rolü 1968. TC 98

56.	Bilgin Sertçetin: Türkiye’de Posta İle Soru Kâğıdı 
Uygulama Tekniğinin Taşıdığı Metodolojik Sakıncalar ve Taraflılık 
1968. TC 100

57.	Ful Öktem: İstanbul Vilayeti Gecekondu Bölgelerinden 
Zeytinburnu Kesiminin Nuripaşa Mahallesinde Yerleşmeyi 
Belirleyen Etmenler 1968. TC 108

58.	Meral Sakallı: Türkiye’de Boşanma Olayları Hakkında 
Sosyolojik Bir Araştırma 1968. TC 109

59.	Turgut Topçu: Turizm Olayı ve Sosyal Hayatımız 1968. 
TC 111

60.	Ümid Meriç: Proudhon ve Sefaletin Felsefesi 1968. TC 
114

61.	Bilge Bural: Ülkemizde Köylerin İtim, Kentlerin Çekim 
Merkezi Haline Gelmesinin Nedenleri 1968. TC 116

62.	Ertuğrul Özçağlar: İstanbul Üniversitesi Öğrencilerinde 
Gazete Okurluğunun Sosyo Ekonomik Temelleri 1968. TC 124

63.	Kemal Turhan: Bir Anketin Geçerlik Sorunu 1968. TC 125



225

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

64.	Adil Cevher Coşkun: İşçi ve Sendikacıların Sendikal 
Eylemler Karşısındaki Eylem Farklılıkları 1968. TC 131

65.	Aygün Ceylan: Karabük Demir-Çelik İşletmelerinde 
Sosyometri Testleri 1968. TC 134

66.	Noyan İçel: Oto-San Fabrikasında İşçi Devamsızlığı ve 
Devri 1968. TC 137

67.	Niyazi Akçay: Yugoslav Göçmenlerinin Sosyal Sorunları 
1968. TC 139

68.	Filiz Meriçli: Bir Sosyal Sınıf Kriteri Olarak Yerleşme 
Kesimi ve Konut 1968. TC 141

69.	Medine Palancıoğlu: Türkiye’de Boşanma, Şehirleşme 
ve İş Göçlerle Boşanma Arasındaki İlişki 1968. TC 147

70.	Nedim Atilla: Güneydoğuda Yerleşik Türkmenlerle, 
Göçebe Türkmenler Arasındaki Sosyo-kültürel Farklar 1968. TC 
148

71.	Abdülkadir Bayhan: Orta Öğretimde Öğrencilerin 
Başarılarıyla Sosyoekonomik Durumları Arasındaki İlişki 1968. 
TC 149

72.	Ümit Suman: Halkın Kitaba Karşı İlgisi 1968. TC 156

73.	Bilge Saltukalp: Çemberlitaş Kız Talebe Yurdunda 
Sosyometrik Bir Araştırma 1968. TC 166

74.	Ayşe Seval Tekin: 275 Sayılı Toplu İş Sözleşmesi, Grev 
ve Lokavt Kanununun Kabul Ediliş Tarihi Olan 15 Temmuz 1963 
ile 1967 Yılları Arasında Türkiye’de Yapılan Grevler 1968. TC 207

75.	Ahmet Şanlık: Tiyatro ve Toplum Arasındaki İlişki 
Üzerine Bir Deneme 1968. TC 167

76.	Oktay Gökçen: Manisa ili, Turgutlu İlçesinin (Karaköy 
ve Akçapınar) Köylerinde Yığın Haberleşmeleri 1968. TC 282

77.	Hayrünnisa Atakan: Kırsal Bir Bölgede, Çeşitli 
Mesleklerin Prestij Hiyerarşisi 1968. TC 286

78.	Ekrem Bilir: Ordu İlinde Fındık Tarımının, Fındık 
Üreticilerinin Sosyoekonomik Yapılarına Olan Etkileri 1968. TC 287



226

Hale Nur Uyanık

79.	Baykan Sezer: Doğu-Batı Çatışmasında Yunanlılığın 
Yeri 1968. TC 293

80.	Rahim Çeçen: Endüstrinin İşçiye Etkisi 1968. TC 320
81.	Afet Korman: Türkiye İllerinin Nüfus Hareketleri 

Açısından İncelenmesi 1969. TC 155
82.	Gülçin Orhon: İşçi Devrinin Bir Mensucat Fabrikasında 

Mikro Analizi 1969. TC 163
83.	Latif Esmer: Türkiye’de İşveren Sendikaları 1969. TC 164
84.	Erol Tutal: Korunmaya Muhtaç Çocukların Sosyal 

Çevreye İntibakları 1969. TC 165
85.	Hüseyin Karagöz: İstanbul’a Taşradan Gelen Yüksek 

Okul Öğrencilerinin Tüketim Harcamaları Üzerine Bir Araştırma 
1969. TC 171

86.	Selma Barış: 1968 Haziran Öğrenci Hareketleri 
Karşısında Teknik Üniversite Öğretim Üyelerinin Tavırları 1969. 
TC 172

87.	Celal Tozan: Türkiye’nin Siyasi Eğilimleri 1969. TC 173
88.	Karabet Kiraz: Tüketim Harcamalarının Sosyoekonomik 

Gruplara Göre Dağılımı 1969. TC 174
89.	Zerrin Çolak: Taşlıtarla, Gümüşsuyu İlkokulunda 

Sosyometrik Çalışma 1969. TC 183
90.	Mehmet Kirişçi: Üniversite Giriş Sınavlarında 

Kullanılan Testlerde Ayrı Kültür Çevresinden Yetişen Öğrencilerin 
Başarı İmkanları 1969. TC 184

91.	Sabiha Demir: Bazı Gözde Yazarların Romanları ve Bu 
Romanların Okuyucuları 1969. TC 185

92.	Muhabay Engin: Doğu Türkistan’dan Gelen Göçmenlerin 
Yeni Yerleşme 1969. TC 186

93.	Ferhan Aksel: Tanzimat’tan Sonra Türkiye’deki 
Yazarların Doğum Yerleri Yönünden Dağılımı 1969. TC 188

94.	Mehmet Akçınar: 1968 Öğrenci Hareketleri Üzerine 
Öğretim Üyelerinin Tavrı 1969. TC 190



227

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

95.	Mehmet Ali Sedroleşrafi: Yabancı Ülkelerde 
Özellikle Türkiye’de, Yüksek Öğrenim Yapan İranlı Öğrencilerin 
Sosyoekonomik ve Politik Durumları 1969. TC 193

96.	Perran Örs: Mesleki İşçi Eğitimi. (Paşabahçe Cam 
Fabrikasında) 1969. TC 194

97.	Edip Özcan: Gelir Vergisi Mükelleflerinin Yıllık 
Gelirleriyle Yıllık Harcamaları Arasındaki İlişki 1969. 196

98.	Fuat Küçükkılıç: İş Değerlendirme Sistemi Uygulanan 
Bir İşletmede İşçilerin iş Değerlendirme Hakkındaki Yargıları 1969. 
TC 201

99.	Erol Erdem: Kamuoyuna Yansıyan Grev, Lokavt ve Diğer 
İşçi Eylemleri (1965-1968) 1969. TC 202

100.	 Kenan Ergenç: Gazete Reklamları Halkın Satın 
Almalarını Etkiliyor mu? 1969. TC 203

101.	 Abdullah Dikici: Yapıt Türleri ile Okuyucular 
Arasındaki İlişki 1969. TC 204

102.	 Ali Nadir Sencer: Mehmet Akif İlkokulunda 
Sosyometrik Bir Araştırma 1969. TC 267

103.	 Ayhan Altun: 1839 Tanzimat’ın ilanından 
1966’a Kadar Türk Yazarları ve Yapıtları Üzerine İnceleme 1969. 
TC 205

104.	 İbrahim Karaibrahim: İstanbul’da Farklı Üç 
Bölgede Tüketim Harcamaları 1969. TC 241

105.	 Tahir Çetindağ: Demografi: Kürk Köyünde 
Gruplaşmanın Köyden Göçe Etkisi 1969. TC 294

106.	 Hızır Ayar: Cumhuriyet Gazetesi İçerik (muhte-
va) Çözümlemesi 1969. TC 318

107.	 Ali Koç: Manavgat Çevresi Orman Köylerinde 
Sosyoekonomik Durum Araştırması 1969. TC 319

108.	 Abdullah Genç: Türkiye’de Dilenciliğin 
Sosyolojik Açıdan İncelenmesi. TC 209



228

Hale Nur Uyanık

109.	 Ahmet İşisağlam: Yazarların Yapıtlarıyla İkinci 
Meslekleri Arasındaki İlişki. TC 266

110.	 Mustafa Lütfi Demirhan: Ortaöğretimde 
Öğrencilerin Başarılarıyla Sosyoekonomik Koşullar Arasındaki 
İlişki. TC 296

111.	 Atilla Aydınoğlu: Gülsuyu Gecekonduları 
Sosyo-ekonomik ve Kültürel Durum ve Yerleşme Nedenlerini 
Doğuran Etkenler TC 323

112.	 Cüneyt Türel: Türk Tiyatrosu İçin Bir İnceleme. 
TC 444

113.	 Güldane Uslu: Besni İlçe Merkezinde Yığın 
Haberleşmeleri. TC 445

114.	 Burhan Kök: Ruh Sağlığı Dispanserlerinin 
Halka Sağlık ve Sosyal Alandaki Hizmetleri 1970. TC 301

115.	 Orhan Coşkun: Gazete Reklamlarının Halkın 
Satın Almasına Etkinliği 1970. TC 235

116.	 Karabel Kiraz: Tüketim Alışkanlıklarının Sosyo-
ekonomik Gruplara Göre Dağılışı 1970 (Tuna vd, 1989: 25-46)

117.	 Cemil Soğukçelik: Grevlerle Ücretler 
Arasındaki Bağıntının Etkenlik Derecesi.

118.	 Meral Sever: Çocuk Sağlığı Probleminin Ailenin 
Sosyoekonomik Yapısı İle İlişkileri.

119.	 Ali Rıza Ertürk: Sosyo-ekonomik Açıdan 
Suçluluk Sorunu.

120.	 Gülcan Eruç: Toplu Yapı Konutlarının Sosyal 
İlişkiler Açısından Nitelikleri 1968.

121.	 Adil Çoşkun: İşçi ve Sendikacıların Sendikal 
Eylem Karşısındaki Davranış Farkları.

122.	 Zuhal Kurtul: Rize’de Çay Tarımının İçgöçler ve 
Şehircilik Açısından Etkileri.

123.	 Ali Gürkan: Yazarlarla Doğum Yerleri 
Arasındaki İlişki 1969.



229

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

124.	 Bozan Aktürk: Dursunbey Kereste Fabrikasında 
Çalışan İşçilerin Sosyoekonomik ve Kültürel Durumları.

125.	 Ufuk Akuygun: Hüküm Giymiş Suçlu Çocuklar 
ve Suça Sürükleyen Nedenlerin Araştırılması.

126.	 Sinan Güler: Gecekondu Problemleri Yerleşmeyi 
Belirleyen Etmenler” (Kösemihal, 1967d: 256-261).

127.	 Enver Konuk: Derby Lastik Fabrikasında Disk 
ve Türk-İş Eğilimli İşçilerin Sosyoekonomik Statüsü ve İdeolojik 
Eylem Farklılıklar. TC.1971.

128.	 Jülide Urgancı: Halkın Kitaba Karşı İlgisi TC. 
1971.

129.	 Gasem Chengizi: İran’da Halı Endüstrisi 
ve Özellikle Azerbaycan’da Halıcılıkla Uğraşan İnsanların 
Sosyoekonomik Durumları TC. 1968.

130.	 Selma Tığlay: Erzurum’da halkın kitaba karşı 
ilgisi/Erzurum kitabevleri kitaplıklarında incelenmiştir. TC. 1972.

131.	 Emel Kürkçüoğlu: İstanbul-Şişli Ondokuzmayıs 
İlkokulunda Sosyometrik Araştırma. T.C. 1972.

DOKTORA TEZLERİ:

1.	 Muzaffer Sencer: Sosyal Sınıf Kriterleri Üzerine 
Eleştirmeli Bir Deneme 1967.

2.	 Oya (Sencer) Baydar: Türkiye’de İşçi Sınıfının Doğuşu 
(Bu tez, tez kurulu tarafından iptal edilmiştir)28

28 Oya Baydar’ın “Türkiye’de İşçi Sınıfının Doğuşu” adlı doktora tezi çalışması, 
ilk olarak Kasım 1967 ikinci olarak Aralık 1968 senesinde jüri tarafından 
reddedilmiştir. Ülke tarihinde örnek teşkil olayın doğmasına sebep olan bu 
durum öğrencilerin “tezinizi reddettikleri için rektörlüğü işgale gidiyoruz” (Çapa, 
2018: 85) gerekçesiyle öğrenci olaylarının fitili ateşlenip, Oya Baydar’ın İstanbul 
Üniversitesi’ndeki görevinin de son bulmasına neden olan olaylar meydana 
doğurmuştur.



230

KAYNAKÇA
AKIN, Mahmut H. (2020), Tarihsel ve Sosyolojik Bir Mesele Olarak 

Türk Modernleşmesi “Müslüman Dünyada Çağdaş Düşünce I”, 
(Der. Lütfi Sunar), Ankara: YTB Yayınları, ss. 123-143.

AKKIN, Ruhan, (1967), “Türkiye’de Deneysel Sosyolojinin Evrimi”, 
İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji Bölümü, 
Mezuniyet Tezi, Sosyoloji Semineri Kitaplığı, Kayıt No: T.C. 49. 
İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Kütüphanesi Arşivi.

AKPOLAT, Y. (2014), Türk Sosyolojisinde Kuramsal Tartışmalar ve 
Dergicilik, İstanbul: Doğu Kitabevi.

AKPOLAT, Y. (2016), “Türk Sosyolojisi Üzerine Kısa Bir Bakış”, 
Sosyoloji Konferansları, Cilt:1, Sayı: 53, ss. 3-27

AKTAŞ, Gül, (2003), Niyazi Berkes’te Çağdaşlaşma, Hacettepe 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Anabilim Dalı, 
Ankara: Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi.

ALAN, S. (2015), “Türk Sosyoloji Tarihinde İstanbul Ekolü” 
Kütahya: IV. Türkiye Lisansüstü Çalışmaları Kongresi - Bildiriler 
Kitabı I.

ALTUN, F. (2000), Modernleşme Kuramı ve Türk Sosyolojisinde Kalkınma 
Tartışmaları (1945-1970), Mimar Sinan Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Anabilim Dalı, Yayınlanmamış 
Yüksek Lisans Tezi, Danışman: Prof. Dr. Esin Küntay, İstanbul.

ALVER, K. (2000), Türk Sosyolojisinde Amerikan Sosyolojisi Etkileri 
(Başlangıç Dönemi), İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Sosyoloji Anabilim Dalı, Doktora Tezi, Danışman: 
Korkut Tuna, İstanbul.

ALVER, K. (2002), Türk Sosyolojisinde ‘Kırılma’ ya da Yeni Yönelim: 
1940’lı Yıllar Örneği, Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt: 4, Sayı:1, ss:1 
84-194.

ALVER, K. (2012), Türkiye’de Edebiyat Sosyolojisi Literatürü -Bir 
Bibliyografya Denemesi- İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, 
Cilt:3, Sayı: (12) , ss: 185-232.

ALVER, K. (2014), Türk Sosyolojisi: Tarzlar, İçerikler, Sınırlar, 
Sosyoloji Divanı, Asırlık Sosyoloji (Özel Sayı) Yıl: 2, Sayı: 4, 2. 
Baskı, Çizgi Kitabevi, Konya.



231

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

ALVER, K, (2015), “Türkiye’de Edebiyat Sosyolojisi Çalışmaları 
Üzerine Bir Değerlendirme”, Sosyoloji Konferansları, Cilt: 52, ss. 
343-354.

ALVER, K. (2017), “Türk Sosyolojisi: Tarzlar, İçerikler, Sınırlar”, 
Sosyoloji Divanı: Asırlık Sosyoloji, Yıl:2, Sayı:4, Temmuz-Aralık, 
Çizgi Yayınları, 2. Baskı.

ARF, C. (1959), “Makine Düşünebilir mi ve Nasıl Düşünebilir?”, 
Atatürk Üniversitesi, Üniversite Çalışmalarını Muhite Yayma 
ve Halk Eğitimi Yayınları Konferanslar Serisi No:1, 1958-1959 
Öğretim Yılı Halk Konferansları I. Erzurum.

ASLAN, Ç. (2019a), Türk Sosyologlarının Sanata Bakışı, İnönü 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Anabilim Dalı, 
Yayınlanmamış Doktora Tezi, Tez Danışmanı: Prof. Dr. H. 
Bayram Kaçmazoğlu, Malatya.

ASLAN, Ç. (2019b), “Erken Cumhuriyet Dönemi Sanat Anlayışı 
ve Türk Sosyologlarının Yaklaşımları”, Gaziantep University 
Journal of Social Sciences, Cilt: 18, Sayı: (3), ss.1004-1014.

BARLAS, H. Uğurol, (1963), Nurettin Şazi Kösemihal Biyografa- 
Bibliyografya, İstanbul Matbaası, İstanbul.

BERKES, N. (1985), “Türkiye’de Toplumbiliminin Başlangıcı”, Felsefe 
ve Toplumbilim Yazıları, Adam Yay. İstanbul.

BERKES, N. (1997), “Unutulan Yıllar”, Yayına Hazırlayan: Ruşen 
Sezer, İletişim Yayınları, 1.Baskı, İstanbul.

BERKES, N. (2002), “Türkiye’de Çağdaşlaşma”, Yayına Hazırlayan: 
Ahmet Kuyaş, YKY, İstanbul.

BEŞİRLİ, H. (2008), “Nurettin Şazi Kösemihal”, Türkiye’de Sosyoloji 
(İsimler- Eserler I), Derleyen: M. Çağatay Özdemir, Ankara: 
Phoenix Yayınları. ss. 753-782.

BULUT, Y. (2010), “Türk Sosyoloji Tarihi”, İstanbul Üniversitesi Açık 
ve Uzaktan Eğitim Fakültesi Sosyoloji Lisans Programı.

BULUT, Y. (2021), Türk Sosyolojisinin Kısa Tarihi, İstanbul: Alfa 
Yayınları, 1. Baskı.

CANGIZBAY, K. (1999), Gurvitch: Sosyoloji ve Felsefe, Ankara: 
Ütopya Yayınları.



232

Hale Nur Uyanık

CEVİZCİ, A. (2013), Felsefe Sözlüğü, İstanbul: Paradigma Yayıncılık. 
8. Baskı.

COŞKUN, İ. (1991), Sosyoloji Bölümünün Tarihine Dair, 75. Yılında 
Türkiye’de Sosyoloji, Editör, İsmail Coşkun, İstanbul: Bağlam 
Yayınları.

ÇAV, Erkan, (2010), “Cahit Tanyol’un Düşünce Dünyası ve Türk 
Sosyolojisindeki Yeri”, Türk Sosyolojisinde Üç Bilim İnsanı, 
Yayına Hazırlayanlar: Çağlayan Kovanlıkaya, Erkan Çav, 
Bağlam yayıncılık, 1. Baskı, Ankara

ÇAPA, E. (2018), Aşktan ve Devrimden Konuşuyorduk: Oya Baydar ile 
Nehir Söyleşi, 2. Baskı, Ağaçkakan Yayınları, İstanbul.

ÇELEN, M. (2016), Meral Çelen’in Anıları: “Çocukluk ve İlk Gençlik 
Yıllarım, Aziz Nesin’li Yıllar”, 2. Baskı, İstanbul, Nesin Yayınevi.

DAĞLAR, Selahattin, (1967), “Adliye Köyü Genel Monografisi”, 
İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji Bölümü, 
Mezuniyet Tezi, Sosyoloji Semineri Kitaplığı, Kayıt No: T.C. 41. 
İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Kütüphanesi Arşivi.

DEMİREL, Tanel (2007), Cumhuriyet Döneminde Alternatif 
Batılılaşma Arayışları: “Mümtaz Turhan”, Modern Türkiye’de 
Siyasi Düşünce Cilt:3 Modernleşme ve Batıcılık, Editörler: Tanıl 
Bora, Murat Gültekingil, 4. Baskı, İstanbul.

DEMİRHAN, M. L. (1968), “Ortaöğretimde Öğrencilerin Başarıları İle 
Sosyo-ekonomik Koşullar Arasındaki İlişki”, İstanbul Üniversitesi 
Edebiyat Fakültesi Sosyoloji Bölümü, Mezuniyet Tezi, Sosyoloji 
Semineri Kitaplığı, Kayıt No: T.C.133. İstanbul Üniversitesi 
Edebiyat Fakültesi Kütüphanesi Arşivi.

DESCAMPS, Paul, (1950), Tecrübi Sosyoloji, Çev. Nurettin Şazi 
Kösemihal, İ.Ü.E.F. yayınları, Pulhan Matbaası, İstanbul.

DÖKMEN, Ü. (1995). Sosyometri ve Psikodrama. İstanbul: Sistem 
Yayıncılık.

DURDU, Z. (2017), 1940’lı Yıllar Türkiye’sinde Behice Boran’ın 
Sosyoloji Anlayışında Toplumsal Yapı ve Değişme, SDÜ Fen-
Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, Mayıs, Sayı: 40, ss. 
165-176.

DURKHEİM, E. (1994), Sosyolojik Metodun Kuralları, Çeviri: Enver 
Aytekin, Sosyal Yayınlar, 2. Baskı.



233

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

DURKHEİM, E. (2005), Dini Hayatın İlkel Biçimleri, Çev. Fuat Aydın, 
Ataç Yayınları.

DURSUN, C. (2019), “Sosyolojinin Türkiye’de Şekillenişi: Kuruluş 
Yılları”, Bilim Armonisi Dergisi, Cilt: 2. Sayı: 1, ss.19-24.

ENGİNÜN, İ. KERMAN, Z. (2018), Günlüklerin Işığında Tanpınar’la 
Başbaşa, Editör: İnci Enginün, Dergâh Yayınları, 7. Baskı, 
İstanbul.

ERCAN, Recep, (2013), Türkiye’de Sosyolojinin Gelişimi ve Eğilimleri: 
İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Anı Yayıncılık, Ankara.

ERDOĞAN, A. (2013), “Sosyometri’nin Doğuşu ve Gelişimi”, 
Sosyoloji Dergisi, cilt 3. Sayı, 27, ss. 387-414.

ERKAN, Ü. (2017), “Cahit Tanyol’un Köy Monografileri”, 
Internatıonal Academic Research Congress Full Text, Editör: Prof. 
Dr. Erdal Hamarta, Prof. Dr. Coşkun Arslan vd, Syf: 2104 – 
2111, Çizgi Kitabevi, Konya.

ERKAN, Ü. (2020), Türk Sosyolojisinin Tanığı: Cahit Tanyol, 
Akademisyen Kitabevi, Ankara.

ERTÜRK, R. (2008), “Türkiye’de Köy Sosyolojisi Literatürü”, Türkiye 
Araştırmaları Literatür Dergisi, Cilt 6, Sayı, 11, ss. 185-194.

ERTÜRK, R. (2011), “Türk Sosyolojisinin Gelişimi Üstüne”, Istanbul 
Journal of Sociological, Sayı: (29) , ss: 87-97.

FİLDİŞ, B. (2018), “Yerli Sosyolojide Science Sociale Etkisi: Türk 
Sosyoloji Cemiyeti’nin 1957 İlmi Kongresi”, SDÜ, Fen-Edebiyat 
Fakültesi, Sosyal Bilimler Dergisi, Aralık, Sayı: 45, ss: 148-165.

FİLDİŞ, B. (2019), “Türk Sosyoloji Cemiyeti’nin Resmi Dergisi: 
Sosyoloji Dünyası”. Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi 
Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt: 20, Sayı: 36, ss. 443-476.

GÖKALP, Z. (2019), Türkçülüğün Esasları, Anadolu Üniversitesi 
Yayınları, 1. Baskı, Eskişehir.

GURVİTCH, G. (1947). “Sosyolojinin Bugünkü Temayülü”, Çev. 
Nurettin Şazi Kösemihal, Sosyoloji Dergisi, Sayı 4-5. İstanbul 
Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, s. 57-71.

GÜNDÜZ, Olgun, (2012), “Türk Sosyolojisinin Yeni Çalışma 
Mecraları”, Sosyoloji Konferansları No: 46, Sayfa / 69-83.



234

Hale Nur Uyanık

HANÇERLİOĞLU, O. (1996), Toplumbilim Sözlüğü, Remzi Kitabevi, 
2. Basım, İstanbul.

KAÇMAZOĞLU, H. B, (1995), “Türkiye’de Sosyoloji 
Çalışmaları:1950-1960 Dönemi”, İstanbul Üniversitesi Sosyoloji 
Dergisi, Cilt 3, Sayı 4.

KAÇMAZOĞLU, H. B, (1999), Türk Sosyoloji Tarihi Üzerine 
Araştırmalar, İstanbul: Birey Yayınları.

KAÇMAZOĞLU, H. B, (2010), Türk Sosyoloji Tarihi Üzerine 
Araştırmalar, İstanbul: Kitabevi Yayınları.

KAÇMAZOĞLU, H. B. (2011), Türk Sosyoloji Tarihi -III- Yeni 
Türkiye’de Sosyolojinin Düşünsel ve Kuramsal Temelleri, İstanbul: 
Kitabevi Yayınları.

KAÇMAZOĞLU, H. B, (2015), “ Türkiye’de Sosyolojinin 100 Yıllık 
Birikimi Üzerine Bazı Tespitler” , Sosyoloji Konferansları, No: 52, 
ss:29-55.

KAYA, Tülay, (2008), “İçtimaiyat’tan Sosyoloji’ye: İÜEF Sosyoloji 
Bölümü’nün Tarihine ve Sosyoloji Dergisine Dair”, Türkiye 
Araştırmaları Literatür Dergisi, Cilt: 6,Sayı: 11, ss. 713-730.

KAYA, T. (2011), Türk Sosyolojisinin Amerikan Sosyolojisiyle İlişkisi 
ve Bu İlişkinin Gelişimi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Sosyoloji Anabilim Dalı, Yayınlanmamış Doktora 
Tezi, Tez Danışmanı: Yrd. Doç. Dr. Recep ERTÜRK, İstanbul.

KAYALI, K. (1996), “Türk Sosyolojisinin 80’lerde Yeniden 
Biçimlenişi”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi-Yüzyıl 
Biterken, İletişim Yayınları, Cilt 11-15, ss: 1290-1300.

KAYALI, K. (2008), “Niyazi Berkes”, Türkiye’de Sosyoloji (İsimler- 
Eserler I), Derleyen: M. Çağatay Özdemir, Ankara: Phoenix 
Yayınları. ss.739-752.

KAYALI, K. (2005), Düşüncenin Coğrafyası-I (Toplumdan Soyutlanmış 
Düşünce ve Direnç Potansiyeli), Deniz Kitabevi, I. Baskı.

KAYALI, Kurtuluş, (2016), Türk Düşünce Dünyasının Bunalımı, 4. 
Basım, İletişim yayınları, İstanbul.

KAYNARDAĞ, Arslan, (1991), “Tanıdığım Toplum Bilimciler” 
75. Yılında Türkiye’de Sosyoloji, Editör: İ. Coşkun, (s. 161-172), 
Ankara: Bağlam Yayıncılık, Araştırma Dizisi, I. Baskı.



235

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

KOCABAŞ, S. (2011), Menderes Dönemi: Demokrat Parti İktidarı ve 
27 Mayıs 1960 Darbesine Giden Yol 1950-1960, İstanbul: Bayrak 
Yayıncılık, T.C. Devleti Tarihi Araştırma Dizisi: 5, 1. Baskı.

KORKMAZ, A. (2008), “Mümtaz Turhan”, Türkiye’de Sosyoloji 
(İsimler- Eserler I), Derleyen: M. Çağatay Özdemir, Ankara: 
Phoenix Yayınları. Ss.703-738.

KOVANLIKAYA, Ç. ÇAV. E. (2010). Türk Sosyolojisinde Üç Bilim 
İnsanı, 1. Baskı, İstanbul: Bağlam Yayıncılık.

KOYUNCU, A. (2014), “Türkiye’de Sosyoloji Ekolleri”, Sosyoloji 
Divanı Dergisi, Yıl:2, Sayı:14, 2. Baskı, Çizgi Kitabevi.

KÖKTÜRK, Gökhan V. (2015), “Türk Sosyolojisinde Metodolojik 
Yönelimler”, Sosyoloji Konferansları, No: 52, (2) / 177-189, DOI: 
10.18368/IU/sk.30396

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1935), Allah Nedir? - Sosyal Araştırma, Numune 
Matbaası, İstanbul.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1944), “Musikimizde Tanzimat İkiciliği”, Ulus 
Gazetesi, 19 Ekim 1944.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1945). “Durkheim Sosyolojisi Üzerine Kritik 
Bir Deneme”, İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt:2, Sayı: 
3, ss. 255-292.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1948), Sosyal Doktrinler Tarihi (1850’ den gü-
nümüze kadar) - Kitap III. Sosyolojik ve Psikolojik Okullar, Keteon 
Basımevi, İstanbul.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1950). “Memleketimizde Tecrübi Sosyolojinin 
Doğuşu ve Gelişmesi”, İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, 
Cilt: 2, Sayı: (6), ss. 117-133.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1952a), “Büyü ve Din Probleminin Bugünkü 
Durumu”, İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt: 2, Sayı: (7), 
ss.122-147.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1953a), “Sosyal Realitenin Analizi”, İstanbul 
Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt: 2, Sayı:(8), ss. 39-53.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1953b), “Prens Sabahaddin (1879-1948) Hayatı 
ve Sosyolojisi, Yeni İstanbul Gazetesi, 04.07.1953.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1953c), Türkiye’de Sosyolojinin Doğuşu ve 
Prens Sabahaddin’in Yeri, Yeni İstanbul Gazetesi, 03.07.1953.



236

Hale Nur Uyanık

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1954), “Gurvitch Sosyolojisi I”, İstanbul 
Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt: 2, Sayı: (9), ss.141-163.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1955a), “Gurvitch Sosyolojisi II”, İstanbul 
Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt: 2, Sayı: (10-11), ss.72-100.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1955b), “16. Milletlerarası Sosyoloji Kongresi”. 
İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt:2, Sayı: (10-11), ss. 
172-185.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1955c), “Sınai Sosyoloji Denemesi; İktisat 
Fakültesi İçtimaiyat Enstitüsü Hakkında Rapor- Ziyaeddin 
Fahri Fındıkoğlu/Kitap Değerlendirmesi”, İstanbul Üniversitesi 
Sosyoloji Dergisi, 2(10-11), 194-197.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1956), “J. L. Moreno Fondements De La 
Sociométri (Who Shall Survive? )”, Kitap Analizi, İstanbul 
Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, 2 (10-11), 200-208.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1957). “Gurvitch Sosyolojisi III”. İstanbul 
Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, 2(12), 104-144.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1957a), “Beyrut Kongresinde Türk Devrimiyle 
İlgili Tartışma”, Cumhuriyet Gazetesi, 23 Eylül 1957.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1957b) “ Toplumları Durduran ve İlerleten 
Güçler” , Cumhuriyet Gazetesi, 28 Ağustos 1957.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1957c), Sanat ve Düşünce, Anıl Yayınevi, 
İstanbul.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1958a), “Sosyolojinin Yeni Meselesi: Robotlara 
Karşı Açılan Savaş”, Cumhuriyet Gazetesi, 25 Şubat 1958.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1958b), “Robotlar Bilimi Cybernetics Nasıl 
Doğdu, Nasıl Gelişti? “Cumhuriyet Gazetesi, 14 Mart 1958.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1958c), “İnsanı Robot Yaratmaya Sürükleyen 
Sebepler Nelerdir?” Cumhuriyet Gazetesi, 4 Nisan 1958.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1958d), “İnsanı Robotlaşma Tehlikesine Karşı 
Koruyacak Yeni Bilim: Sosyometri”, Cumhuriyet Gazetesi, 4 
Nisan 1958.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1958e), “Sosyal Determinizmin Çeşitleri ve İnsan 
Hürlüğü Üzerine Altı Konferans”, İstanbul Üniversitesi Edebiyat 
Fakültesi Yayınları, No: 750, İstanbul.



237

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1958f), “Cybernetics, Sociometry, 
Microsociologie”. İstanbul Üniversitesi, Sosyoloji Dergisi, Cilt: 2, 
Sayı(13-14), ss. 58-89.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1960). “The Concrete Analysis of a Society”. 
İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt:2, Sayı: (15), ss. 64-78.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1960a). “J. L. Moreno Psikodrama Metoduyla 
Bir Hasta Kemancıyı Nasıl İyi Etti”. İstanbul Üniversitesi Sosyoloji 
Dergisi, Cilt: 2, Sayı:15, ss.79-98.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1960b), “The Assimilation of Occidental 
Civilization in Turkey”. İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, 
Cilt:2, Sayı: 15, ss.30-40.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1961a). “Sanat ve Fikir İşçileri”. İstanbul 
Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt:2, Sayı: 16, ss.1-16.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1961b), “Sosyometrinin Temelleri”. İstanbul 
Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt:2, Sayı: 16, ss. 63-90.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1962a), “History of Sociology Foreword”, 
İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt: 2, Sayı: (17-18), 
ss.119-124.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1962b), “Avrupa ve Amerika’da Demokrasi 
ve Sosyoloji”. İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt: 2, Sayı: 
(17-18), ss.1-34.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1964a), “Edebiyat Sosyolojisine Giriş”. İstanbul 
Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt: 2, Sayı: (19-20), ss.1-37.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1964b), “Kürsümüzün 50. Yılı Münasebetiyle 
Ziya Gökalp”, İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt:2, Sayı: 
19-20, ss.260-263.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1964c), “Bilimsel Faaliyetler ve Mezuniyet 
Tezleri”, İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt:2, Sayı: (19-
20), ss. 293-298

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1965), “Türkiye Nasıl Kurtarılabilir?” (Önsöz S. 
1-15 içinden), Elif Yayınları, İstanbul.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1967a). “Sosyolojide Yöntem”. İstanbul 
Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt: 2, Sayı: (21-22), ss. 1-16.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1967b). “Toplumsal Çevre ve Konut İlişkileri”. 
İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt: 2, Sayı: 21-22, 
ss.175-184.



238

Hale Nur Uyanık

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1967c), “Yurdumuzda Edebiyat Sosyolojisiyle 
İlgili Araştırmalar”, İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt 2, 
Sayı 21-22, ss. 185-192.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1967d), “Mezuniyet Tezleri”, İstanbul 
Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt 2, Sayı 21-22, ss.256-264.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1968), Batı Uygarlığı ve Biz, Ak Kitabevi, 
İstanbul.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1969), Türkiye’nin Düzeni Üzerine, Fakülteler 
Matbaası, İstanbul.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1971), Durkheim Sosyolojisi, Remzi Kitabevi I. 
Basım, İstanbul.

KÖSEMİHAL, N. Ş. (1989), Sosyoloji Tarihi, 6. Basım, Remzi Kitabevi, 
İstanbul.

KÖSEMİHAL, N. Ş, (1993), “Le Play Okulu ve Türkiye’deki Etkisi”, 
Toplumbilim Dergisi, Cilt: 2, Sayı: Türk Toplumbilimi Özel 
Sayısı, ss.22-29, Bağlam Yayınları.

KUT, G. (2008), “Korkut Tuna ile Türk Sosyolojisinin Dünü ve 
Bugünü Üzerine”, Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, Cilt 6, 
Sayı: 11, ss.327-352.

LE PLAY, F. (1947). “Tecrübi Sosyoloji: Le Play’in Bütçe 
Monografilerinden Bir Örnek.” Çev. N. Ş. Kösemihal, İstanbul 
Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt: 2, Sayı (4-5) , ss. 221-258.

MARDİN, Şerif, (2001), Türk Modernleşmesi – Makaleler: 4, 9. Baskı, 
İletişim Yayınları, İstanbul.

MARSHALL, G. (1999), Sosyoloji Sözlüğü, Çev. Osman Akınhay, 
Derya Kömürcü, Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları,

MORENO, J. L. (1941), Foundations of Sociometry: An Introduction, 
American Socialogical Association, Vol. 4, No. 1, pp. 15-35

MORENO, J. L. (1963), Sosyometrinin Temelleri, Çeviren: Nurettin 
Şazi Kösemihal, İstanbul Üniversitesi Yayınları.

ÖĞÜTLE, V. S. (2005). Bir Fenomen Olarak Amerikan Sosyolojisi 
-Sosyolojinin Sosyolojisi’ne C.Wright Mills’in Yaptığı Katkı-. 
Muğla: Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi.

ÖRNEK, C. (2015), Türkiye’nin Soğuk Savaş Düşünce Hayatı: 
Antikomünizm ve Amerikan Etkisi, Can Yayınları, 1. Baskı, 
İstanbul.



239

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

ÖZCAN, U. (2010), “Türkiye’de Sosyoloji: Başlıca Akımlar, 
Dönemler ve Figürler”, (s: 95-216), Türk Sosyologları ve Eserleri- 
II: Genel Eğilimler ve Kurumsallaşma, Sosyoloji Yıllığı 20, Editörler: 
Ertan Eğribel, Ufuk Özkan Kitabevi Yayınları, İstanbul.

ÖZDEMİR, M. Çağatay, (2008), Türkiye’de Sosyoloji (İsimler-Eserler) - 
Önsöz, Derleyen, M. Çağatay Özdemir (s.iii). Ankara: Phoenix 
Yayınevi.

ÖZER, İnan (1999), “Niyazi Berkes”, Türk Toplum Bilimcileri-1 
Derleyen, Emre Kongar, S. 237-278, İstanbul: Remzi Kitabevi, 
4. Basım.

ÖZKAN, A. (2008), “Sosyometrinin Türkiye’deki Tarihi”, Türkiye 
Araştırmaları Literatür Dergisi, Cilt 6, Sayı 11, Syf: 251-268.

PLATON (1940), Protagoras, Çeviri: Nurettin Şazi Kösemihal, 
İstanbul, Ekspres Basımevi.

PRENS SABAHATTİN (2002), Türkiye Nasıl Kurtarılabilir? Ankara: 
Liberte Yayınevi, 1.Baskı.

SAĞ, V. (1999), “ Nurettin Şazi Kösemihal” Türk Toplum Bilimcileri-1 
Derleyen, Emre Kongar, S. 279-336, İstanbul: Remzi Kitabevi, 
4. Basım.

SENCER, M. (1962), “Türkiye’de Köye Yönelme Hareketleri”, 
İstanbul Üniversitesi, Sosyoloji Dergisi, Cilt:2 Sayı:17-18, Sayfa: 
223-241.

SENCER, Ali Nadir (1969), “Mehmet Akif İlkokulu’nda Sosyolojik 
Araştırma”, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji 
Bölümü, Mezuniyet Tezi, Tez No: 4540, Sosyoloji Semineri 
Kitaplığı, Kayıt No: T.105, İstanbul Üniversitesi Edebiyat 
Fakültesi Kütüphanesi Arşivi.

SÜMER, Özden, (1965), “Azot Sanayi T.A.Ş. Kütahya Azot 
İşletmelerinde Bir Sosyometrik İnceleme”, İstanbul Üniversitesi 
Edebiyat Fakültesi Sosyoloji Bölümü, Mezuniyet Tezi, Tez No: 
7876, Sosyoloji Semineri Kitaplığı, Kayıt No: 3660, İstanbul 
Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Kütüphanesi Arşivi.

SEZER, B. (1989), “Türk Sosyologları ve Eserleri 1”, İstanbu 
Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt:3, Sayı: 1, Sayfa: 1-9.



240

Hale Nur Uyanık

SEZER, B. (2008), “Hilmi Ziya Ülken”, Hilmi Ziya Ülken, Dünyada 
ve Türkiye’de Sosyoloji Öğretim ve Araştırmaları, İstanbul: 
Kitabevi, 2008, s.i-x.

SOROKİN, P (1994), Çağdaş Sosyoloji Teorileri I-II, Çev. Münir R. 
Öymen, Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları.

SUCU, İlyas, (2016a), “Türkiye’de Türk Sosyoloji Tarihi Üzerine 
Yapılmış Çalışmalar- Bibliyografya ve Değerlendirme”, FSM 
İlmî Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi, Sayı: 8, Syf: 
291-306.

SUCU, İ. (2016b), Türk Sosyolojisinin Kimliği: Kuruluş Döneminde 
Türk Sosyolojisinin Karakteristik Özellikleri, FSM İlmî 
Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi, Sayı: 8, Syf: 
259-280.

SUMAN, Ümit, (1968), “ Halkın Kitaba Karşı İlgisi”, İstanbul 
Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji Bölümü, Mezuniyet 
Tezi, Sosyoloji Semineri Kitaplığı, Kayıt No: T.C. 156. İstanbul 
Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Kütüphanesi Arşivi.

ŞAHİN, M. C, (2017), “Türk Sosyolojisinin Kısa Tarihi: Dönemler, 
Şahıslar ve Ana Yönelimler”, İslami İlimler Dergisi, Cilt:12, 
Sayı:1, Syf: 7-14.

ŞAHİNTÜRK, Ş. A. (2016), “Bir Aydın Hareketi Olarak Sosyalist 
Kültür Derneği”, Tezkire: Düşünce, Siyaset, Sosyal Bilim Dergisi, 
Sayı: 55, s.109-131.

ŞANLI, H. Karaaslan (2011), “Basında ve Mecliste 1948 Tasfiyesine 
İlişkin Tartışmaların Söylemi”, Kültür ve İletişim Dergisi, Cilt:14, 
Sayı:1 s. 105-133.

ŞATIROĞLU, Ayşen, (1999), J. L. Moreno ve Sosyometri Üzerine, 
İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt 3, Sayı 5. Syf:111-125.

ŞEVKİ, Mehmet Ali, (1931), Memleketi Tanıma Yolları I- Monografik 
Tetkiklere Doğru, Basan ve Çıkaran: İstanbul Muallimler Birliği.

TOROS, Taha, (1965), “Ziya Gökalp”, Düşünceler, Dosya No: 36. 
İstanbul Kalkınma Ajansı Arşivi.

TOROS, Taha, (1978), “Doğumunun 100. Yılında Gurbette Ölen 
Fikir Adamımız: Prens Sabahaddin”, Milliyet Gazetesi, İstanbul.



241

Türk Sosyolojisinde “Nurettin Şazi Kösemihal” 

TUNA Korkut, vd, (1989), Türkiye’de Sosyolojinin 75. Yılı, İstanbul 
Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Basımevi, İstanbul.

TURHAN, M. (1958), Garplılaşmanın Neresindeyiz? Türkiye Yayınevi, 
İstanbul.

Türk Devrim Ocakları Tüzüğü (1952).

ÜLKEN, H. Z. KÖSEMİHAL, N. Ş, TANYOL, C. (1948), “Karataş 
Köyü Monografisi”, İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, 2,(6), 
ss.85-103.

ÜLKEN, H. Z. (1952). “Tecrübi Sosyoloji”, Paul Descamps. İstanbul 
Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, 2 (7) , 148-149.

ÜLKEN, H. Z. (1956), Dünya’da ve Türkiye’de Sosyoloji Öğretim ve 
Araştırmaları, İstanbul: Anıl Yayınevi.

ÜLKEN, H. Z. (2008), Dünya’da ve Türkiye’de Sosyoloji Öğretim ve 
Araştırmaları, Baykan Sezer- Giriş: Hilmi Ziya Ülken, syf: VII-
XVI, İstanbul: Kitabevi.

ÜLKEN, H. Z. (2014), Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, İstanbul: 
Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2. Basım.

YAZICI, H. (2011), “Edebiyat Sosyolojisine Toplu Bir Bakış 
Sosyolojinin Tanımı ve Diğer İlimlerle İlişkisi”, Sosyoloji 
Konferansları, Sayı, (39) , ss.41-52.

YILDIRIM, T. (2021a), “Erken Cumhuriyet Dönemi Milli Musiki 
Politikalarının Türkiye’de Müzik Sosyolojisi Düşüncesinin 
Ortaya Çıkma Süreçlerine Etkileri”, Motif Akademi Halkbilimi 
Dergisi, Cilt: 14, Sayı: 33, ss.312-332.

YILDIRIM, T. (2021b), Nurettin Şazi Kösemihal’in Müzik Düşünceleri, 
Müzik Eğitimi Yayınları, Ankara.

YÖRÜKHAN, A. YÖRÜKHAN T. (2003), Üniversitede İlim ve Ahlak: 
Cahit Tanyol ve Sosyoloji, Yayına Hazırlayan: Ali Birinci, Vadi 
Yayınları: Ankara.

ZAVALSIZ, Y. S. (2016),“Nurettin Şazi Kösemihal’in Sosyoloji 
Anlayışı” Karabük Üniversitesi, Tarih Kültür ve Sanat Araştırmaları 
Dergisi, Cilt:5, Sayı:4, ss.164-180.

ZİMMERMAN, C. (1964), Yeni Sosyoloji Dersleri, Çev. Dr. Amiran 
Kurtkan, İstanbul Üniversitesi Yayınları: 1102, İstanbul.



242

Hale Nur Uyanık

İNTERNET KAYNAKLARI

http:/ /sozriko.blogspot.com/2017/01/turkiyede-sosyolo-
ji-1950-1960-doneminde.html?m=1, , Erişim tarihi, 8/6/2020, 
16:16.

http://www.halksahnesi.org/2017/05/29/turk-sosyologlarinin-bi-
lim-kavrayislari-ve-bilim-anlayislarinin-degismesi-uzeri-
ne-h-bayram-kacmazoglu/

http://www.sosyalwiki.com/1933-universite-reformu-sonrasin-
da-turkiyede-sosyoloji/

https://odatv4.com/devrim-gencliginin-amaci-neydi-1303131200.
html, Turhan FEYİZOĞLU: “Devrim Gençliğinin Amacı Neydi 
(13.03.2013)”, Erişim tarihi:18.12.2020, 20:57.

https://www.milligazete.com.tr/haber/1150474/27-mayis-in-fetvaci-
lari, Erişim tarihi, 8/6/2020, 21:15.

https://www.tustav.org/sureli-yayinlar-arsivi/yon-dergisi/, 
02.03.2021, 12:10

http://katalog.istanbul.edu.tr/client/tr_TR/default_tr/search/result-
s?qu=nurettin+%C5%9Fazi+k%C3%B6semihal&qf=ITYPE%-
09Materyal+T%C3%BCr%C3%BC%091%3ATEZ%09Tez.

https://katalog.idp.org.tr/pdf/521/1065, Din Yolu Dergisi - Dini ve 
İçtimai Dergi, 17 Mayıs 1956, Perşembe Cilt: 1 Sayı: 9, Erişim 
Tarihi: 29 Ara 2020 14:52.


	Boş Sayfa

