
1 

INTERTEXTUALITE DANS LES ECRITURES DU 
« MOI » 

LE CAS DE PATRICK MODIANO 

Hasibe Meltem AKIN 

[Be



2 [Be



3 

INTERTEXTUALITE DANS LES ECRITURES DU 
« MOI » 

LE CAS DE PATRICK MODIANO 

Hasibe Meltem AKIN 

[Be



4 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Çizgi Kitabevi Yayınları (e-kitap) 
 

©Çizgi Kitabevi 
Aralık 2024 

 
ISBN: 978-625-396-406-1 

Yayıncı Sertifika No: 52493 
 

KÜTÜPHANE BİLGİ KARTI 
- Cataloging in Publication Data (CIP) – 

AKIN, Hasibe Meltem  
INTERTEXTUALITE DANS LES ECRITURES DU « MOI » 

LE CAS DE PATRICK MODIANO 
 
 

 
    ÇİZGİ KİTABEVİ 

Sahibiata Mah. 
 M. Muzaffer Cad. No:41/1 

Meram/Konya 
(0332) 353 62 65 

Konevi Mh. 
Larende Cad. No:20/A 

Meram/Konya 
(0332) 353 62 66 

Siyavuşpaşa Mh. 
Gül Sk. No: 15 B 
Bahçelievler/İstanbul 
(0212) 514 82 93 

www.cizgikitabevi.com 
/ cizgikitabevi   

[Be

 



5 

TABLE DES MATIÈRES 
 

TABLE DES MATIÈRES ........................................................................................ 5 

INTRODUCTION ................................................................................................ 6 

CHAPITRE I: UN REGARD SUR LE VECU AUTOBIOGRAPHIQUE  
EN RAPPORT AVEC L'INTERTEXTUALITE .............................................................. 26 

CHAPITRE II: LES ECRITURES DU MOI A TRAVERS L’INTERTEXTUALITE .................... 80 

CHAPITRE III: CABINET DE CURIOSITES CHEZ PATRICK MODIANO ......................... 135 

CHAPITRE IV: ANALYSE INTERTEXTUELLE A TRAVERS L’AUTOBIOGRAPHIE ET 
L’AUTOFICTION CHEZ MODIANO ...................................................................... 189 

4.1.  L’INTERTEXTUALITE HISTORIQUE .............................................. 191 

4.1.1. Les références historiques en rapport avec la Deuxième Guerre 
mondiale et  l’Occupation: .................................................................. 195 

4.1.2. Les références historiques en rapport avec La guerre d’Algérie :
 ........................................................................................................... 208 

4.2. L’INTERTEXTUALITE LITTERAIRE CHEZ PATRICK MODIANO ................ 219 

4.2.1. Le péritexte littéraire ................................................................ 224 

4.2.2. Les citations et les références littéraires ................................... 228 

4.3. L’AUTOREMINISCENCE INTERTEXTUELLE .................................... 244 

4.4. DE L’AUTOBIOGRAPHIE A L’AUTOFICTION EN RAPPORT  
AVEC L’AUTO-TEXTUALITE ............................................................... 297 

CONCLUSION ................................................................................................ 352 

BIBLIOGRAPHIE............................................................................................ 363 



 

6 

PREFACE 
 

Ce livre est une adaptation de la thèse de doctorat 
intitulée « Autobiographie, Autofiction et Intertextualité chez 
Patrick Modiano », soutenue en 2024 à l’Université Hacettepe, 
Institut des sciences sociales, Département de Langue et 
Littérature françaises. Cette étude a pour objectif d’analyser 
les pratiques intertextuelles dans le cadre de l’autobiographie 
et de l’autofiction à travers l’ensemble de l’œuvre de Patrick 
Modiano. 

La littérature est un moyen utile pour l'écrivain de 
remettre en question son passé afin de découvrir son monde 
intérieur et d'exprimer sa quête d'identité. Les auteurs 
peuvent refléter leur monde intérieur dans des textes 
littéraires en racontant leurs vécus en s'interrogeant sur leur 
passé et à la recherche d'une identité. Dans cette perspective, 
l'autobiographie tient une place importante depuis des siècles 
en tant que genre littéraire dans lequel les écrivains peuvent 
refléter ces recherches intérieures. Au fil du temps, les auteurs 
ont ajouté des éléments fictifs à leurs autobiographies et ont 
ouvert la voie au genre de l'autofiction. Cependant, comme 
ces deux genres sont basés sur les vécus de l'auteur, tous les 
éléments qui entourent la vie de l'auteur peuvent être inclus 
dans leurs œuvres. Chaque élément qui affecte le moi et 
l'identité de l'auteur devient une partie de ses œuvres ainsi 
qu'une partie de sa vie. Dans ce cadre, les genres de 
l'autobiographie et de l'autofiction permettent d'établir des 
relations intertextuelles. 

 

Patrick Modiano, l'un des noms les plus connus de la 
littérature française contemporaine et lauréat du prix Nobel 



 

7 

de littérature 2014, est un écrivain qui mélange dans ses 
ouvrages les genres de l'autobiographie et de l'autofiction. Ses 
œuvres reflètent ses vécus à travers les plus fins détails de sa 
mémoire. L'un des principaux éléments qui influencent la vie 
de Modiano sont les livres qu'il a lus. Ces livres, qui font 
partie de sa vie et de son identité, constituent également une 
part importante de son écriture. C'est pourquoi, dans tous les 
romans qu'il écrit, il fait souvent référence à d'autres auteurs. 
Cependant, les jeux intertextuels de Modiano non seulement 
se rapportent à des livres, mais aussi à des éléments tels que 
des programmes de cinéma, des affiches, des paroles de 
chansons, des notes de carnets et des journaux. Ces relations 
entre la vie de l'auteur et ses œuvres vont au-delà d'une 
classique autobiographie et deviennent un jeu littéraire et un 
dialogue intertextuel. 

Pour conclure, cette étude analyse les notions 
d'autobiographie, d'autofiction et d'intertextualité dans les 
œuvres de Patrick Modiano, ainsi que la manière dont 
l'auteur reproduit sa propre vie et les relations qu'il établit 
avec d'autres textes. En cherchant à retrouver les traces du 
passé dans les œuvres de Modiano, nous tentons de révéler 
que le lecteur n'est pas seulement introduit dans un récit, mais 
qu'il devient également partie intégrante des jeux 
intertextuels que Modiano établit à la fois entre ses propres 
écritures et avec les éléments qu'il cite d'autres écrivains ou 
de son cabinet de curiosités. 

 

 

 

 

 

  



 

8 

INTRODUCTION 
 

Jean Patrick Modiano, l’un des auteurs majeurs de la 
littérature française, a écrit jusqu'aujourd'hui trente romans 
qui contiennent de nombreux éléments autobiographiques. 
L'écrivain a également narré son propre récit de vie, ce qui 
confère à ses romans des caractéristiques autofictives. À ces 
deux caractéristiques s'ajoute une troisième : Modiano est un 
auteur d'intertextualité. En lien avec l'autobiographie et 
l'autofiction, l'intertextualité dans ses romans possède une 
valeur de métatextualité. Par conséquent, lors de la lecture 
des romans de Modiano, il est essentiel de garder à l'esprit au 
moins ces trois concepts. L'auteur a, d'une certaine manière, 
construit ses romans autour de ces concepts. Considérés tous 
ensembles, trois termes suffisent à définir les caractéristiques 
narratives de l'œuvre de Modiano : autobiographie, 
autofiction et intertextualité. 

Le vécu de l'auteur est transmis par ces termes qui 
contiennent chacun un arrière-plan touchant son passé et son 
présent. En effet, celui-ci se nourrit sans cesse d'un déjà-vu, 
d'un déjà-dit, d’un déjà-lu et d’un déjà vécu, dont chacun est 
déployé dans son œuvre conformément à l'un de ces termes. 
Ils y sont introduits sous l'appellation d'autobiographie, 
d'autofiction et d'intertextualité, dont chacune doit 
naturellement être définie séparément. C'est ce que nous 
allons essayer de faire dans ce travail à travers les romans de 
Patrick Modiano. Cette étude propose donc une analyse des 
romans de Patrick Modiano à la lumière de l'autobiographie, 
de l'autofiction et de l'intertextualité. Nous partirons donc 
d'une redéfinition de ces termes, en rapport mutuel l'un avec 
l'autre pour le développement de notre travail. 



 

9 

L'écriture fait partie intégrante de la biographie d'un 
auteur. Pour l'écrivain, l'outil le plus fondamental pour 
transmettre toutes ses expériences est l'écriture. Le terme 
« graphein », qui est inclus dans le terme « autobiographie », 
qui a commencé à être utilisé au XIXème siècle, signifie 
« écriture » en grec ancien. A titre d’exemple, dans son roman 
Ecrire, Margueritte Duras souligne que l'acte d'écrire fait 
partie intégrante de sa vie: « Ecrire, c’était ça la seule chose qui 
peuplait ma vie et qui l’enchantait. Je l’ai fait. L’écriture ne m’a 
jamais quittée » (Duras, 1993, p.15). 

De plus, la réponse de Modiano à la question « L'écriture, 
une discipline salvatrice ? » dans une interview réalisée par le 
journal Le Monde est similaire à celle de Duras : «  Oui, 
l’écriture a été pour moi une seconde vie, en marge de la vraie vie, et 
qui lui était complémentaire » (Cosnard, Le monde, consulté le 
23 octobre 2023). 

Pour ainsi dire, écrire, comme le disait Violaine Houdart-
Merot, c'est « parler de soi avec les mots des autres » (2006, p.25-
32). L'acte d'écriture qui peut être considéré comme une forme 
de remémoration ou un processus de mémoire, est 
indissociable de l'esthétique d'écriture de Duras tout comme 
celle de Modiano. Ils sont tous les deux considérés comme des 
auteurs d'« auto-intertextualité » car ils intègrent 
constamment leurs  vécus dans leurs récits. Dans cette 
perspective, Modiano souligne que l'intertextualité est une 
caractéristique distinctive de son écriture comme c’est 
d’ailleurs le cas chez Duras: 

C’est précisément parce que l’intertextualité est 
au cœur de la poétique et de la lecture littéraire 
qu’il me parait légitime et fécond de 
l’appréhender également comme outil d’écriture 
et en particulier d’écriture littéraire. Il s’agit alors 
d’utiliser les textes littéraires comme tremplin au 



 

10 

désir d’écrire, recréant ainsi la propre relation 
aux textes littéraires de bien des écrivains, 
désireux d’écrire à cause des écrivains qu’ils ont 
admirés (Houdart-Merot, 2006, 25-32). 

Selon une idée répandue, lire les œuvres des autres et les 
faire siennes constitue une forme d'identification avec autrui. 
Parfois, les écrivains s’assimilent aux œuvres des autres 
auteurs comme une partie intégrante de leur propre histoire 
de vie. Pour créer leur propre style d'écriture, ils imitent ou 
s'inspirent des autres auteurs. Les grands écrivains de la 
littérature occidentale (comme Proust avec ses fameux 
pastiches) ont commencé par imiter leurs prédécesseurs avant 
de développer leur propre langue, écriture et style. Dans cette 
perspective-là, on peut avancer que l’une des fonctions de 
l'intertextualité est de contribuer au développement ou à la 
création de son propre style en imitant un maître. Une autre 
fonction de l'intertextualité est en quelque sorte de sauver des 
œuvres anciennes, considérées comme oubliées, en les 
adaptant ainsi à un nouveau contexte, pour les préserver de 
l'oubli. L’acte d’écriture intertextuel permet de les rafraichir  
dès qu’ils sont introduits dans un nouveau contexte. Dans ce 
cas-là, l'intertextualité, cesse d'être une simple référence et 
devient un moyen qui influe sur la vie ainsi que sur l’aventure 
d’écriture de l'auteur. Les livres lus et réécris vont au-delà 
d'être simplement un moyen de divertissement et infiltrent 
l'essence de l'écriture.  

Dans les romans de Modiano, l'outil le plus fondamental 
de la biographie sont les livres qu'il a lus pendant sa vie. 
L'écrivain n’a pas cessé de transformer ces livres au sein de 
son écriture. Les livres lus influent sur son esthétique 
d'écriture, sa manière d'écrire. Plus encore, l'auteur réécrit les 
œuvres qui remplissent sa vie en les narrant dans ses récits. 
L'auteur lui-même est le sujet des livres qu'il réécrit et lit. 



 

11 

Nous entrons désormais dans le domaine de l'autofiction. 
Dans les romans de Modiano, nous remarquons au moins 
trois mouvements : le premier mouvement montre que les 
romans contiennent de nombreux éléments 
autobiographiques.  Le deuxième mouvement montre que les 
romans sont extrêmement ouverts aux références 
intertextuelles. Ces références intertextuelles se présentent 
également comme des références intratextuelles. À côté de 
l'autofiction, l'autointertextualité constitue le deuxième 
mouvement. Le troisième mouvement, quant à lui, est 
constitué des innombrables références aux œuvres des autres 
écrivains. 

Lorsque le texte offre une apparence biographique, il est 
qualifié d’autoréférentiel. L'autoréférentialité est tout 
naturellement liée à l'intertextualité. Lorsque le même thème, 
le même motif est répété d'un texte à l'autre, l'intertextualité 
commence à fonctionner.  Quel que soit le type de références, 
l’auteur ajoute une dimension « intellectuelle » à son texte, il 
met ainsi devant le lecteur des récits qui vont activer sa 
culture générale et le forcer à être plus actif. C'est pour cette 
raison que Riffaterre propose une définition de 
l'intertextualité centrée sur le récepteur. En effet, 
l'intertextualité s'adresse au bagage culturel du lecteur. 
Modiano adopte la même stratégie. Il ne se contente pas de 
fictionnaliser ses vécus, il intègre également dans ses récits 
des livres qu'il a lus, des noms de pièces de théâtre et d'opéra, 
des magazines, des tableaux, des ballets etc., faisant ainsi de 
ces éléments une partie active du récit pour maintenir éveillée 
l'attention du lecteur. C'est pour cela que les romans de 
Modiano ont un caractère dynamique. Modiano vise à la fois 
à maintenir l'attention du lecteur et à renforcer sa propre 
mémoire, c'est-à-dire à protéger la vivacité de sa propre 
attention. Par conséquent, il offre constamment dans ses 
textes des indices sur son identité et son attitude vis-à-vis des 



 

12 

livres. Modiano raconte son « histoire » à travers des textes 
qu'il lit, cite et réécrit. Le contenu de cette histoire est la 
guerre, les relations familiales, la solitude, les traumas, les 
livres, les lieux etc… Il adopte l'intertextualité comme une 
stratégie d'écriture lorsqu'il transmet ce contenu dans ses 
romans.  

Dans les œuvres de Modiano, les éléments intertextuels 
jouent un rôle de mémoire qui est considéré comme un 
élément constructif de son identité. La mémoire intertextuelle 
s’appuie sur ses vécus ainsi que sur les livres lus par l’auteur 
qui constituent une partie indissociable de sa vie. L'auteur 
comme sujet (je), l'auteur qui dit « je », dans son discours 
narratif, exprime sa subjectivité à travers un discours auto-
narratif qui est lié également à des références intertextuelles.  
L'écriture devient un moyen de reconstruire la subjectivité 
avec des références intertextuelles. Quand les vécus ont été 
intertextualisés, ils commencent à activer l’autofiction. 
L'identité reflétée par l'acte d'écriture est façonnée par 
différentes lectures ainsi que par des vécus. La lecture fait 
partie de la biographie en tant qu'activité intellectuelle. Les 
mots des autres déterminent à la fois l’œuvre et la vie de 
Modiano et forment son identité narrative au sens défini par 
Paul Ricoeur (1988, p. 295-304). 

Le dialogue avec l’autre ouvre la voie à un dialogue 
interdiscursif donc intersubjectif. Ce dialogue se produit non 
seulement entre deux textes, mais aussi entre différentes 
formes artistiques. De la même manière que le discours 
littéraire se réfère à différents discours, l'altérité se manifeste 
comme une caractéristique du discours. Dans ce cas, on parle 
d'intersémioticité. C'est-à-dire que l'auteur ne se contente pas 
de citer des textes littéraires, il cite également les autres 
formes artistiques. Il en fait une partie intégrante du texte. Il 



 

13 

continue de respecter la nature de l'intratextualité en répétant 
certains motifs ou thèmes. 

Le caractère hétérogène des récits se manifeste de 
différentes manières : la citation, la réécriture, la référence, 
l'allusion, le pastiche, et le collage sont parmi les méthodes 
fondamentales de l'intertextualité.  Dans le cas de la citation 
du discours d'un autre auteur, l'hétérogénéité est forte, tandis 
que dans le cas d’une autocitation, elle est légèrement plus 
faible ou fermée. D’ailleurs, Modiano réécrit les éléments qu'il 
a empruntés à ses textes précédents. Dans ce cas-là, le « mo » 
et l' « autre » deviennent identiques. La fragmentation 
s’homogénèise. C'est l'une des nécessités de l'intratextualité. 
Par l'intratextualité, une série de liens est établie entre les 
œuvres du même auteur, leur donnant ainsi une certaine 
unité. Recourir à une telle méthode permet 
métaphoriquement de donner une unité fictive à la vie 
fragmentée de l'écrivain, à son histoire de vie. Par conséquent, 
les références intertextuelles ne servent pas seulement à 
ajouter une certaine profondeur aux récits, mais permettent 
également de préserver l'intégrité de la vie de l'auteur et de sa 
mémoire.  

Cette homogénéité se retrouve également au niveau 
générique. Modiano, à l'instar de Duras, déclare que tous ses 
romans sont en réalité un seul et même roman. Ce roman 
unique correspond à la définition d'une œuvre 
autofictionnelle, rédigée en utilisant à la fois des éléments 
autobiographiques et autofictifs. En combinant différents 
fragments autobiographiques, il crée une autobiographie 
unifiée. Modiano produit des récits conformes aux codes des 
genres autobiographique et autofictionnel. La caractéristique 
principale de ces récits est l'intertextualité, l'auto-
intertextualité, et la réécriture autofictionnelle, auxquels 
s'ajoute la capacité de transformer les normes des récits 



 

14 

classiques. Les références intertextuelles, tant au niveau du 
signifiant que du signifié, créent une hétérogénéité narrative 
et discursive. Modiano utilise les références intertextuelles 
non pas tant pour créer une structure fragmentée, mais plutôt 
pour apporter une cohérence à sa mémoire, et pour créer la 
même unité dans ses romans à travers des pratiques 
intratextuelles. En tant que stratégie d'écriture, les références 
intertextuelles ne peuvent échapper entièrement à l'effet de 
fragmentation dans le texte et l'écriture. Le contenu de cette 
œuvre polymorphe comprend à la fois l'histoire de vie de 
l'auteur et les livres qu'il a lus, les différentes formes 
artistiques qui constituent son cabinet de curiosités. Par 
conséquent, lors de la lecture des romans de Modiano, il 
convient de catégoriser d'un côté les données biographiques 
et de l'autre les données intertextuelles et intersémiotiques. Il 
est bien sûr nécessaire d'évaluer ces deux catégories non pas 
séparément, mais dans leur interaction. Comme nous l'avons 
mentionné, les données intertextuelles et intersémiotiques 
influencent et définissent la vie, la mémoire et l'écriture de 
l'auteur. Elles servent à donner une plus grande profondeur à 
ses romans, incitant le lecteur à être plus actif.  

Ainsi, des œuvres de ce genre cassent à la fois les clichés 
narratifs et renouvellent la forme de la narration. 
Incontestablement, l’écrivain se nourrit des œuvres qui ont 
précédé la sienne mais par souci d’originalité, il ne cesse de 
jouer avec les formes et les matières des œuvres précédentes. 
Comme le souligne Alain Trouvé, l'altérité est devenue un 
lieu commun du discours contemporain (2008, p.3). Le roman 
moderne est un lieu de conversation constante entre le même 
et l'autre. L'essence des relations entre soi et l'autre, comme 
on le sait, est liée aux concepts de dialogisme et de polyphonie 
de Bakhtine. Comme nous l'avons dit précédemment, il 
appartient au lecteur, c'est-à-dire au récepteur, de percevoir 
l'altérité dans les romans. L'autre est le lecteur ou le récepteur. 



 

15 

Le dialogue a lieu entre l'écrivain et le lecteur, l’émetteur et le 
récepteur, le sujet parlant et le sujet auditeur (l'autre). C'est 
pourquoi les théoriciens de l’intertextualité produisent des 
définitions basées sur la dualité lecteur/récepteur. Par 
exemple, pour Riffaterre, l'intertextualité est un mécanisme 
de lecture littéraire. L. Jenny considère l'intertextualité 
comme une condition de lisibilité littéraire (Trouvé, 2008, 
p.160). Ainsi, au lieu de réduire l'intertextualité à une 
production textuelle, ils l'attribuent à une problématique de 
réception. Le phénomène d'intertextualité est lié à une 
problématique de « reconnaissance » en termes de 
lecteur/lecture. Lire, c'est reconnaître des références 
intertextuelles dans une lecture et déterminer leur identité. 
Puisque chaque référent assume un sujet, l'existence de l'autre 
dans un texte est constatée dans un plan diachronique aussi 
bien que synchronique. La reconnaissance mutuelle devient 
opérationnelle lorsque l'autre est présent dans le texte de tel 
ou tel auteur. Ainsi les concepts liés au référent intertextuel 
sont également reliés à une problématique de l'altérité, telle 
que dialogicité/ dialogisme, connotation, idéologème, source, 
traduction (anagramme), formation, texte de fait et texte 
génératif, texte imaginaire. Le principe dialectique selon 
lequel tout terme produit du sens avec son contraire est 
également valable ici. L'existence de soi et de l'autre, les sujets 
du sous-texte et du texte principal sont liés à une 
problématique identitaire. Paul Ricœur explique la 
convergence entre intertextualité et altérité dans Soi-même 
comme un autre avec les concepts d'ipse (ce qui fait qu'une est 
elle-même plutôt qu'autre) et d'idem. (1990, p.11-13). L’Ipséité 
(soi) est utilisée pour signifier une identité qui n’est rien 
d’autre qu’elle-même. En d'autres termes, l’ipse est une 
identité, elle indique la propre continuité du sujet, le sujet est 
l’acteur de sa propre histoire ; cette histoire peut être 
racontée/écrite en la transformant (par exemple, une 



 

16 

biographie correspond à cette définition). L'identité Ipse 
inclut une pensée de transformation et de métamorphose 
dans le rythme de la vie. Si idem est une identité, il désigne 
un sujet dans lequel les caractéristiques qui le déterminent se 
répètent sans changement, malgré le passage du temps. Il n'y 
a pas de changement d'identité idem. Ainsi, dans l'auto-
textualité, l'altérité est utilisée comme le contraire de l'identité 
idem. L'intertextualité, quant à elle, est le rapport entre les 
identités ipse et idem.  

L'identité idem d'une personne indique son caractère 
unique. Le caractère, tel que défini par Ricœur, est la somme 
des traits distinctifs qui permettent de redéfinir la personne et 
de la rendre la même. Les traits distinctifs se forment en 
relation avec des valeurs, des idéaux et des normes efficaces 
pour les personnes (Cabestan, 2015, p.156). Par exemple, le 
surmoi conduit à la formation d'une identité idem en se 
laissant guider par les attentes ou les interdits des parents. Les 
traits de caractère d'une personne sont le produit de 
l'histoire/du passé. La canonisation des genres est similaire à 
cela. Tel ou tel genre littéraire repose sur des traits distinctifs 
récurrents dans le temps. En quelque sorte, les genres 
littéraires acquièrent leur propre identité et maintiennent 
leurs caractéristiques invariables dans le temps. Il y a donc 
une temporalité substantielle. Cependant, la continuité 
substantielle disparaît dans l'identité ipse, et un processus de 
transformation est engagé. Suivant le principe de l’identité 
substantielle, un élément distinctif (idem identité) cité de 
l'œuvre de l'autre dans un processus intertextuel s'entrelace 
avec l'identité ipse dans un autre contexte, permettant à une 
« nouvelle » identité d'émerger. Ce que Ricœur appelle 
l'identité narrative est une identité dynamique (1988, p.301). 
La vie est un récit, elle a besoin d'un narrateur constant. Il 
peut y avoir des pauses dans le récit (par exemple, dans le cas 
d'une maladie). Par conséquent, l'intertextualité indique 



 

17 

également un processus dynamique dans lequel le discours 
de l'autre est cité, qui anime l’auteur d'une transformation 
sémantique et formelle à travers une personne narrative. La 
relation du même (un texte ou discours A) avec l'autre (un 
texte ou discours de B) est donc dynamique. Alors que le 
même et l'autre s’opposent, ils se définissent mutuellement, 
révélant leurs sens originels (originalité) et leurs fonctions. 
L'autre cesse d'être une menace, comme le définissait Jean-
Paul Sartre dans Huis clos et L'Être et le Néant (Gagnebin, 2003, 
p.155); encore une fois, comme Ricœur le soutient, le regard 
de l'autre ne redéfinie pas l'autre, mais l'explique. 

L'« intertextualité » dans le schéma de réflexivité défini 
par Camarero est une des manières de refléter l'identité 
narrative (Crespo, 2019, p.134). La relation qu'une œuvre 
établit avec une autre œuvre, l'œuvre propre de l'auteur et son 
œuvre, s'établit également à travers « l'autobiographie » 
(Crespo, 2019, p.134). Selon le type de relation établie avec 
l'autobiographie, on peut distinguer l'intertextualité et 
l'autofiction. Cependant, bien que les deux aient des formes 
de réflexion différentes, ils contribuent à leur manière à la 
formation de l'identité narrative. Ainsi, dans cette étude, il 
faudra faire une typologie des références intertextuelles dans 
les œuvres de Modiano, qui correspondent en quelques sortes 
à la métaphore du « cabinet de curiosités » dans la vie de 
l'auteur. Quant à l'autofiction, l’auteur construit son œuvre à 
partir de sa biographie. C’est une autre forme de référence 
que l’on qualifie comme étant autoréférentiel.  

En effet, la vie de l’auteur se concrétise autour de son 
écriture, de ses textes ; elle prend forme à travers ses vécus et 
ses souvenirs qui peuvent être croisés dans des œuvres de 
façon implicite ou explicite. Modiano met en avant une telle 
idée dans l'un de ses entretiens : « Il y a toujours une part 
autobiographique dans un roman mais il faut la transposer, 



 

18 

l'amplifier, essayer de retrouver l'essentiel des êtres et des choses à 
travers leur apparence quotidienne, structurer ce qui, dans la vie, 
est désordre… » (Butaud, 2008, p.77). Modiano propose à sa 
manière une nouvelle forme d’intertextualité sans cesser de 
rester attaché à son fonctionnement : il est nécessaire 
d'adapter chaque élément cité à un nouveau contexte, de 
transposer ces éléments dans un nouveau cadre, et ainsi de 
leur donner du sens. Une fois de plus, ce processus constitue 
l'une des façons de présenter des souvenirs dans un récit 
cohérent et unifié. Les éléments autobiographiques repris 
dans les romans donnent une forme non seulement à sa vie 
mais aussi à sa narration.  

On peut en déduire que l'autobiographie est liée à 
l'intertextualité et donne lieu à l'autofiction.   Les trois 
éléments (autobiographie, intertextualité et autofiction) 
forment le trio stylistique de l’écriture de Modiano. En effet, 
les romans de Modiano sont remplis de données 
correspondantes à ces trois éléments.  L’ensemble de son 
œuvre se nourrit de la même veine : le passé lointain revient 
souvent sous sa plume, auquel s'ajoutent un passé oublié, un 
temps perdu, plusieurs souvenirs effacés, des objets et des 
livres lus, parfois des œuvres de cinéma, d'opéra et de ballet 
qui servent en quelque sorte de médiateur à l'actualisation du 
passé.  

Il souligne que ces éléments autobiographiques, qui sont 
constitutifs de l'essence de ses œuvres, donnent non 
seulement forme à sa vie mais également à ses romans.  
L'autobiographie, l'intertextualité et l'autofiction se 
combinent en une harmonie stylistique caractéristique dans 
l'écriture de Patrick Modiano. C'est pour cette raison que 
Patrick Modiano apparaît comme l'incarnation parfaite de 
cette symbiose des concepts, où l'œuvre sert à la fois 
d'exemple et de canal d'explication. Tous ses romans sont 



 

19 

basés sur ces éléments autobiographiques, on voit donc que 
son œuvre puise constamment cette même source 
autobiographique, où le passé lointain qui revient dans son 
écriture, se mêle à des souvenirs oubliés et aux objets ou écrits 
d'autrui. En effet, ceux-ci servent de médiateurs dans la 
remémoration du passé. 

L'acte de raconter, est un outil indispensable pour 
Modiano comme c’est le cas chez plusieurs auteurs, dont 
Marguerite Duras parce qu'il écrit à la fois pour ressusciter les 
choses et s'en délivrer (Madame Le figaro, 2023).  Dans ses 
souvenirs, les rues de Paris s'entremêlent et le passé flotte, et 
Modiano lui-même essaie constamment de reconstituer les 
fragments de sa vie. Pour certains écrivains, comme Marcel 
Proust, la littérature devient une manière de retrouver un 
temps perdu, un passé lointain à travers les pages d'un livre. 
Les frontières entre le réel et l'imaginaire se rétrécissent de 
plus en plus, et chaque écho d'une autre œuvre, chaque 
réminiscence de l'auteur, fait revivre les ombres du passé. 
Dans ce cas, le lecteur se perd et se retrouve en parcourant 
cette unité de références et de récits, guidé par la plume 
mélancolique de Modiano qui est toujours à la recherche 
d'une vérité cachée, d'un souvenir effacé, d'une trace de ce qui 
a été autrefois. 

La matière de ses récits est le « soi » de l'auteur. Le 
meilleur moyen pour trouver une réponse à la question « Qui 
suis-je ? » qui renvoie à l'identité mouvante de l'ipséité, donc 
à la question de la temporalité de l'être s'avère un retour au 
passé qui est souvent possible à travers les références 
intertextuelles. Ainsi, la coprésence des références 
intertextuelles va de pair avec la mémoire. Le retour de la 
mémoire n'est rendu possible que par les références 
intertextuelles. L’intertextualité travaille la mémoire. Pour le 
dire en termes psychanalytiques, le retour de refoulé est 



 

20 

rendu possible par l'intervention de la mémoire qui 
fonctionne comme un réservoir intertextuel dans les romans 
de Modiano. 

Nous pensons que ce fait est commun à plusieurs autres 
auteurs qui ont choisi la voie de l'autobiographie pour donner 
une dimension intertextuelle à leur discours. Dans cette 
perspective, pour le premier chapitre, nous allons partir de 
quelques exemples toujours dans le cadre de l'intertextualité 
sans mettre de côté la présence de l'autobiographie dans la 
littérature française. Ces exemples nous permettront d'établir 
une série de comparaisons. En effet, on pourrait dire que les 
références intertextuelles et/ou intersémiotiques deviennent 
une partie indispensable de ces genres de récit. Pour 
comprendre ce phénomène, il suffit de revenir en arrière pour 
voir le fonctionnement de ce phénomène dans les récits des 
auteurs d'antan : Les Confessions de St Augustin, Les Essais de 
Montaigne, Les Confessions de Rousseau, Mémoires d'Outre-
tombe de Chateaubriand et quelques œuvres du même type.  

Le deuxième chapitre sera consacré aux « écritures du 
moi » au XXème siècle à partir d’une lecture rapide révèlant que 
nombre d'œuvres littéraires de cette période comportent des 
traits autobiographiques et intertextuels. Au XXème siècle, avec 
l'apparition de l'autofiction, une autre dimension voit le jour. 
Plusieurs auteurs français contemporains accordent une 
importance particulière aux références intertextuelles dans 
leurs œuvres ayant une forte tendance autobiographique, 
doublée par l'intrusion d'une part de la fiction dans leurs 
textes. Les théoriciens qui remarquent cette nouvelle 
dimension tentent de mettre en évidence le rôle du contexte 
en question avec la nomination de « l'autofiction » dans les 
ouvrages en question. 

Comme l'a souligné Serge Doubrovsky, le mélange de la 
réalité avec la fiction, autrement dit, la « mise en fiction de la 



 

21 

vie personnelle » (Varnerot, 2010) passe par le jeu de 
l'intertextualité. La matière de cette fiction (moi) peut se 
révéler, au sein des récits, de manière explicite et implicite. 
Cette stratégie correspond au fonctionnement de 
l'intertextualité dont certaines pratiques sont utilisées selon le 
principe de la clarté et de l'ambiguïté. La citation et l'allusion 
sont les deux procédés typiques de ce fonctionnement. Nous 
pouvons voir souvent ces deux procédés dans les romans de 
Patrick Modiano. 

Cette partie sera consacrée en grande partie à une 
définition du champ notionnel des termes ayant pour préfixe 
« auto», et ce, selon Palimpsestes de Genette : auto-textualité, 
auto-intertextualité, auto-citation, auto-genèse etc. C'est cette 
partie qui nous révèlera et permettra, ce nous semble, de 
comprendre la spécificité de l'écriture autobiographique et 
autofictive de Modiano. Pour ceci, nous allons former un 
champ notionnel de ces genres de récits en attachant à 
l'intertextualité. L'objet de recherche de la deuxième partie de 
cette étude consiste également à définir de manière détaillée 
les notions de l'auto-intertextualité comme auto-textualité, 
auto-genèse, auto-citation auto-référence, auto-allusion, 
intratextualité, auto-hypotexte, etc.  

Notre démarche constituera donc en une recherche sur la 
part de l'autobiographie et de l'autofiction en rapport avec 
l'intertextualité et l'intersémiotique chez Patrick Modiano. A 
partir de là, il apparaît tout à fait légitime de faire un 
inventaire des références autobiographiques et autofictives 
dans les romans de Modiano. Pour ce faire, il faut avoir 
recours aux apports des théories de l'intertextualité telles 
qu'elle a été définie par Kristeva et Genette ; de 
l'autobiographie, selon Philippe Lejeune et de l'autofiction 
telle que conceptualisée par Doubrovsky. Liés à ces concepts, 
une clarification des notions qui renvoient à l'autobiographie 



 

22 

intertextuelle s'impose.  C'est ce que nous allons faire dans la 
première étape de notre travail. Dans cette partie, nous nous 
proposons de définir brièvement l'écriture autobiographique, 
tout en intégrant progressivement le rôle de l'intertextualité. 
Dans le cadre de l'autobiographie, quelques ouvrages que 
nous examinerons en tant que références intertextuelles sont 
destinés à éclairer la présence autobiographique et autofictive 
de l'auteur. Cette approche demande également une 
approche sémantique de la présence des références 
intertextuelles dans les romans. 

Le troisième chapitre sera qualifié par l'appellation 
métaphorique de « cabinet de curiosités ». Nous allons 
essayer de montrer les références livresques et artistiques qui 
ont été introduites dans les romans étudiés de Modiano. A 
notre avis, Modiano se nourrit amplement à la fois du style 
d'écriture et du réservoir des textes littéraires et artistiques. Il 
faut donc mettre en évidence la contribution et la place des 
différentes formes artistiques et littéraires qui y circulent. De 
ce fait, nous nous proposons de faire une typologie de 
différentes sources littéraires autour des thèmes suivants : 
romans, films, théatre, opéra, agendas et dernièrement les 
annuaires de Paris. Cette partie réservée à l'autobiographie 
livresque et artistique sera désignée comme cabinet de 
curiosité de l'écrivain.  Nous entendons par là que l'auteur 
pourra puiser ses sources dans diverses formes de la 
littérature et s’inspirer des divers outils de la vie quotidienne. 
L'essentiel de cette partie repose sur l'idée suivante : Patrick 
Modiano a constitué sa « bibliothèque de Babel » qui devient 
un musée imaginaire pour lui dès son enfance. L'écrivain est 
très passionné pour la lecture et cette passion rejoint un vaste 
réseau intertextuel dans son écriture. De plus, Modiano est 
souvent influencé par des auteurs majeurs tels que Louis-
Ferdinand Céline, Marcel Proust, Montaigne et Aragon. 



 

23 

L'empreinte de cette influence pourrait se retrouver tout au 
long de ses romans. 

Pour toutes les raisons que nous avons mentionnées, il est 
inévitable de parler d'une dimension intertextuelle dans les 
romans de Modiano, mais dans son cas, l'intertextualité se 
caractérise par une auto-intertextualité. Nous approfondirons 
ces deux dimensions, auxquelles nous ajouterons 
l’autofiction. Pourtant, même si les romans de Modiano sont 
ouverts à une telle analyse intertextuelle, les références 
autobiographiques s’y mélangent souvent. De la sorte, 
l'intertextualité et l'autobiographie s'entremêlent et 
deviennent le principal point commun de ses romans. D'autre 
part, les romans de Modiano manifestent son originalité 
surtout au niveau de l'autofiction. En fictionnalisant son 
autobiographie, Modiano établit le contexte des romans. Dans 
cette fiction autobiographique, les écrivains, les œuvres, les 
formes artistiques qui l'influencent jouent un rôle très 
important. Modiano mélange amplement les références 
autobiographiques à la fiction, ce qui reflète son originalité 
dans son style. En effet, l'intertextualité contribue à cette 
originalité de l'écrivain dans ce cas. À partir de ce point, 
l'analyse du 'cabinet de curiosités' nous permet de 
comprendre la relation entre l'autobiographie, l'autofiction et 
l'intertextualité. C'est pourquoi, dans le troisième chapitre de 
notre étude, nous nous consacrerons au repérage et à 
l’analyse de ce qui constitue le contenu de ce cabinet de 
curiosités qui fournit les sources autobiographiques ayant 
influencé l'écriture de Modiano. 

Jusqu'à présent, Modiano a écrit une trentaine de romans. 
Cependant, seul Un pedigree contient des éléments 
entièrement autobiographiques. Pour le reste, on trouve 
toujours un côté fictif mêlé aux éléments biographiques. Les 
recherches faites sur l'œuvre de Modiano concernaient soit 



 

24 

son style d'écriture, soit seulement l'autofiction, soit la 
mémoire. Tandis que notre étude permet une analyse qui 
diffère des autres à la lumière d'une synthèse intertextuelle de 
l'autobiographie et de l'autofiction en se nourrissant non 
seulement de la vie réelle de l’auteur mais aussi de son cabinet 
de curiosités.  Après avoir abordé l'autobiographie de 
l'écrivain dans les romans, nous tenterons, dans cette partie 
de notre étude, d'en expliquer les principales théories. À 
partir de ces perspectives théoriques, cette partie de l'étude 
examine l'intersection des deux notions au sein de 
l'intertextualité. Modiano, en écrivant toujours les différentes 
parties du même roman, nous offre un nouveau domaine de 
recherche inspiré des Palimpsestes de Genette dans l'écriture 
du moi : l'auto-intertextualité. Modiano produit de nouveaux 
sens à chaque roman en utilisant les mêmes thèmes, les 
mêmes personnages, les mêmes lieux dans le cadre de l'auto-
intertextualité.  

Quant au choix du corpus, nous allons placer le roman 
Un pedigree au cœur de cette partie et nous le citerons 
fréquemment car ce roman relate la véritable version de cette 
enfance chaotique et traumatique durant les années 
d'Occupation, sujet qu'il a plusieurs fois réécrit dans presque 
tous ses romans. D'ailleurs, Un pedigree, en tant que seul 
roman autobiographique de l'écrivain, a été écrit très 
tardivement dans sa carrière, lorsque le temps des bilans est 
venu. Le côté fictif de Modiano permet dans un sens de se 
représenter sa propre existence parfois même sans l'écrire 
(Viart &Vercier, 2008, p.40). Jacques Lacan explique ainsi dans 
des Écrits sonores « Tout sujet s'appréhende dans une « ligne de 
fiction ». Cette « fiction » est la seule « vérité possible » que le sujet 
peut de lui-même : il ne saurait y'en avoir d'autres. » (Viart & 
Vercier, 2008, p.40-41). 



 

25 

C'est la raison pour laquelle mener une telle étude 
nécessite la prise en considération non seulement des 
procédés narratifs mais aussi psychologiques. La fiction, 
l'invention d'intrigues et de personnages, le retour de soi et la 
réalité de l'autobiographie construisent quelques éléments déjà 
rencontrés. Pour cette raison, dans la dernière partie de notre 
étude, nous allons décomposer ces éléments déjà rencontrés 
autour des notions autointertextuelles en les mettant en 
évidence avec des citations extraites des romans de Modiano. 
Notre corpus retient largement et notamment presque tous 
les romans de cet écrivain fécond car une telle étude nécessite 
de s’intéresser à l'ensemble de l'œuvre de Modiano. 

Selon nous, il est impossible de saisir les significations des 
différentes formes artistiques sans examiner leurs 
contributions dans les romans de Modiano où 
l'autobiographie occupe une place centrale. La raison en est 
que l'objectif essentiel de toutes ces références est de donner 
un sens existentiel dans une atmosphère où se déroule le 
néant puisqu'il survit sans parents et comme juif dans les 
ruines de la deuxième guerre mondiale. En fait, toutes ces 
références sont un signe de la particularité de son style 
d'écriture. Néanmoins, les références faites par Modiano sont 
un rempart contre les traumatismes subis par son quotidien. 
C'est pourquoi il est essentiel de souligner une fois de plus 
qu'il est impossible de comprendre pleinement Modiano sans 
prendre en compte l'influence de ses lectures sur son 
autobiographie. 

 

 

  



 

26 

CHAPITRE I 
 UN REGARD SUR LE VECU AUTOBIOGRAPHIQUE 

EN RAPPORT AVEC L'INTERTEXTUALITE 
 

L’autobiographie est un exemple d'écriture de soi qui 
permet de narrer les vécus des auteurs. En faisant le récit de 
leurs vécus, les auteurs peuvent inclure dans leurs ouvrages 
tous les éléments qui les ont influencés tout au long de leur 
vie. Dans ce cas, il est possible de considérer un arrière-plan 
intertextuel dans les autobiographies. C’est pourquoi, dans 
cette partie, nous prendrons en compte les définitions de 
l'autobiographie tout en évaluant sa relation avec 
l'intertextualité. En effet, les lectures d'un auteur sont l'une 
des principales composantes de son cabinet de curiosités. À 
notre avis, ces lectures font partie intégrante de l'histoire de 
vie de l'auteur. Nous pouvons également les qualifier 
d'autobiographie livresque. Cependant, selon les définitions 
admises, l'autobiographie comprend avant tout les vécus de 
l'auteur. Chaque auteur construit ces vécus à sa manière à 
travers l'écriture. L'histoire littéraire nous présente de 
nombreux auteurs qui ont reformulé et écrit sur leur vécu. Les 
auteurs ne se limitent pas à transmettre leur vécu dans un 
récit personnel ; ils insèrent également ces éléments 
biographiques dans leurs romans en tant que partie 
intégrante de la fiction. Cette méthode ajoute de la cohérence 
aux œuvres de fiction par le biais d'un processus intratextuel. 
Par conséquent, nous pouvons considérer ce type de récit 
sous le prisme de l'auto-intertextualité ou de l'intratextualité 
puisque le point de référence est l'auteur lui-même.  Dans 
cette perspective, nous aborderons brièvement les œuvres des 
auteurs français qui ont utilisé des éléments 



 

27 

autobiographiques (Saint Augustin, Montaigne, Rousseau, 
Chateaubriand, etc.). Nous examinerons les références 
métatextuelles dans leurs récits autobiographiques. Nous 
discuterons ensuite de la correspondance de cette relation 
dans les récits de Modiano. 

Les écritures du moi ou l'autobiographie n'est qu'une 
composante qui occupe une place importante dans la 
littérature française, ainsi que dans la littérature occidentale 
ancienne et contemporaine. Considérée comme l'un des 
genres les plus anciens de la littérature, l'autobiographie a 
connu plusieurs changements et évolutions (des mémoires à 
l'autofiction / bio-fiction). Cet axe de recherche reste limité à 
sa relation avec l'intertextualité dans le cadre de ce travail. 

La conscience de soi est à la base de l'autobiographie. 
Chaque être humain a tendance à se décrire à travers ses 
propos. Pour certains, les mots deviennent de véritables 
œuvres, originales non seulement par leur contenu mais aussi 
par leur forme, révélant une mythologie personnelle riche en 
significations. Celui qui dit « je » se confesse, parle de lui, de 
son intime, de ses relations, en d'autres termes de son vécu. A 
la suite du Pacte autobiographique de Philippe Lejeune, au lieu 
de redéfinir l'autobiographie (ce qui n'est pas notre propos), 
nous nous contenterons d'identifier quelques caractéristiques 
de l'intertextualité. 

Comme le souligne Philippe Lejeune, l'autobiographie 
peut être considérée comme une « étude historique », une 
« étude psychologique » ainsi qu'un « texte littéraire » (1996, 
p.7). La première approche nécessite une lecture diachronique 
; elle est interrogée en tant que « phénomène social ». La 
deuxième approche consiste en une « auto-analyse » du sujet 
d'un acte autobiographique en termes de mémoire, de la 
construction de la personnalité et de psychologie. La 
troisième approche adopte une démarche structuraliste et 



 

28 

interroge l'autobiographie en tant que genre narratif dans sa 
propre démarche (Lejeune, 1975, p. 9, 11,16). Dans la troisième 
approche, nous adoptons une perspective structurelle et nous 
considérons l'autobiographie comme un genre narratif au 
sein de son propre fonctionnement interne. Lorsque 
l'intertextualité est considérée comme un effet textuel, elle 
s'inscrit dans cette dernière approche. Lorsqu'elle est 
considérée comme un thème, une métaphore, etc., elle est liée 
à la deuxième approche. Lorsqu'elle se manifeste sous la 
forme d'une tendance commune, c'est la première approche 
qui est prise en compte. Il ne fait aucun doute que les trois 
approches peuvent coexister en même temps. Chaque récit 
peut former le même contenu selon des possibilités narratives 
infinies. De ce fait, une autobiographie peut se transformer en 
« autofiction ». La forme de la narration et la tendance de 
l'auteur déterminent la forme de l'autobiographie. Dans cette 
perspective, il existe donc de nombreuses possibilités ; les 
éléments autobiographiques peuvent être transformés en 
textes de différentes manières.  

Lorsque le contenu en question est thématique, on 
procède à une analyse thématique ; lorsqu'il est considéré 
sous l'angle du fonctionnement linguistique, on en révèle les 
composantes. Philippe Lejeune adopte une position 
structuraliste. Il révèle les caractéristiques linguistiques, 
narratives, discursives et structurelles de l'autobiographie, 
mais il ne dit rien de l'intertextualité. Alors que Genette dans 
Palimpsestes (ou d'autres théoriciens et chercheurs dans leurs 
propres études) mentionne de nombreuses méthodes et 
variantes produites avec le préfixe « auto » lorsqu'il s'agit de 
définir les formes des échanges d'un texte avec d'autres textes. 
Par exemple, « auto-référence », « auto-citation », « auto-
texte », « auto-représentation », « auto-intertextualité », 
« autofiction ».  



 

29 

D'une manière ou d'une autre, ces notions sont plus 
qu'une simple technique narrative ; elles contiennent une part 
d'autobiographie ; elles font référence à l'histoire de la vie du 
sujet. Nous en parlerons plus en détail. À ce stade, 
l'intertextualité est également liée à la « réminiscence » ou à la 
« mémoire » ;  

Tout livre en effet se nourrit, comme on sait, non 
seulement des matériaux que lui fournissent la 
vie, mais aussi, et peut-être surtout de l'épais 
terreau de la littérature qui l'a précédé. Tout livre 
pousse sur d'autres livres (Gracq, 1989, p. 864).  

Une œuvre est ainsi une œuvre qui est à la fois basée sur 
la réalité et la vie (non seulement la vie extérieure mais aussi 
la propre vie de l'auteur) et ouverte à l'autoréférence. Les 
œuvres autobiographiques contiennent ces trois éléments : 
Elles se nourrissent de la vie extérieure, de la vie de l'auteur 
et d'autres livres et de formes artistiques. De tels récits 
autobiographiques sont qualifiés de nouvelle autobiographie: 

La Nouvelle Autobiographie a donné ce coup 
d'envoi à une des plus traditionnelles formes du 
récit. En dehors de cette problématique 
proprement générique, les matériaux 
autobiographiques ont toujours trouvé un écho 
plus ou moins lointain dans les textes littéraires 
d'un auteur (Ruhe ,1992, 185). 

Avec l’expression « la Nouvelle Autobiographie », 
qu'Alain Robbe-Grillet a transformée en « Nouveau Roman », 
les canons structurels et établis de l'autobiographie 
traditionnelle sont modifiés. Le récit d'une vie ne se réduit pas 
à certains stéréotypes comme dans le cas de Saint-Augustin 
ou de Rousseau. Le terme d'autofiction, proposé par Serge 
Doubrovsky, signifie un changement par rapport à la 
définition classique de l'autobiographie. Alfonso de Toro a 



 

30 

également qualifié le terme « nouvelle autobiographie » 
comme de « postmoderne ».  

 Par rapport au Pacte autobiographique défini par Philippe 
Lejeune qui constitue une référence fondamentale en matière 
d'autobiographie, la « nouvelle autobiographie » apparaît 
comme une « autofiction ».  

« L'autofiction » représente donc une rupture avec les 
structures traditionnelles de l'autobiographie. Mais avant 
tout, il est essentiel de mentionner la définition que Philippe 
Lejeune fournit dans son ouvrage.  

Quelle est donc la tendance de Philippe Lejeune dans le 
Pacte autobiographique ? Lejeune situe d'abord 
l'autobiographie en tant que genre. Il y fait naturellement une 
description théorique du genre autobiographique dans le 
cadre d'une approche littéraire. Il vise à mettre en évidence 
les formes qu'il utilise.Dans un deuxième temps, il procède à 
une « lecture à caractère interprétatif » à partir de quelques 
textes emblématiques. Sur le plan littéraire, il propose une 
définition générale du genre à partir de l'autobiographie. À 
partir de l'autobiographie de Rousseau, il détermine les 
caractéristiques narratives générales de l'autobiographie. 

La principale fonction de l'autobiographie est la suivante. 
Elle sert à expliquer l'état d'esprit d'une personne ainsi que 
son vécu. Les détails les plus « intimes » de la vie d'un 
écrivain, ses pensées, ses désirs, ses obsessions, etc. sont 
décrits dans l'autobiographie. Le contenu de l'autobiographie 
est constitué d'éléments de ce type. Le référent dans une 
autobiographie est l'auteur lui-même. L’auteur ne raconte pas 
mais se raconte. 

Dans Le pacte autobiographique, Philippe Lejeune propose 
une série de définitions théoriques de l'autobiographie. La 
principale caractéristique de l'autobiographie en tant que 
genre est l’« identité ».  L'auteur, le narrateur et le personnage 



 

31 

principal possèdent la même identité. L'auteur indique 
souvent clairement qu'il est narrateur ou personnage 
principal. Il révèle son identité, dévoile son nom. Il indique au 
lecteur dès le début qu'il est l’« auteur » du texte qu'il a écrit. 
Montaigne commence ses Essais comme suit : « Ainsi, lecteur, 
je suis moi-même la matière de mon livre » (Montaigne, 
2009, 117). 

Dans certains cas, l'auteur peut éviter de révéler 
explicitement son identité. Le terme « autofiction » convient 
mieux à cet usage. Lorsque l'auteur ne mentionne pas 
explicitement son nom dans le récit, le lecteur se rend compte 
que le personnage principal et le narrateur du récit est l'auteur 
qui figure sur la couverture du livre. Lejeune recourt au terme 
« pacte », lorsque le nom de l'auteur est explicitement 
mentionné ou non. Le « pacte » contient l'idée de dire la 
vérité. Il y a une homonymie entre le nom de l'auteur, du 
narrateur, de la personne. Lorsque le titre du livre et le nom 
de l'auteur sont clairement indiqués, le lecteur peut 
facilement conclure qu'il lit une « autobiographie ».  Dans ce 
cas, le personnage et le nom de l'auteur sont identiques. Dans 
son texte, l'auteur signe un « pacte autobiographique » à cet 
égard. 

L'auteur affirme qu'il ne ment pas au lecteur sur la vie 
qu'il décrit. Il est « sincère ». Il n'y a pas de distance entre ce 
qui est écrit et ce qui est dit. L'auteur ne trompe pas le lecteur. 
Si l'auteur ne révèle pas clairement son nom, le lecteur doit 
interpréter lui-même la signification de cette omission. Dans 
ce cas, on ne peut pas parler de contrat. Ceci correspond 
plutôt au domaine de l'autofiction. 

Les définitions de l'autobiographie de Philippe Lejeune 
évoluent au fil du temps. « La sincérité autobiographique » ne 
constitue plus un élément essentiel de la définition du genre 
autobiographique. Alors qu'il a au départ opté pour une telle 



 

32 

définition, son approche méthodologique a commencé à 
évoluer conformément aux définitions d'Émile Benveniste 
dans Problèmes de linguistique générale. Comme on le sait, à part 
Saussure qui défend l'idée que le sens du signe est 
indépendant de ce qu'il est susceptible de désigner dans la 
réalité (1916, p.33), Benveniste affirme que le sens du signe 
dépend de l'acte d'énonciation. Il privilégie non pas le langage 
mais la parole.  

La parole produit du sens dans un contexte précis. La 
réalité qu'il représente ne peut être saisie que dans un 
contexte déterminé. Lejeune reprend la définition de 
Benveniste en la transposant à l'autobiographie : pour lui, un 
texte est un acte d'énonciation. L'autobiographie n'est donc 
pas un simple énoncé autoréférentiel, mais « un acte de 
langage autoréférentiel ». En outre, Lejeune refuse l'idée que 
le « nom propre » contienne une certaine subjectivité, de sorte 
que le « je » ne soit qu'une « réalité discursive ». Il affirme, 
comme Foucault ou Barthes, que l'expression « mort de 
l'auteur » ne convient pas à l'autobiographie. Pour lui, le sujet 
n'est pas une illusion et la réalité n'est pas un effet de texte. Il 
refuse l'idée que tout n'est que fiction. 

Le nom propre indique que le personnage et l'auteur sont 
identiques. Les deux se réfèrent à la même personne : l'auteur. 
L'autobiographie se distingue donc du roman surtout par son 
caractère référentiel. Le référent de la biographie est le sujet 
parlant lui-même.  

Selon Georges Gusdorf, Philippe Lejeune a perturbé la 
« mémoire culturelle de l'Occident » avec son point de vue 
structuraliste. Gusdorf critique également certaines de ses 
autres idées. A titre d'exemple, Rousseau n'a pas inventé 
« l'usage de raconter et de publier l'histoire de sa propre 
personnalité ». L'origine de l'écriture autobiographique 



 

33 

remonte à bien plus loin. Les écritures du moi existent depuis 
le début du christianisme (Camarero 2008 : 57-82). 

Pour Gusdorf, l'autobiographie ne peut être réduite à un 
simple fonctionnement interne. Il la définit dans une 
perspective multidimensionnelle : historique, psychologique, 
phénoménologique, existentielle, esthétique, linguistique, 
éthique. Avant de passer aux définitions de Gusdorf, 
rappelons seulement ceci : Pour Gusdorf, le fait d'aborder 
l'autobiographie, « les écritures du moi », d'un point de vue 
seulement rhétorique, signifie que l'on ignore l'être humain. 
Or, l'autobiographie est un « phénomène humain ». Alors que 
Lejeune ne s'est intéressé qu'au côté « rhétorique » de 
l'autobiographie. Georges Gusdorf critique également 
l’ouvrage de Roland Barthes, Roland Barthes par Roland 
Barthes. Pour lui, Barthes ne tient pas compte non plus de la 
réalité humaine dans ce livre. Barthes, comme Lejeune, n'est 
qu'un rhétoricien moderne. Son œuvre est « un signifiant sans 
signifié ». Il présente un Roland Barthes qui se 
dépersonnalise, qui ne parle pas de lui-même. Gusdorf refuse 
de réduire l'autobiographie à un ensemble de règles, à la prise 
en compte d'un certain code. Il tente de définir 
l'autobiographie en termes historiques, psychologiques, 
phénoménologiques, ontologiques, existentiels, esthétiques, 
linguistiques et éthiques. L'autobiographe est comme un 
historien qui lutte contre les faiblesses de la mémoire. Il prône 
son unité et son identité, son mode de vie ; il établit un lien 
entre le passé et le présent. Selon Gusdorf, une analyse 
autobiographique devrait inclure non seulement les textes 
qualifiés d’« autobiographies », mais aussi tous les textes 
écrits par un auteur qui, d'une manière ou d'une autre, se 
révèlent et incluent leur propre vie. Selon Gusdorf, l'homme 
est destiné à créer une nouvelle existence, une nouvelle 
histoire. L'autobiographie est la « révolution spirituelle » d'un 
écrivain qui est à la fois le sujet et l'objet de l'écriture. C'est en 



 

34 

écrivant sur sa propre vie que se construit sa propre identité. 
L'autobiographie est un moyen de solidité morale et 
métaphysique face à l'existence. Ce qui s'est passé dans le 
passé est à examiner et à évaluer d'un point de vue moral. 

Pour Gusdorf, l'autobiographie n'est pas un genre 
historique ordinaire. Il s'agit d'une œuvre à structure 
ontologique. Dans une autobiographie, ce n'est pas la 
personne qui a été ou qui est maintenant dévoilée, mais 
l'intimité qu'elle pense être, qu'elle veut être. 
L'autobiographie est le moyen de révéler son moi intérieur, 
d'aller à sa recherche. C'est là que le mot « confession » prend 
tout son sens. L'autobiographie est en quelque sorte une 
relecture de sa vie. La réalité de l'œuvre et la réalité de l'auteur 
ne sont pas déconnectées ou différentes. L'autobiographie est 
la démarche d'un auteur qui tente de donner un sens à sa 
propre histoire et à sa propre vie (Camarero 2008 : 57-82). 

Gusdorf traite de toutes les autobiographies, de l'ère 
chrétienne à nos jours. Ce faisant, il adopte une méthode 
comparative. Il choisit ses exemples dans des autobiographies 
de différents pays d'Europe et même d'Amérique. En un sens, 
il fait preuve d'une « intertextualité universelle ». Il ne réduit 
pas l'autobiographie à une certaine nation. Les noms les plus 
emblématiques de ce genre, tels que Saint-Augustin et 
Rousseau, font partie de l'autobiographie universelle et de la 
littérature universelle. 

Gusdorf attire également l'attention sur un paradoxe. 
D'un côté, il y a ceux qui déclarent que l'auteur est mort, alors 
que de l'autre, des critiques et des professeurs d'université 
manifestent un grand intérêt pour un genre qui met l'accent 
sur la personne et l'auteur, et reviennent à l'auteur. La raison 
en est la suivante : Les angoisses face à une civilisation qui 
menace de dépersonnaliser la personne sont l'un des moyens 
de réprimer les troubles intérieurs. Selon Gusdorf, malgré le 



 

35 

slogan de la mort de l'auteur de Barthes, la plupart des 
écrivains n'ont pas renoncé à écrire des autobiographies.  

La plupart des écrivains s'y mettent, comme si 
c'était là un point de passage obligé de leur 
carrière. Et les livres, les plus anciens comme les 
plus récents, les classiques comme les modernes, 
rencontrent auprès du public un accueil assez 
satisfaisant pour assurer la pérennité de cette 
production. L'amateur d'autobiographie tente 
sans doute d'élargir et d'exalter le sentiment de sa 
propre existence ; il existe en participation avec 
les héros, plus doués que lui, du récit 
autobiographique. Sa lecture lui permet de 
bénéficier d'un exotisme de la personnalité, par 
décentrements successifs et projection sur autrui. 
Comme le critique spécialisé, il répond aux défis 
et démentis de la culture ambiante en 
rassemblant des monstrations et démonstrations 
de sa propre réalité (Gusdorf, 1975, p. 959). 

L'auteur n'est donc pas mort. Au contraire, l'individu est 
mis en honneur. Comme le souligne Gusdorf, 
l'autobiographie est le moyen le plus efficace pour s'exprimer 
: « Le domaine de l'autobiographie apparaît comme un lieu privilégié 
pour la mise en honneur de l'individualité selon les nouvelles 
valeurs » (Gusdorf, 1975, p.978). 

De même que Lejeune, Paul de Man estime que le sujet 
autobiographique se construit par l'écriture. Toute référence 
à la réalité n'est qu'un effet de réel. Le sujet autobiographique 
est aussi un effet du langage, un produit du langage (ou de 
l'écriture). Par conséquent, le sujet autobiographique fait 
partie de la fiction. En quelque sorte, on pourrait dire que Paul 
de Man a une approche similaire à la définition de 
Doubrovsky de l’« autofiction » (Vettier, 2019, p.9). 



 

36 

L'autobiographie en tant que forme d'écriture a été un 
genre privilégié par les écrivains français. Après les années 
1980, sous le titre de « nouvelle autobiographie », la réalité et 
la fiction ont été mélangées et l'autobiographie a été redéfinie 
en rapport avec la fiction. Par conséquent, l’« autoréférence » 
est devenue l'une des pratiques utilisées dans la nouvelle 
autobiographie. L'autoréférence comprend la réalité propre 
de l'auteur ainsi que les textes (les siens et ceux des autres) qui 
font partie de cette réalité. Lorsqu'un auteur fictionnalise sa 
propre autobiographie, un processus d'intertextualité se 
produit naturellement. Il y a alors au moins deux possibilités. 
Dans l'autobiographie classique, l'auteur mentionne d'autres 
textes, œuvres et formes artistiques desquels il se nourrit. 
Dans la nouvelle autobiographie, l'auteur va plus loin et 
fictionnalise sa propre réalité, ou plutôt la réécrit. Pour cette 
raison, Modiano parle d'une autobiographie rêvée ou 
imaginaire (Modiano, 2013, p.9). De son côté, il ne s'agit pas 
d'une autobiographie réarrangée, mais d'une autobiographie 
recréée, idéalisée, textualisée au service du lecteur. 

Les origines de l'autobiographie classique remontent à un 
passé lointain. Les Confessions de Saint Augustin consistent en 
un éloge apologétique du christianisme. Aux XVIIe et XVIIIe 
siècles, l'autobiographie est considérée comme une 
occupation ordinaire et non littéraire, associée aux 
« mémoires » ; en ce sens, elle n'est pas considérée comme 
ayant une valeur littéraire sérieuse. Au XIXe siècle, 
cependant, elle gagne en importance et commence à être 
reconnue comme un genre à part entière. Il n'existe pas de 
définition précise de sa différence par rapport à d'autres 
genres tels que les mémoires, les journaux intimes, les 
biographies, les autoportraits et les essais. Dans les années 
1960, et surtout dans les années 1970, en se basant sur les 
définitions théoriques des chercheurs inspirés par Cours de 
linguistique générale de Saussure, les distinctions entre 



 

37 

l'autobiographie et les genres similaires deviennent plus 
claires. 

Lejeune définit l'autobiographie à partir des éléments du 
structuralisme. Dans les nouvelles définitions du genre 
autobiographique, l'accent n'est pas uniquement mis sur le 
fonctionnement interne du genre. Julia Kristeva, en 
s'appuyant sur la théorie du dialogisme de M. Bakhtine, 
introduit le concept d'intertextualité comme élément 
fondamental du texte. Dans Lecteur et lecture dans 
l'autobiographie franc̜aise contemporaine, Hélène Jaccomard 
affirme que dans le genre de l'autobiographie, l'intertextualité 
commence avec l'auteur lui-même (1993, p. 347). En d'autres 
termes, dans l'un de ses livres, un auteur fait des références et 
des allusions d'une manière ou d'une autre à d'autres livres 
qu'il a écrits. Il devient donc le narrataire de l'autobiographie 
et l'auteur est désormais celui qui a déjà écrit et relu ses 
propres livres. Les auteurs peuvent également faire référence 
à d'autres livres ; ils insèrent souvent des références dans 
leurs œuvres autobiographiques. Parfois, ils intègrent une 
œuvre si profondément dans leur vie qu'elle en devient une 
partie essentielle. Pour Saint Augustin, par exemple, la Bible 
n'est pas simplement une référence, elle fait partie intégrante 
de sa vie. Dans son œuvre autobiographique Les Confessions, 
la Bible est à la fois une référence de fond et le livre principal 
qui détermine sa vie. 

Les confessions de Saint Augustin ont  un côté spirituel ; 
son livre est une référence directe au christianisme. L'auteur 
y introduit plusieurs références religieuses qui envahissent et 
même déterminent toute la vie de l'auteur. Chez Saint 
Augustin, il s'agit des réminiscences qui viennent d'une 
spiritualité de part en part façonnée par le texte sacré. Sa 
connaissance biblique marque la connaissance de soi pour soi, 
telle qu'elle a été définie par Philippe Lejeune. La Bible est un 



 

38 

chemin de découverte de soi pour Saint Augustin. Les 
Confessions n'est pas une autobiographie complète, mais 
plutôt le lien entre la Bible et la personnalité de l'auteur. C'est 
pour cette raison que l'on pourrait parler d'un intertexte 
biblique chez Saint Augustin. Éric Dubreucq dit dans son 
livre le Cœur et l'écriture chez Saint Augustin : 

…les Confessions ne sont pas une autobiographie 
mais le résultat d'un double processus, 
d'inscription dans son être personnel des 
Écritures et de mise en rapport avec ces mêmes 
Écritures, d'application à soi des Écritures et 
d'exégèse de soi. (Dubreucq 2003 : 30) 

L'auteur ne cherche pas la biographie, mais s'interroge 
sur la façon dont la Bible détermine sa vie. Ajoutons ceci : Éric 
Dubreucq mentionne en quoi les Confessions se rapprochent 
de l'autobiographie, mais il tente d'expliquer pourquoi ce 
n'est pas une autobiographie complète : 

Une objection se présente toutefois. Comment les 
Confessions d'Augustin, inspiratrices 
d'autobiographies, de la Vie de sainte Thérèse 
d'Avila aux Confessions de Rousseau, pourraient-
elles ne pas être autobiographiques ? Le paradoxe 
n'est ici qu'apparent. Il est peut-être légitime de 
parler d'« autobiographie » pour les neuf 
premiers livres des Confessions, au sens où Ph. 
Lejeune en détermine les conditions dans son 
Pacte autobiographique : on y lit bien un « récit 
rétrospectif en prose qu'une personne réelle fait 
de sa propre existence, lorsqu'elle met l'accent sur 
sa vie individuelle, en particulier sur l’histoire de 
sa personalite ». De plus, ce récit étant fait à la 
première personne, il s'agit d'une « 
autobiographie « autodiégétique». De même, le « 



 

39 

pacte autobiographique », impliquant 
l'affirmation de l'identité de l'auteur, du 
narrateur et du personnage, semble parfaitement 
respecté par les Confessions, même si le nom 
d'Augustin n'apparaît jamais (Dubreucq, 2003, p. 
9). 

Notre propos n'est pas de discuter en quoi les Confessions 
correspondent à la définition d'une autobiographie, mais 
d'expliquer en quoi la Bible, qui est en quelque sorte une 
« intertextualité existentielle », une « référence perpétuelle », 
a été importante dans la vie de l'auteur et comment elle l'a 
influencé. En d'autres termes, la référence intertextuelle (la 
Bible) permet également de saisir l’effet textuel d'un texte (Les 
Confessions de Saint-Augustin).  

Le premier objectif de Saint Augustin n'est pas de 
raconter sa vie. Il s'adresse en fait à Dieu et lui demande sa 
miséricorde. Il cherche à communiquer avec Dieu par 
l'intermédiaire de la Bible. Pour Saint Augustin, la Bible est le 
moyen de saisir le sens de sa propre existence et de 
s'entretenir avec Dieu. C'est dans cette perspective qu'il cite la 
Bible. En outre, la citation de la Bible devrait faire partie 
intégrante de l'acte d'écriture pour lui. 

Comme si, intermédiaire entre la citation et la 
réminiscence, tout texte était toujours une autre 
manière de recopier les mots de l'Écriture, 
comme si, loin que l'on puisse parler d'auteur ou 
d'écrivain au sens moderne, un créateur dont naît 
l'invention d'un univers original, l'acte-même 
d'écrire ne pouvait surgir que dans une 
subordination au déploiement des Écritures et 
l’écriture répéter une création plus originaire 
(Dubreucq, 2003, p.41). 

L'écriture, comme la vie, n'est pas « autonome » ;  



 

40 

…écrire, au point de vue d'Augustin, c'est injecter 
l'Écriture dans son écriture et, au point de vue de 
la pratique générale gouvernant le rapport à soi, 
c'est s'inscrire dans une relation fondamentale à 
la parole divine, suivant laquelle la parole 
humaine emprunte à la parole divine dans la 
mesure où elle se l'applique à elle-même 
(Dubreucq, 2003, p. 42). 

La Bible est un référent privilégié, elle est la source de tout 
texte et de toute vie morale. Lorsqu'on écrit sur soi-même, on 
peut s'inspirer des Écritures comme point de départ :  

De sorte que tout texte suppose 
fondamentalement un rapport d'analogie entre 
l'activité d'écriture et l'Écriture. Écrire, c'est 
toujours écrire dans les marges de l'Écriture, 
laquelle est au fond le seul texte qu'il convienne 
de lire, de recopier et d'inscrire en son être 
propre. Pratiquer l'écriture, c'est mettre en pratique 
les Écritures et les inscrire en soi (Dubreucq, 2003, 
p. 55). 

En résumé, les Confessions sont le récit d'une vie 
spirituelle ou intérieure. Tout en narrant une partie de sa vie, 
l'auteur établit en permanence des liens avec la Bible. Il utilise 
le lexique du livre sacré, imite son style d'écriture. Ses 
allusions, citations et interprétations du livre sacré lui 
permettent d'organiser sa propre pensée à travers celui-ci. On 
peut ainsi dire que Saint-Augustin a organisé sa vie autour de 
la Bible.   

Les Confessions de Rousseau, considéré comme le créateur 
de l'autobiographie moderne, est une répétition, une 
« reproduction » des Confessions de Saint-Augustin. De la 
sorte, un lien intertextuel est créé entre le livre de Saint 
Augustin et celui de Rousseau. Le livre de Saint Augustin 



 

41 

constitue en quelque sorte l’hypotexte de celui de Rousseau. 
Toutes les sources utilisées par un auteur dans la production 
de ses propres œuvres sont liées au concept d’« exogenèse »1. 
Lorsque les sources sont réécrites dans un contexte différent, 
le processus d'intertextualité se met en œuvre. Tous les 
éléments de la catégorie exogenèse constituent des parties de 
la biographie. En les transformant et en les utilisant dans une 
perspective intertextuelle, ces éléments acquièrent une 
nouvelle valeur. 

Saint-Augustin a fait partie de la vie de Rousseau lors de 
son éducation religieuse : « Il croyait m'assommer avec saint 
Augustin, saint Grégoire et les autres pères, et il trouvait, avec une 
surprise incroyable, que je maniais tous ces pères-là presque aussi 
légèrement que lui » (Rousseau, 1862, p. 66). Dès son plus jeune 
âge, Rousseau rencontre d'autres pères de l'Église, 
notamment Saint-Augustin, qui suscitent son intérêt. Cet 
intérêt ne diminue pas avec l'âge. C'est une des raisons pour 
lesquelles il a choisi pour son livre le même titre que celui de 
Saint-Augustin. Saint-Augustin interroge sa vie intérieure et 
spirituelle en s'appuyant sur la Bible. Rousseau cite son 
œuvre mais suit une voie différente dans son propre travail. 
Saint-Augustin se réfugie en Dieu, lui ouvre son cœur, se 
confesse. Son principal référent lorsqu'il écrit est la Bible et à 
travers elle, Dieu. Il exprime tout son enthousiasme, ses 
émotions, ses erreurs et ses succès sous la forme d'une 

 
1 L’exogenèse désigne la dynamique qui anime le travail de l’écrivain quand 
il recherche, sélectionne, modifie et intègre des textes, des modèles ou des 
informations (documentaires, référentielles, littéraires, etc.) dont les sources 
sont extérieures à sa propre écriture. Le concept d’exogenèse a donc 
reformulé, en termes de processus, la notion d’intertextualité, initialement 
conçue pour l’interprétation du texte littéraire publié, de manière à la rendre 
opérationnelle pour élucider les phénomènes temporalisés et volatiles de la 
genèse. (Item, Genesis 51, Intertextualité, Exogenèse) 



 

42 

conversation mystique. Au contraire, Rousseau s'adresse aux 
hommes plutôt qu'à Dieu :  

Voici le seul portrait d'homme, peint exactement 
d'après nature et dans toute sa vérité, qui existe 
et qui n’existera probablement jamais. Qui que 
vous soyez, que ma destinée ou ma confiance ont 
fait l'arbitre du sort de ce cahier, je vous conjure 
par mes malheurs, par vos entrailles, et au nom 
de toute l'espèce humaine, de ne pas anéantir un 
ouvrage unique et utile, lequel peut servir de 
première pièce de comparaison pour l'étude des 
hommes, qui est certainement encore à 
commencer, et de ne pas ôter à l'honneur de ma 
mémoire le seul monument sûr de mon caractère 
qui  n’ait pas été défiguré par mes ennemis 
(Rousseau, 1782, p. 3). 

Saint Augustin adopte une orientation « verticale », il suit 
une attitude passive envers Dieu. Rousseau, quant à lui, 
adopte une orientation « horizontale », s'adresse au lecteur et 
témoigne de ses expériences au lecteur. Il refuse d'être 
introverti. En revanche, comme Rousseau, Saint Augustin 
n'hésite pas à se tourner vers les gens (ses frères). Comme 
Saint Augustin, Rousseau n'hésite pas à établir un rapport « 
vertical » avec Dieu. Saint-Augustin invite le lecteur à 
participer à sa conversation mystique ; il attend d'eux qu'ils le 
suivent, qu'ils l'imitent. De même qu'il s'adresse à Dieu, il 
s'adresse aussi à d'autres êtres humains en essayant d'établir 
un lien intime avec eux : « je me confesse à vous, Seigneur, de 
sorte que les autres m'entendent. Je ne puis leur permettre la vérité 
de ma confession, et toutefois ceux dont la charité ouvre les oreilles 
croient à ma parole. » (Augustinus,1873, p. 453). 



 

43 

Rousseau, quant à lui, établit un lien plus intime avec ses 
lecteurs. Il n'exclut pas la possibilité d'un lien avec Dieu. Il 
recourt souvent à des références religieuses :  

Que la trompette du Jugement dernier sonne 
quand elle voudra, je viendrai, ce livre à la main, 
me présenter devant le souverain juge. Je dirai 
hautement : « Voilà ce que j'ai fait, ce que j'ai 
pensé, ce que je fus. J'ai dit le bien et le mal avec 
la même franchise » (Rousseau, 1782, p. 4). 

Comme Saint-Augustin, il songe à établir un lien 
intérieur avec Dieu. Il est possible de trouver des similitudes 
thématiques entre les travaux des deux auteurs. Par exemple, 
ils abordent le problème du mal. Pour Augustin, tout être 
humain est sujet au péché. C'est dans la nature humaine de 
pécher. L'homme est corrompu de l'intérieur, il est enclin au 
mal. Le mal ne vient pas de l'extérieur, il vient de l'intérieur. 
D'autre part, Rousseau explique que ses mauvais actes et ses 
crimes sont commis contre sa volonté. Il est en fait 
bienveillant, mais les événements l'obligent à mal se 
comporter. Augustin croit que c'est Dieu qui l'éloignera des 
mauvais comportements et des hérésies intérieures. Quant à 
Rousseau, il tente de maintenir sa paix intérieure face à ce qui 
se passe à l'extérieur. 

Pour Saint-Augustin, l'introspection est l'élément 
essentiel de sa spiritualité. Selon lui, la vraie réalité n'est pas 
à l'extérieur, mais à l'intérieur de la personne. Il se réfugie en 
Dieu à chaque occasion et prie pour lui. C'est la façon de le 
sentir à l'intérieur. Rousseau se soucie aussi de l'immanence. 
L'appel à se tourner vers l'intérieur est analogue à l'appel de 
Saint-Augustin. Il recommande également d'écouter notre 
voix intérieure. Se tourner vers la voix intérieure, c'est aussi 
se tourner vers Dieu. Pour les deux, il est possible d'atteindre 
la forme la plus parfaite de la morale en se repliant sur soi. 



 

44 

Tous deux croient à la nécessité de la vie intérieure. Rousseau 
et Augustin sont similaires dans leur compréhension de la 
spiritualité. 

Les deux œuvres sont semblables à certains égards, mais 
il existe de nombreuses différences entre elles. Par exemple, il 
n'y a pas de section de type « exégétique» dans le texte de 
Rousseau. Le nombre d'éléments liés au discours religieux est 
limité. Rousseau, en effet, ne s'engage pas dans 
l'interprétation des Écritures. Rousseau fait appel à Dieu, 
alors qu'Augustin appelle Dieu à son aide (invoque). Il situe 
Dieu au centre de sa vie, il fait de lui un élément primordial. 
Il ne s'adresse pas au lecteur, il est seul avec Dieu en 
s'adressant à lui. Rousseau parle très peu de Dieu. Son texte 
n'a pas le caractère et la forme lyrique ou religieuse tel que 
celui d'Augustin. Augustin met le Divin au centre, il en fait 
une partie intégrante de sa vie. Pour Rousseau, en revanche, 
Dieu n'est pas une entité totalement intériorisée, mais un juge 
extérieur :  

Que la trompette du Jugement dernier sonne 
quand elle voudra, je viendrai, ce livre à la main, 
me présenter devant le souverain juge. Je dirai 
hautement : « Voilà ce que j'ai fait, ce que j'ai 
pensé, ce que je fus. J'ai dit le bien et le mal avec 
la même franchise. Je n'ai rien tu de mauvais, rien 
ajouté de bon, et s'il m'est arrivé d'employer 
quelque ornement indifférent, ce n'a jamais été 
que pour remplir un vide occasionné par mon 
défaut de mémoire j'ai pu supposer vrai ce que je 
savais avoir pu l'être, jamais ce ne que je savais 
être faux. Je me suis montré tel que je fus ; 
méprisable et vil quand je l'ai été, bon, généreux, 
sublime, quand je l'ai été : j'ai dévoilé mon 
intérieur tel que tu l'as vu toi-même. Être éternel, 



 

45 

rassembler autour de moi l'innombrable foule de 
mes semblables ; qu'ils écoutent mes confessions, 
qu'ils gémissent de mes indignités, qu'ils 
rougissent de mes misères  (Rousseau, 1782, p. 4). 

Rousseau s'adresse aussi au lecteur. Il attend de lui qu'il 
juge et évalue ce qu'il a écrit. Rousseau considère tantôt Dieu 
comme un juge souverain, tantôt il se voit comme divin avec 
ses écrits. En tant qu'écrivain, il se compare à Dieu. Pour 
Augustin, cependant, Dieu est le seul juge. Pour Rousseau, 
c'est lui-même qui va découvrir le (soi) humain ; Pour 
Augustin, c'est Dieu seul qui découvrira l'homme, l'homme 
intérieur. Un « pacte confessionnel » est établi entre Augustin 
et Dieu ; tandis que Rousseau établit un « pacte 
autobiographique » avec son lecteur. Tous deux ont des 
orientations différentes :  

« Je » parle à « toi » en présence d'« eux ». Ils sont, 
terme à terme, l'inverse de ce qu'ils sont dans 
l'ouvrage de Rousseau, qui reprend en apparence 
la structure pour en subvertir le dessein. Le 
dévoilement n'est pas opéré par le « je » narrateur 
pour un destinataire et en présence de Dieu, mais 
par le « tu » divin dans l'acte de ce « je » et en 
présence de la tierce personne du destinataire 
(Dubreucq, 2003, p. 37). 

Rousseau considère les Confessions de Saint Augustin 
comme un refuge littéraire. En raison des accusations et des 
calomnies qu'il subit après la publication d'Émile, il se réfugie 
dans l'écriture : 

J'aimerais la société comme un autre, si je n'étais 
sûr de m'y montrer non seulement à mon 
désavantage, autre que je ne suis. Le parti que j'ai 
pris d'écrire et de me cacher est précisément celui 
qui me convenait (Rousseau, 1782, p. 119). 



 

46 

Rousseau choisit de créer son identité par l'écriture. Pour 
lui, l'écriture est le moyen d'établir son « moi » et son 
« identité » en s'éloignant du regard de l'autre. L'écriture 
devient ainsi partie intégrante de sa vie. L’écriture ou le texte 
est pour lui « le seul monument sûr de mon caractère qui n'a pas 
été défiguré par mes ennemis » (Rousseau, 1782, p. 3). Les 
Confessions de Rousseau sont « une affirmation du sujet 
individuel » (Gambert, 2014, p. 224), à la différence de la 
démarche d'Augustin qui associe l'identité à la divinité et 
remplace le « je » par le « toi » (Gambert, 2014, p. 224).  C'est 
pourquoi Lejeune le considère comme l'initiateur de 
l'autobiographie moderne. 

Laissons de côté cette interférence entre Saint Augustin et 
Rousseau pour ouvrir une parenthèse et nous attarder sur Les 
Essais de Montaigne qui apportent à l'écriture 
autobiographique un élan différent. L'œuvre de Montaigne 
ne représente pas complétement les traits autobiographiques 
mais selon Lejeune, Montaigne présente un projet dans son 
Essai intitulé Au lecteur qui est, pour lui, un modèle de « pacte 
biographique » (Lejeune, 2010, p. 39).  Puisqu'il s'adresse 
directement au lecteur, ce pacte se nait naturellement. 
Montaigne y révèle avec sincérité son propre caractère et 
indique ainsi une relation identitaire entre lui et son livre, 
comme c'est le cas chez Rousseau, nous venons de le 
souligner. Les Essais de Montaigne ne sont pas un parfait 
exemple autobiographique tel que Lejeune l'a défini, mais 
l'apport de cette œuvre est remarquable pour la genèse de 
l'autobiographie moderne, puisque l'on fait, un pacte entre 
l’auteur et le lecteur. Ce qui intéresse notre propos, c'est que 
cette œuvre contient plusieurs traces de la vie de l'auteur ainsi 
que des références livresques. Montaigne avait une 
gigantesque bibliothèque dans son château et grâce à ses 
connaissances en latin, il lui était possible d'atteindre les 
sources littéraires et philosophiques de son temps. 



 

47 

L'esthétique des Essais n'est pas seulement issue de ses idées, 
mais aussi de ses acquis humanistes, de son pouvoir 
d'observation de l'être humain, ainsi que de son goût pour la 
citation, de manière implicite ou explicite, notamment des 
auteurs de l'Antiquité. Dans l'arrière-plan du texte, nous 
avons trouvé un découpage d'un rassemblement ou d'un 
souvenir de sens résultant des lectures qu'il a faites pendant 
toute sa vie (Zinger, 1997, p. 171). Ainsi Montaigne cite-t-il 
souvent des ouvrages de Pétrarque, Hérodote, Sénèque, 
Lucrèce, Cicéron ou des poètes latins comme Virgile, Térence 
, Plaute , Ovide , Lucain et Horace . Il ne manque pas de faire 
des allusions à Platon, Aristote et Socrate. On trouve 
également dans ses Essais des références religieuses, quoique 
limitées, qui apparaissent en particulier dans l’Apologie de 
Raymond Sebond, la seule partie où se trouve de références 
bibliques liées à des questionnements théologiques. On 
trouve aussi quelques références à La Cité de Dieu de Saint 
Augustin. 

Les œuvres de Pétrarque sont déterminantes dans les 
Essais de Montaigne : 

L'inscription latine, que l'on peut découvrir 
encore dans la tour-bibliothèque de château de 
Montaigne, commémore le point de départ de 
l'autobiographie exposée dans les Essais, qui est 
désignée comme une nonchalante promenade 
autour de mes livres et de ma vie (Gusdorf, 1990, 
p. 30).  

Montaigne est l'un des initiateurs qui emploie le « je » 
autobiographique ; il reflète sa vision du monde à travers ses 
lectures. Dans les Essais, il décrit ses vécus en se référant aux 
philosophes grecs et en s'inspirant de leur vision du monde. 
Les livres font partie intégrante de la vie de Montaigne et de 
ses Essais. Montaigne extrait de ses lectures l'essentiel de la 

https://fr.wikipedia.org/wiki/T%C3%A9rence
https://fr.wikipedia.org/wiki/T%C3%A9rence
https://fr.wikipedia.org/wiki/Plaute
https://fr.wikipedia.org/wiki/Ovide
https://fr.wikipedia.org/wiki/Lucain
https://fr.wikipedia.org/wiki/Horace


 

48 

matière des Essais. Son objectif est d'apprendre à se connaître 
d'abord et ensuite la personne. Montaigne introduit une 
nouvelle forme d’ « autoportrait », s'abandonnant au flux 
aléatoire des pensées, sans aucun souci d'ordre. Parmi les 
citations, ajouts et suppressions qu'il a faits à partir des livres 
qu'il a lus, le « moi » est toujours le point focal. Il confronte 
ses propres écrits aux figures antiques qu'il rencontre dans ses 
lectures, comme César, Tacite et Quinte-Curce. Il poursuit sa 
propre recherche en faisant des comparaisons avec des 
empereurs célèbres, des généraux, des écrivains. Virgile, 
Catulle, Horace, Ovide, Il lit et évalue dans cette perspective 
des écrivains tels que Sénèque, Plutarque, Pline, Cicéron, et 
de nombreux philosophes tels que Socrate, Xénophon, Platon. 
Il explique sa position par rapport à leurs vues sur la vertu, la 
religion, la sagesse, la nature et la mort. 

Pierre Villey, dans sa Note sur la bibliothèque de Montaigne, 
dresse la liste des livres dont Montaigne se sert sous une 
forme ou sous une autre dans ses Essais. Il constitue en 
quelque sorte son « cabinet de curiosités livresques ». Il 
montre comment Montaigne s'est familiarisé avec les livres de 
sa bibliothèque.  

Montaigne déclare, en effet, formellement dans 
l'essai III, 11, Des boiteux, qu'il en a eu 
connaissance. « Je vy en un procès que Corras, 
conseiller de Toulouse, fit imprimeur, d'un 
accident étrange : de deux hommes qui se 
présentaient l’un pour l'autre. Il me souvient (et 
ne me souvient aussi d'autre chose) qu'il ne 
sembla avoir rendu l'imposture de celuy qu'il 
jugea coulpable si merveilleuse et excédant de si 
loing nostre connaissance et la sienne qui estoit 
juge je trouve beaucoup de hardiesse en l‘arrest 



 

49 

qui l'avoit condamné à estre pendu (Villey, 1910, 
p. 335-336). 

Il raconte en quelque sorte brièvement les péripéties de 
chacun des livres de la biographie de Montaigne. Il donne des 
exemples tirés des sections qu'il a citées dans les Essais et tente 
de faire une « archéologie » des livres de la bibliothèque de 
Montaigne. Il fait des inférences sur son attitude et son point 
de vue envers tel ou tel livre. 

Paul Bonnefon recourt à une voie similaire dans son 
article intitulé « La bibliothèque de Montaigne ». Son objectif est 
: « dégager et de déterminer l'influence que les livres possédés par 
Montaigne, ont pu avoir sur l'activité de son propre esprit et sur la 
formation de son génie » (Bonnefon, 1895, p. 313). 

Son objectif n'est pas de faire une liste des livres que 
Montaigne a lus et cités dans les Essais, mais de marquer la 
vraie nature des « curiosités » de Montaigne sur les livres. Le 
but de Montaigne est de révéler sa propre profondeur en 
lisant les livres écrits par d'autres, de saisir son monde 
intérieur :  

Sans doute l'analyse de soi-même fait le fonds 
principal de son œuvre, mais elle n’est pas 
exclusive ; il regarde sans cesse hors de lui afin de 
mieux voir en lui, cherchant partout des points de 
comparaison, dans ses livres comme dans ses 
voyages (Bonnefon, 1895, p. 315). 

Lire, pour Montaigne, c'est aussi méditer, mettre sa 
pensée par écrit au stade ultime. Pour Montaigne, la lecture 
est une voie de découverte de soi, mais aussi de mauvaises 
expériences (par exemple, il perd quatre de ses cinq filles ; son 
meilleur ami La Boétie décède). Lire des livres et écrire ce 
qu'ils lisent lui servent de refuge contre les « désillusions » 
qu'il éprouve. Les livres sont pour lui à la fois un refuge et un 
moyen de sortir de la solitude. 



 

50 

Rousseau traite de son projet autobiographique dans la 
préface des Confessions :  

Je forme une entreprise qui n'eut jamais 
d'exemple et dont l'exécution n'aura point 
d'imitateur. Je veux montrer à mes semblables un 
homme dans toute la vérité de la nature ; et cet 
homme ce sera moi (Rousseau, 1782, p.4). 

Considérant l'effort de Montaigne pour faire son 
autoportrait, malgré son propre plan, comme une « fausse 
naïveté », il compare cela à sa propre initiative : 

J'avais toujours ri de la fausse naïveté de 
Montaigne, qui faisant, semblant d'avouer ses 
défauts, un grand soin de ne s'en donner que 
d'aimables ; tandis que je sentais, moi qui me suis 
cru toujours, et qui me crois encore, à tout 
prendre, le meilleur des hommes, qu'il n'y a point 
d'intérieur humain, si pur qu'il peut être, qui ne 
recèle quelque vice odieux (Rousseau, 1782, p. 
524). 

Il se moque de la manière peu orthodoxe de Montaigne 
d'écrire son autobiographie et de sa prétendue « sincérité ». 

Je mets Montaigne à la tête de ces faux sincères 
qui veulent tromper en disant vrai. Il se montre 
avec des défauts, mais il ne s’en donne que 
d’aimables ; il n’y a point d’hommes qui n’en 
aient d’odieux. Montaigne se peint ressemblant 
mais de profil. Qui sait si quelque balafre à la joue 
ou un œil crevé du côté qu’il nous a caché, n’eût 
pas totalement changé sa physionomie 
(Rousseau, 1959, p. 1149-1150). 

Le but principal de Rousseau semble être d'attirer 
l'attention sur l'originalité et la différence du texte qu'il a écrit 
par rapport au texte de Montaigne, son prédécesseur. C'est 



 

51 

pourquoi il trouve la tentative d'autobiographie de 
Montaigne incomplète et l'accuse de ne pas transmettre 
correctement la vérité. Pascal trouve pareillement « sot » que 
Montaigne thématise son moi comme sujet dans les Essais, qu'il 
tente de décrire et de peindre sa propre vie : 

Le sot projet qu'il (Montaigne) a de se peindre ! 
Et cela non pas en passant et contre ses maximes, 
comme il arrive à tout le monde de faillir ; mais 
par ses propres maximes, et par un dessein 
premier et principal. Car de dire des sottises par 
hasard et par faiblesse, c'est un mal ordinaire ; 
mais d'en dire par dessein, c'est ce qui n'est pas 
supportable. Et d'en dire de telles que celles-ci… 
(Pascal,1961, p. 62). 

L'attitude de Montaigne à l’égard de Rousseau et Pascal, 
la façon dont il écrit son « autoportrait » est « étrange » . Par 
conséquent, Ph. Lejeune s'abstient dans un premier temps 
d'inscrire les Essais de Montaigne dans la catégorie des « 
autobiographies ». Selon lui, la tentative d'« autoportrait » de 
Montaigne est loin des « paradigmes narratifs historiques et 
génétiques » caractéristiques de « l'autobiographie » (Gaspari, 
2013, p. 4). Les essais ne correspondent pas à la définition 
établie de l'autobiographie. De plus, Montaigne change 
constamment de perspective dans son récit, mélange des 
éléments hétérogènes, interrompt la linéarité du récit, et 
multiplie autant que possible le nombre de citations et 
d'allusions. Ces méthodes donnent aux Essais une apparence 
polymorphe, composite, indéfinie. Cela donne au « moi » un 
aspect insaisissable.  

Dans une autobiographie classique, le « moi » est saisi 
dans sa totalité, tandis que Montaigne brise la totalité. Les 
Essais sont un travail de nature « anti-narrative ». C'est 
pourquoi Ilaria Gaspari caractérise le style narratif des Essais, 



 

52 

la manière dont Montaigne écrit son autoportrait, d'« 
éloignement » :  

Ce paradigme se concrétise dans le paradoxe 
suprême de l’estrangement autobiographique de 
Montaigne, qui, au moment où il accède au 
niveau de la conscience de soi, en essayant se 
peindre, s’aperçoit de sa nature fragmentaire, 
discontinue, décomposée. L’« estrangement 
autobiographique », en tant qu’attitude 
d’observation « décomposante », « 
destructurante » de soi, a provoqué l’éclatement 
de la structure projetée au début. La seule 
possibilité de se peindre est donc celle de se 
peindre en mouvement (Gaspari, 2013, p.13). 

Montaigne s’appuie sur « un fonds d'idées collectifs » à 
travers des références intertextuelles et les livres qu'il lit en 
parlant de son « autoportrait » tout en faisant son auto-
description (Beaujour,1980, p. 2). Comme Rousseau le dit 
métaphoriquement, Montaigne se peint comme un peintre (« 
se peigne »). Encore une fois, selon Lejeune, la méthode de 
Montaigne correspond à la définition d'autoportrait, et non de 
l’autobiographie, puisque son récit est loin d'être une 
continuité et une linéarité :  

On voit bien que le texte des Essais n'a pas de 
rapport avec l'autobiographie telle que nous la 
définissons il n'y a pas de récit suivi, ni d'histoire 
systématique de la personnalité. Autoportrait 
plutôt qu'autobiographie (Beaujour, 1980, p.12). 

Les Essais de Montaigne diffèrent des Confessions de 
Rousseau, qui commence son récit en racontant sa naissance 
et suit un ordre chronologique. Comme dans les Essais de 
Montaigne, l'autoportrait choisit « une syntaxe thématique et 
analogique au lieu du récit chronologique.  



 

53 

C'est plutôt dans la fragmentation, l'addition, la 
relation métaphorique ou métonymique (« tracer 
des pistes joignant entre elles deux éléments », 
note Leiris) que l'autoportraitiste cherche à 
représenter cet ou métonymique, passage ce 'il 
est , qu'il n'est pas. Même s'il commence par 
penser l'identité comme conformité à soi, 
l'autoportrait constate qu'il ne pourra jamais que 
consigner son hétérogénéité, dénombrer les 
variances sonores. Montaigne dans voix Essais 
comme Valéry danse voix Cahiers font de cette 
discontinuité des états le moteur d'une entreprise 
qui ne trouvera d'autre unité que dans le « rôle » 
qu'on en tient. C'est le moment de l'énonciation 
qui chaque fois emporte la figure alors même 
qu'il la déporte. Le texte est le seul espace stable 
pour figurer tout à la fois l' altérité et l'utopie 
d'une présence ininterrompue « Le livre est le lieu 
unitaire où peut s'effectuer le rassemblement du 
plongeur » (J. Starobinski, Montaigne en 
mouvement ) . (Encyclopédie Universalis, 
« Autobiographie »). 

Au cours des XVIIe et XVIIIe siècles, les genres « écritures 
de soi » tels que la poésie, l'épopée, la tragédie et le théâtre ont 
été au premier plan. Les écrivains de la période romantique 
se sont inspirés d'œuvres contenant le « moi » sous une forme 
ou une autre dans les périodes précédentes. Michel Foucault 
dit dans un de ses articles que les lettres écrites par les 
premiers prêtres de l'Église sont autobiographiques. Outre 
Saint-Augustin, Rousseau est parmi les plus connus. Dans 
presque toutes les autobiographies romantiques, on fait 
référence à l'œuvre de Rousseau. Ils la citent. Ils ne se 
contentent pas de le citer, ils le critiquent également. Des 

https://www.universalis.fr/encyclopedie/alterite-philosophie/


 

54 

écrivains comme Chateaubriand, Stendhal, Georges Sand 
sont quelques-uns de ceux qui citent Rousseau. 

En considérant l’histoire de la littérature française, 
Georges Sand a été la première femme écrivain à écrire, 
publier et défendre l'histoire de sa propre vie. Comme ses 
prédécesseurs, elle a fait beaucoup de références dont la 
première était à Saint-Augustin et à ses Confessions. Elle aime 
à la fois les Confessions de Rousseau et critique le livre de 
Saint-Augustin. Dans Histoire de ma vie, qu'elle a écrit en tant 
que femme, elle exprime son originalité et sa propre 
conception par ces mots :  

J'ai entrepris un ouvrage de longue haleine, 
intitulé Histoire de ma vie. C'est une série de 
souvenirs, de professions de foi et de méditations 
dans un cadre dont les détails auront quelque 
poésie et beaucoup de simplicité. Ce ne sera 
pourtant pas toute ma vie que je divulguerai. Je 
n'aime pas l'orgueil et le cynisme des confessions 
et je ne trouve pas qu'on doive ouvrir les 
mystères de son cœur à des hommes plus 
mauvais que nous...  (Sand, 2004, p. 8.) 

Comme Chateaubriand, qui a évité d'écrire des 
Confessions comme celles de Rousseau, G. Sand n'a pas pour 
objectif d'écrire une autobiographie complète et d'écrire des 
confessions. Elle présente un récit de moi composé de 
fragments et de digression des Essais de Montaigne. D'autre 
part, les tendances fondamentales suivantes prédominent 
dans son travail : Elle revient sur ses souvenirs d'enfance et en 
parle sous le titre de Souvenirs où elle retrouve son enfance. 
En outre, Histoire de ma vie est également un questionnement 
intellectuel et spirituel sur l'époque dans laquelle elle a vécu. 
Au stade de l'introjection, il y a une orientation vers 
l'intériorité. On parle de ses propres fantasmes. L’Histoire de 



 

55 

ma vie est un récit à la fois de la vie intérieure, morale et 
spirituelle. Cette œuvre qui est un roman familial, « 
l'itinéraire » d'un enfant de siècle, a une structure 
polyphonique qui comprend des témoignages, des souvenirs 
littéraires et des pensées politiques. Elle évite d'écrire des 
confessions à la manière de Rousseau :  

C'est donc d'abord une rupture qu'elle entend 
marquer avec l'autobiographie déclinée selon le 
modèle des Confessions de Rousseau. En 
laïcisant l'autobiographie religieuse à la manière 
de saint Augustin, et en la soustrayant d'une 
certaine façon au rapport à la transcendance, 
Rousseau l'a rendu détestable aux yeux de Sand. 
Voix de danse « confessions », elle ne voit qu'un 
geste « confus d'orgueil et d'humilité », d'autant 
plus choquant qu'il enrôle les autres dans une 
figuration forcée (Sand, 2004, p. 28) 

En revanche, Georges Sand fait de fréquentes références 
à Rousseau dans l'Histoire de ma vie. En fait, Rousseau est 
devenu l'un des écrivains qu'elle a le plus lu, certains de ses 
romans ont été influencés par lui. Elle reprend quelques-uns 
de ses thèmes et motifs :  

Pardonne-moi, Jean-Jacques, de te blâmer en 
fermant ton admirable livre des Confessions ! Je 
te blâme, et c'est te rendre hommage encore, 
puisque ce blâme n'a pas détruit mon respect et 
mon enthousiasme pour l'ensemble de ton œuvre 
(Sand, 2004, p. 62).  

Par exemple, l'histoire d'amour racontée dans l'Indiana 
est basée sur le conflit de la nature et de la civilisation ; ce 
thème est le thème principal de Julie ou La Nouvelle Héloïse. 
L'effondrement moral de la société empêche l'expérience de 
véritables sentiments. Ce thème est celui utilisé par Rousseau, 



 

56 

mais aussi par Bernardin de Saint-Pierre et Chateaubriand. 
Sans entrer dans les détails, disons simplement ceci : Georges 
Sand, en reprenant les thèmes des livres de Rousseau, les 
renouvelle et les réévalue de son propre point de vue féminin. 

Si Georges Sand reprend les motifs et les thèmes de 
Rousseau dans ses propres romans, elle n'a pas l'intention de 
suivre la voie de Rousseau sur le terrain de l'autobiographie. 
Sa liste de lecture comprend également les Mémoires d'outre-
tombe de Chateaubriand. Pourtant, elle n'est pas ravie de son 
travail narcissique :  

Trop de pompe, trop de « grandes poses et de 
draperies », trop d'idéalisations font de ces 
Mémoires très aristocratiques un « ouvrage sans 
moralité », c'est-à-dire un ouvrage sans âme et, 
partant, sans utilité, comme elle l'explique à 
Hortense Allart. Chateaubriand dans ses 
Mémoires, c'est, écrit-elle, « un fantôme et un 
fantôme en dix volumes, j'ai peur que ce ne soit 
un peu long (Sand, 2004, p. 29). 

Elle n'est pas à la recherche d'un récit « apologétique » ; 
elle considère que c'est puéril et dangereux d'occuper les 
autres avec ses propres obsessions. Elle s'en explique ainsi : « 
car nous sommes de petits êtres si tôt épuisés, et le roman de chacun 
de nous est si vite repassé dans sa mémoire propre ! » (Sand, 2004, 
p. 29). 

Georges Sand apparaît plus proche de Montaigne. Elle lit 
ce qu'il écrit et en profite. Au lieu du culte du moi des 
écrivains romantiques, elle rencontre un point commun avec 
cette expression de Montaigne :« chaque homme porte la forme 
entière de l'humaine condition » (Sand, 2004, p. 31). Si L’Histoire 
de ma vie interroge l'origine d'une identité, elle ouvre aussi la 
question de l'identité. Comme Montaigne, elle se laisse aller 
au courant de l'écriture, elle ignore la linéarité. De même que 



 

57 

Montaigne, elle aime recourir à des prolongements et 
s'éloigner du rythme de l'écriture.  

Ainsi que chez Montaigne, les égarements sont le reflet 
de la condition humaine : « Moy à cette heure et moy tantost 
sommes bien deux ». (Moi à cette heure et moi tantôt, sommes bien 
deux.) (Montaigne, Essais III, 45-47). Sa plume explique ainsi 
les détours de la linéarité et les détours du moi, ses caprices, 
ses palinodies. La juxtaposition des éléments dans Histoire de 
ma vie repose sur un processus de relecture et de réécriture 
d'autres textes. Le narrateur raconte à partir d'extraits de 
textes, de documents, de lettres d'autres personnes ; plus 
précisément, le narrateur ne raconte pas lui-même, mais les 
textes qu'il cite parlent. 

Georges Sand ne reprend pas ces documents, textes 
comme d'habitude, mais les corrige, les dessine, les réécrit à 
sa manière, les interprète en parallèle de la méthode 
d'extension, les évalue : « Tout ce préambule n'est à autre fin que 
d'expliquer pourquoi je vais rapporter une série de lettres qui, sans 
avoir grande apparence de couleur historique, en ont cependant une 
réelle. » (Sand, 2004, p. 88).   Georges Sand donne longuement 
la correspondance entre son père et sa grand-mère. Ce faisant, 
elle se rend compte qu'elle s'est éloignée de son projet de 
raconter sa propre histoire : « Mais si je continue l'histoire de 
mon père, on me dira peut-être que je tarde bien à tenir la promesse 
que j’ai faite de raconter ma propre histoire » (Sand, 2004, p. 110).   
D'une certaine manière, le fait qu'elle se détache de sa propre 
biographie tout en incluant les lettres de ses proches dans son 
œuvre est une sorte de moyen pour elle de comprendre son 
propre « moi » ; elle en explique la raison de cette manière :  

Quant à moi (comme quant à vous tous), mes 
pensées, mes croyances et mes répulsions, mes 
instincts comme mes sentiments seraient un 
mystère, à mes propres yeux, et je ne pourrais les 



 

58 

attribuer qu'au hasard, qui n'a jamais rien 
expliqué en ce monde, si je ne relisais pas dans le 
passé la page qui précède celle où mon 
individualité est inscrite dans le livre universel. 
Cette individualité n'a par elle que ni 
signification ni importance aucune. Elle ne prend 
un sens quelconque qu'en devenant une parcelle 
de la vie générale, en se fondant avec 
l'individualité de chacun de mes semblables, et 
c'est par là qu'elle devient de l'histoire. Ceci posé, 
et pour n'y plus revenir, j'affirme que je ne 
pourrais pas raconter et expliquer ma vie sans 
avoir raconté et compris celle de mes parents. Je 
raconte ici une histoire intime. L'humanité a son 
histoire intime dans chaque homme. Il faut donc 
que j'embrasse une période d'environ cent ans 
pour raconter quarante ans de ma vie (Sand, 
2004, p.110).    

L'objectif de ces détours est de donner à l'histoire de sa 
vie une dimension universelle, au-delà de l'individu. Se 
souvenir de ses proches, c'est en même temps les sauver de 
l'oubli. C'est une autre manière de saisir sa propre intériorité 
en narrant les événements :  

Il y a encore un genre de travail personnel qui a 
été plus rarement accompli, et qui, selon moi, une 
utilité tout aussi grande, c'est celui qui consiste à 
raconter la vie intérieure, la vie de l'âme, c'est-à-
dire l'histoire de son propre esprit et de son 
propre cœur en vue d'un enseignement fraternel. 
(Sand, 2004, p. 58).    

Georges Sand a pour objectif de ne pas tout raconter. 
C'est une manière d'établir un dialogue avec les autres, avec 
ses prédécesseurs, avec les auteurs précédents, à travers des 



 

59 

égarements et des références intertextuelles : « la vie d'un ami, 
c'est la nôtre, comme la vie de chacun est celle de tous » (Sand, 
2004, p. 58).  Pour Georges Sand, le dialogue avec l'autre est 
une manière de lui transmettre sa propre pensée, ainsi que 
d'écouter sa pensée et d'en tirer ses propres conclusions. Dès 
lors, le recours aux prolongements, c'est éviter l'égo. Comme 
le définit Emmanule Lévinas, l'égarement, c'est en quelque 
sorte se reconnaître à travers l'autre (Clément, 2019, p. 169). 

Dans le premier chapitre de son livre, Georges Sand cite 
les Confessions de Rousseau et affirme que son autobiographie 
(« Pardonne-moi, Jean-Jacques... » (Sand, 2004, p. 62) ) sera 
distincte de celle de Rousseau. Dans L’Histoire de ma vie, 
Rousseau est l'auteur que George Sand cite et avec lequel elle 
dialogue le plus souvent. Le regard que Rousseau porte sur 
lui-même dans les Confessions est toujours présent à l'esprit de 
Georges Sand. Cependant, il souligne également les éléments 
qui le différencient. Ses souvenirs des cours de musique 
qu'elle prenait dans son enfance sont semblables à ceux de 
Rousseau. Faire une comparaison entre Rousseau et soi, c'est 
à la fois voir dans l'autre ce qui est semblable à soi et 
reconnaître ses propres caractéristiques (notamment en 
écrivant). Georges Sand établit également avec le lecteur ce 
lien qu'elle a établi avec Rousseau, en s'adressant souvent au 
lecteur. Le moyen de mieux se connaître est la solidarité ; C'est 
pourquoi Georges Sand est solidaire avec le lecteur. 

La source la plus vivante et la plus religieuse du 
progrès de l'esprit humain, c'est, pour parler la 
langue de mon temps, la notion de solidarité. Les 
hommes de tous les temps l'ont senti 
instinctivement ou distinctement, et toutes les 
fois qu'un individu s'est trouvé investi du don 
plus ou moins développé de manifester sa propre 
vie, il a été entraîné de à cette manifestation par 



 

60 

ses proches ou par une voix intérieure non moins 
puissante (Sand, 2004, p. 58-59). 

 Car, selon elle, toutes les vies sont interconnectées. Toute 
personne qui ne se définit ni ne se positionne par rapport à 
l'autre est une énigme : « Toutes les existences sont solidaires les 
unes des autres, et tout être humain qui présenterait la sienne 
isolément, sans la rattacher à celle de ses semblables, n’offrirait 
qu’une énigme à débrouiller. » (Sand, 2004, p.110) Se découvrir 
dans l'autre, c'est découvrir l'autre soi : « C'est que j'étais 
double, et qu'il y avait autour de moi un autre moi que je ne 
pouvais pas voir, mais qui me voyait toujours, puisque 'il me 
répondait toujours (Sand, 2004, p.174-175). Pour Georges 
Sand, citer les autres, c'est se découvrir soi-même, sa propre 
réalité. Elle ajoute ainsi à sa biographie une dimension 
romanesque, parallèlement au projet de Rousseau. En outre, 
elle ne se dirige pas seulement vers la connaissance de sa 
propre intériorité, elle choisit de se saisir et de s'expliquer à 
travers l'autre : « « Écoutez ; ma vie, c'est la vôtre » (Sand, 
2004, p.31). 

Béatrice Didier, dans les Normes de l'autobiographie 
romantique : le cas de Georges Sand, affirme qu'en dehors de 
Georges Sand, l'autobiographie romantique a acquis une 
« notoriété » et une « visibilité » avec Chateaubriand. C'est 
surtout avec Saint-Augustin, puis avec Rousseau, que les 
caractéristiques du roman autobiographique sont mises en 
évidence. Avec René de Chateaubriand en particulier, le 
roman devient l'initiateur d'une mode littéraire en France 
avec le genre de l'autobiographie. René est à la fois un roman 
et une sorte de confession. C'est là que se situe en quelque 
sorte l’apport de Chateaubriand pour la modernité.  

Les Mémoires d'outre-tombe de Chateaubriand, en 
particulier, sont considérés comme le prototype de 
l'autobiographie romantique. Cette œuvre est un modèle 



 

61 

pour d'autres écrivains. Chateaubriand est le maître de 
l'autobiographie romantique. Les Mémoires de ma vie et les 
Mémoires d'outre-tombe, publiés après sa mort, contiennent à 
la fois des événements historiques de son époque et des 
éléments autobiographiques par l’emploi de la première 
personne (Callet- Bianco, 2010, p.217-238).  

Chateaubriand n'était pas à la recherche d'un ouvrage 
dans le même style que les Confessions de Saint Augustin ou de 
Rousseau. Sans doute ces auteurs font partie intégrante de sa 
bibliothèque. Chateaubriand admire Rousseau, il le considère 
comme le précurseur du romantisme. Chateaubriand a lu 
beaucoup d'autres auteurs écrivant dans la même veine et les 
a incorporés dans son œuvre. Il utilise fréquemment des 
références historiques et religieuses dans ses œuvres. Les 
références intertextuelles sont fréquemment utilisées non 
seulement dans ses œuvres autobiographiques, mais aussi 
dans ses œuvres sous forme de poésie. Par exemple, dans une 
lettre que Ballanche a écrite à Madame Récamier à propos de 
la composition des Martyres, on peut lire : « Elle n'est qu'une 
mosaïque très belle à la vérité, mais une mosaïque. On y retrouve 
Homère et Virgile, la Bible et Ovide, traduits quelquefois . » (Kettler 
& Récamier, 1996, p.378).  

Dans les Mémoires d'outre-tombe, de nombreux 
éléments de textes classiques autres que Homère, Virgile, la 
Bible, Ovide, etc. sont cités en traduction. Chateaubriand ne 
précise pas explicitement de qui il cite :  

Le « Maintenant adieu, souvenez-vous de mon 
fils » que Charlotte Ives, devenue Lady Sutton, 
prononce en 1826 en quittant Chateaubriand est 
une traduction textuelle du « Jamque vale, et nati 
serva communis amorem » que que. fantôme de 
Creuse soupire à son époux Énée fuyant la ruine 
de Pergame. Le « mon frère n'avait pas encore 



 

62 

quitté la robe » appliqué à Jean-Baptiste 
Chateaubriand, frère du mémorialiste, lors de sa 
présentation à Louis XVI, est une traduction 
textuelle du « neque adhuc projecerat héros 
virgíneos habitus » des Métapmorphoses 
d’Ovide, appliqué à Achille travesti en jeune 
vierge parmi les filles de Lycomède. La 
description de la halte de l'homme des Mémoires 
et de madame de Récamier sur l'île de Maïnau, 
dans l'été 1832, est une traduction littérale de la 
description que le Tasse donne des jardins 
enchantés d'Armide dans le seizième livre de La 
Jérusalem délivrée L'avant-dernier chapitre des 
Mémoires, rendant compte d'une promenade du 
mémorialiste autour des arches interrompues de 
l'aqueduc de Maintenon, multiplier les références 
cryptiques à l'épisode de l'arche de Noé arrêtée 
sur le mont Ararat et  interrompues dans sa 
traversée du déluge (Cavallin,1998, p. 1087-1088).  

A travers les nombreux auteurs qu'il cite, Chateaubriand 
réécrit d'anciens textes classiques, auteurs et personnages des 
Mémoires d'outre-tombe, les ramène à son époque, les fait « 
revivre » en quelque sorte. Cela leur donne une nouvelle 
valeur symbolique. Il s’identifie aux classiques connues. Par 
exemple, parlant de sa carrière militaire, il s'identifie, même à 
tous les Français, à Achille : « On veut que les Français soient fils 
d'Hector : je croirais plutôt qu'ils descendent d'Achille, car ils 
manient, comme ce héros, la lyre et l'épée. » (Chateaubriand, 
Mémoires d’outre-tombe, p. 443). 

Lorsqu'il parle de son voyage en Amérique, il se réfère à 
l'histoire de Moïse, qui a traversé le désert en Égypte et s'est 
rendu à la terre promise, et à celle de Noé, qui a échappé au 
déluge. Il transpose ces légendes de la Genèse et de l'Exode 



 

63 

dans la Bible et les utilise dans son propre texte, mais ne dit 
pas où il les cite. En faisant le lien entre son voyage en 
Amérique et les anciennes légendes, il tente de créer un mythe 
propre. 

Chateaubriand recourt fréquemment à de telles 
opérations de citation. Sous une forme ou une autre il 
mentionne tous les écrivains anciens qu'il lit :  

Shakespeare est au nombre des cinq ou six 
écrivains qui ont suffi aux besoins et à l'aliment 
de la pensée ; ces génies mères semblent avoir 
enfanté et allaité tous les autres. Homère a 
fécondé l'antiquité : Eschyle, Sophocle, Euripide, 
Aristophane, Horace, Virgile, sont ses fils. Dante 
a produit l'Italie moderne, depuis Pétrarque 
jusqu'au Tasse. Rabelais a créé les lettres 
françaises ; Montaigne, La Fontaine, Molière, 
viennent de sa descendance. L'Angleterre est 
toute Shakespeare, et, jusque dans ces derniers 
temps, il a prêté sa langue à Byron, dialogue final 
à Walter Scott (Chateaubriand, Mémoires d’outre-
tombe, p. 285). 

Ces écrivains, qui nourrissent les œuvres et les pensées 
des autres, en font de même pour leurs propres pensées et 
œuvres. Chateaubriand établit des liens entre ses propres 
expériences personnelles et des récits anciens. Par exemple, il 
raconte sa triste histoire d'amour avec Charlotte Bungay et 
son voyage en Angleterre à travers des extraits d'Enée, ou à 
travers Béatrice, qui rencontre Dante aux portes du Paradis 
dans la Divine Comédie.  

Il ne précise pas la source des passages qu'il a cités de 
L'Enéide et de la Divine Comédie, traduits et ajoutés à son 
propre ouvrage. Il établit des ressemblances entre le visage 
d' « Enée » et son propre visage ; il établit des parallèles entre 



 

64 

« Charlotte Bungay » et le visage de « Didon » et « Béatrice » 
et exprime allégoriquement ses déceptions à travers les 
extraits qu'il cite. Il parle de sa période et de ses traits de 
personnalité à travers des citations implicites. 

En 1832, alors qu'il décrit son séjour dans les montagnes 
de Suisse et de France, il établit des parallèles entre les 
légendes de Moïse sur le mont Abarim, d'Enée arrêtée dans 
Cartage et de Renaud dans La Jérusalem délivrée du Tasse, 
qui séjourne dans les jardins de la sorcière Armide et tente de 
se débarrasser d'Armide, qui s'éprend de lui. Il cite des 
passages de la Bible, de l'Enéide de Virgile et de La Jérusalem 
délivrée du Tasse, toujours en traduction, sans indiquer où il 
cite. Il construit son identité et sa personnalité en se référant à 
des figures archétypiques telles que Enée et Renaud. Il ne 
raconte pas seulement sa biographie, mais il médite aussi sur 
l'histoire et la spiritualité. Les Mémoires d'outre-tombe ne sont 
pas un texte confessionnel mais un texte figuratif. Il n'est 
guère possible de comprendre cette œuvre indépendamment 
des textes dont le sens y est cité. Le texte repose sur une 
logique de symbole historique et religieux. 

Les Mémoires d'outre-tombe présentent de nombreuses 
citations implicites, des références, des « traces 
palimpsestes ». Non seulement il raconte sa propre vie, mais 
il mentionne aussi les événements historiques de son époque. 
Chateaubriand écrit même, à ses yeux, une épopée 
symbolique du destin de toute l'humanité (Héron, 1994, p. 
67). 

En dehors de lui, les désastres de son temps, des histoires 
épiques, etc. constituent les sujets de son livre. Ainsi, il évite 
de mettre en avant sa propre subjectivité, comme l'a fait 
Rousseau. Il essaie de transmettre sa propre période parmi la 
réalité spirituelle de sa propre vie. Il utilise La Scienza nuova 
de Giambattista Vito et les Essais de palingénésie sociale de 



 

65 

son ami proche Pierre-Simon Ballanche tout en racontant les 
événements historiques de son époque en les rapprochant de 
ses propres expériences de vie : 

Pour Vico, et selon les termes du Chateaubriand 
des Études histo- riques, les mythes et les 
histoires légendaires des débuts de l'humanité 
sont des fables vraies dans lesquelles se peut 
déchiffrer toute l'histoire civile des peuples 
primitifs. « Hercule, Hermès, Orphée, Romulus, 
écrit Chateaubriand, sont, pour Vico, le type idéal 
des moeurs et des idées d'une époque ». Dans ces 
figures héroïques, les poètes mythographes des 
débuts de l'humanité « allégorisent les temps » 
(Cavallin, 1998, p. 1091). 

Pour Chateaubriand, l'homme est une allégorie de son 
temps ; c'est un type idéal avec sa vie, un portrait fantastique 
et universel, un personnage poétique façonné par les premiers 
mythes qui attend d'être déchiffré. Ballanche tente de définir 
l'histoire humaine selon une loi générale. Cette loi est 
principalement chrétienne. Comme les héros de la 
mythologie, à une certaine période de l'histoire, les personnes 
sont des essences symboliques, elles doivent être déchiffrées 
dans une perspective religieuse et mystique. Ballanche 
conjugue destin humain et renouveau social. « L'homme 
s'élèvera, sous l'égide de la Providence et avec l'aide du Christ, à la 
hauteur du dernier destin. Cause de la chute, la volonté humaine 
doit se redresser pour permettre la réhabilitation de la création » 
(Dictionnaire de la Contre-Révolution, p. 77, cité sur 
wikiwand). 

Chateaubriand adhère aux enseignements d'éminents 
historiens dans les Mémoires d'outre-tombe. Il raconte sa vie 
selon le principe de « lecture allégorique » de Vico ou la « loi 
de palingénésique » de Ballanche. Il ajoute une dimension 



 

66 

symbolique à sa biographie. Il établit des parallèles avec les 
œuvres d'auteurs anciens, avec les personnes et les situations 
dans les œuvres. Sémantiquement, cela ajoute de la 
profondeur et de la richesse à son travail. Il raconte les 
événements par allégorie plutôt que de les raconter tels qu'ils 
sont. Chateaubriand relit et réécrit sa propre vie à partir 
d'œuvres antérieures, en les citant. Voici le caractère 
autobiographique qu'il a adopté, en quelques mots : «  

L'identité littéraire de l'homme des Mémoires est 
donc le produit, d'essence figurative, d'une 
identification à diverses ancestralités 
légendaires, choisies pour leur aptitude à 
allégoriser le grand mythe historico-spirituel 
retracé par Chateaubriand tout au long de son 
travail de mémorialiste » (Cavallin, 1998, p. 1094). 

En somme, Chateaubriand s'identifie au peuple dans les 
œuvres des auteurs qu'il lit et cite. Il les utilise comme un 
médium qui explique son identité. Cela ajoute une dimension 
métaphorique à son identité. Le moyen de l'appréhender est 
de lire les livres qu'il lit, de connaître « l'itinéraire » de chacun, 
de le comparer avec son propre itinéraire. Il se comporte 
conformément à l'attente qui s'impose dans une analyse 
intertextuelle qui invite le lecteur à une réception active. Dans 
Les Mémoires d'outre-tombe, il recrée en faisant référence à 
des écrivains anciens, en les imitant, tout en les actualisant, en 
les transformant. La transformation est inhérente à une 
analyse intertextuelle ; est son principe de base. En citant 
« Noé », « Moïse », « Enée », « Renaud », et bien d'autres 
figures mythiques, Chateaubriand cherche à donner à sa 
biographie une dimension symbolique et universelle. C'est le 
but de l’identification de sa propre vie à ceux qui ont mené 
des vies héroïques. 



 

67 

Au XIXème siècle, chez Stendhal, on trouve l'application la 
plus proche du genre « nouvelle autobiographie », qui s'est 
positionnée sous le titre d’« autofiction » en combinant 
l'autobiographie et le roman au XIXème siècle. 

Stendhal, comme Chateaubriand, était un grand lecteur. 
Ses lectures ont joué un rôle important dans son développement 
intellectuel. Constamment à la recherche de ses idées dans les 
livres (« De ma vie la lecture de Grégoire de Tours ne m'a donné 
autant d'idées » (De Stendhal, 1854, p. 266) (Cavallin, 1998), en 
quelque sorte « à la chasse aux idées » dans les livres qu'il lit, 
Stendhal assimile, transforme, recrée les idées qu'il trouve. 
Comme Chateaubriand, Paul Arbelet, dans son ouvrage la 
Jeunesse de Stendhal, dresse la liste de ses lectures d'enfant et 
d'adulte. Il ajoute une autre dimension à ses lectures 
d'éducation humaniste et à sa carrière littéraire. Dans les 
Mémoires d'un touriste, il révèle qu'à l'âge de dix ans, il lisait 
dix heures par jour les Mémoires d'un touriste. La lecture était 
sa passion : « Je suis revenu en courant chez moi, me console de 
tant d'admirations par la lecture des mémoires de Retz en un 
volume que j'ai découvert ce matin, en passant devant un libraire » 
(De Stendhal, 1854, p.351). Dans Vie de Henry Brulard, il 
exprime ainsi sa passion pour la lecture : « j'avais des idées 
justes sur tout, j'avais énormément lu, j'adorais la lecture, un livre 
nouveau, à moi inconnu, me consolait de tout. » (Stendhal, 1951, 
p. 2977).  Il est presque impossible de dresser une liste 
complète des livres lus par Stendhal. Citons-en quelques-unes 
pour illustrer ce point : Après avoir lu La Logique de Condillac, 
il lit les théories d'Helvétius, Cabanis, Destutt de Tracy. Les 
livres d'histoire de l'art ont une part non négligeable dans ses 
lectures. A travers ses cours de littérature, il inclut non 
seulement la littérature française, mais aussi les littératures 
anciennes et étrangères dans sa liste de lecture. Il lit 
Plutarque, Virgile. Il établit des liens entre la littérature et la 
philosophie. En lisant Plutarque, il apprend à la fois l'histoire 



 

68 

et fait connaissance avec les gens. Il apprend la « tragédie 
historique » à travers Shakespeare. Horace, Boileau, La 
Fontaine, Madame de Sévigné, Rousseau, Voltaire, Corneille, 
Montesquieu, Marmontelle, Bernardin de Saint-Pierre, 
Condorcet, Destouches, L'Abbé Prévost, Laclos… 
Philosophie, histoire, littérature, récits de voyage, livres d'art, 
livres religieux, etc. Il existe plusieurs fragments de la 
bibliothèque illimitée de Stendhal. Les livres et l'écriture font 
partie intégrante de sa biographie. Victor Del Litto, dans La 
vie intellectuelle de Stendhal : genèse et évolution de ses idées (1802-
1821), examine le rôle des livres et de leurs idées dans la 
formation de sa compréhension du roman dans la vie de 
Stendhal. 

Leur lecture permet de comprendre son attitude envers le 
genre « autobiographique » ainsi que sa compréhension du 
roman. Philippe Lejeune s'attarde sur la Vie de Henry Brulard 
dans le Pacte autobiographique. Selon lui, ce livre est un 
mélange de roman et d'autobiographie. Stendhal ne connaît 
pas encore le terme autobiographie, qui n'est pas un concept 
établi et bien connu, qui a commencé à entrer dans le 
vocabulaire dans les années 1850, et il n'y a pas de sens 
particulier qui lui soit attaché. Cependant, il utilise le pronom 
à la première personne dans plusieurs de ses textes : dans ses 
romans, récits de voyage, De l'Amour. Pour cette raison, les 
chercheurs préfèrent utiliser le terme « discours à la première 
personne », ou, comme le suggère Georges Blin, « intrusion 
d'auteur » plutôt que « autobiographie ». Stendhal écrit aussi 
des textes où l'auteur, le personnage et le narrateur sont 
identiques. C'est par exemple ce qu'il écrivait sous les 
rubriques « journal intime », « correspondance », « essais 
d'autoportraits » (par ex. Souvenirs d'égotisme), « mémoires », 
« souvenirs ». L'ensemble de ces contenus a été rassemblé 
sous le titre d’Œuvres intimes par la maison d'édition la Pléiade. 



 

69 

Certains critiques ont qualifié les œuvres de fiction de 
Stendhal d'« autobiographiques », sans tenir compte de la 
nécessité de conclure un « pacte autobiographique » avec le 
lecteur, que Lejeune a mis en avant comme critère. En d'autres 
termes, ils obligent le lecteur à voir le texte comme une 
structure dans laquelle l'auteur est au centre de tous les 
aspects du texte. 

L'autobiographie est une forme d'expression à caractère « 
intime » qui écrit sa propre histoire de vie. L'objectif d'un tel 
style d'écriture est principalement de décrire les événements 
historiques dont l'auteur a été témoin. La priorité est de 
raconter la propre vie de l'auteur. L'autobiographie est une 
sous-forme des mémoires. Le meilleur ajustement de cette 
description est la Vie de Henry Brulard de Stendhal. 

Stendal n'utilise pas le mot autobiographie, mais dans 
son livre il révèle que sa tendance est à l'autobiographie :  

J'ai écrit les vies de plusieurs grands hommes : 
Mozart, Rossini, Michel-Ange, Léonard de Vinci. 
Ce fut le genre de travail qui m'amuse le plus. Je 
n'ai plus la patience de chercher des matériaux, 
de peser des témoignages contradictoires, il me 
vient l'idée d'écrire une vie dont je connais fort 
bien tous les incidents, Malheureusement, 
l'individu est bien inconnu, c’est moi. Je naquis à 
Grenoble le 23 janvier 1783... (Stendhal, 1951, p. 
3084).   

Lorsqu'il entreprit d'écrire sa biographie en 1831, il avait 
en tête deux genres établis, les « Mémoires » et les « 
Confessions ». Lors de la rédaction de son autobiographie, il 
utilise à la fois les styles d'écriture d'autres genres (roman, 
journal intime) et les ouvrages qu'il lit. Il s'inspire de ces 
ouvrages, confronte son propre style d'écriture et tente de 
révéler son originalité. 



 

70 

La Vie de Benvenuto Cellini est l'une des œuvres qu'il a 
admirées et modelées pour lui-même. Une autre œuvre de 
Don Ruggiero est les Confessions, qui est similaire à l'œuvre 
du même nom de Rousseau. Des mémorialistes français tels 
que Retz et Saint-Simon font partie de ses lectures régulières. 
Les Confessions de Rousseau, qui est un référent quasi obligé 
de tout écrivain, et les Mémoires de Madame Roland font 
partie des œuvres qu'il admire. En revanche, Stendhal n'aime 
pas l’autobiographie de Chateaubriand, pour laquelle il 
trouve Marmontel plutôt égoïste. 

L'équivalent d'autobiographie, terme nouveau pour 
Stendhal, est « mémoires » ou « confessions ». Quel que soit 
le nom, raconter sa vie a fait partie du parcours d'écriture de 
Stendhal. L'autre partie est le roman. Regroupant ses écrits 
autobiographiques sous le titre Vie de Henry Brulard, Journal, 
Souvenirs d'égotisme, Stendhal tente un « examen de 
conscience » en se gardant bien d'imiter complètement les 
Confessions de Rousseau (Trousson, 2007) ; c'est aussi 
l'observation de soi, la connaissance de soi, comme le fait 
Montaigne :  

Quel homme suis-je ? Ai-je du bon sens, ai-je du 
bon sens avec profondeur ? Ai-je un esprit 
remarquable ? En vérité, je n'en sais rien. […] Je 
ne me connais point moi-même et c'est ce qui 
autrefois, la nuit, quand j'y pince, me désole. 
Suis-je bon, méchant, spirituel, bête ? (De 
Stendhal,1832, p. 2.3).  

Dans Souvenirs d'égotisme, Stendhal ne fait aucune 
référence explicite à Rousseau, mais ses décisions, 
explications et commentaires sur son sujet rejoignent 
l'attitude de Rousseau dans les Confessions :  

Je plairais presque sûrement aux sots, si je 
prenais la peine d ' arranger ainsi quelques 



 

71 

morceaux du présent bavardage. Mais peut-être, 
écrivant ceci comme une lettre, à mon insu, je fais 
ressemblant. Ou, avant tout, je veux être vrai (De 
Stendhal, 1832, p. 52). 

La Vie de Henry Brulard est plus proche des Confessions de 
Rousseau. Le but de l’œuvre est de plonger aux origines de 
son être afin de pouvoir expliquer la formation de sa 
personnalité à la manière de Rousseau. Sans doute, Stendhal 
ne s'engage pas dans une écriture de longue comme 
Rousseau. Il achève Vie de Henry Brulard en un an. Par 
conséquent, il accorde peu d'attention au récit lorsqu'il essaie 
d'analyser sa personnalité. Il ne fait pas de corrections, inclut 
des extensions, répète parfois ce qu'il dit et ne se soucie pas 
des transitions. À cet égard, il se rapproche aussi de 
Montaigne. Il ne se soucie pas des règles strictes de la 
littérature, utilisant la langue correctement et efficacement. Il 
décide d'emprunter une voie plus sincère : « J'écris maintenant 
un livre qui peut être une grande sottise ; c'est Mes Confessions, au 
style près, comme Jean-Jacques Rousseau, avec plus de franchise » 
(Correspondance, 1968, p.140). Tout ce qu'il recherche, c'est la 
« sincérité ». Pourtant, Stendhal n'oublie pas que la « sincérité 
» peut être agaçante. Rousseau est un auteur d'autobiographie 
qui agit selon la véracité. Stendhal, en revanche, est partisan 
d'un léger écaillage de la réalité. La recherche de sincérité de 
Rousseau ne coïncide pas avec son souci de littérature. Pour 
Stendhal, en matière d'autobiographie, réalité et littérature ne 
font guère bon ménage. En littérature, un bon et beau style 
d'écriture est également utilisé pour détourner l'attention de 
la réalité. Raymond Trousson dit ce qui suit : 

Tous les écrivains qui cherchent à tromper les 
hommes utilisent un style rempli de pompe et 
d'emphase. » « En 1840, dans sa lettre à Balzac sur 
La Chartreuse, il revient sur cette exigence de la 



 

72 

clarté du style synonyme d’honnêteté de la 
pensée. Le style de J. J. Rousseau de dire des « 
faussés » (1999, p. 92). 

Il raconte à Madame Gaulthier qu'il a écrit à Henry 
Brulard « avec moins de talent et plus de franchise que Rousseau » 
(1999, p.152). Selon Stendhal, faire attention au style, comme 
l'a fait Rousseau, c'est tromper le lecteur. Aussi, s'il connaît 
bien les Confessions de Rousseau, il évite de les imiter du début 
à la fin. Bien qu'il trouve le style autobiographique de 
Rousseau attrayant au premier abord, il cherche à écrire un 
texte différent. 

L'œuvre de Rousseau déployait à la fois plusieurs 
projets, distincts et pourtant liés. L'écrivain 
voulait se faire connaître dans son authenticité, 
son texte contenait une disculpation et une 
apologie. Conscient d'avoir à se situer, il jetait des 
lumières sur la société du dernier temps, sur les 
divers milieux où il avait évolué ; attentif à 
recréer le passé en le revivant, il tentait un essai 
de récupération du bonheur. L'histoire de sa vie, 
contemplée avec le recul du temps, s'organisait 
comme un roman à plusieurs faces — 
d'apprentissage, picaresque, psychologique, 
sentimental — avec scènes, intrigues, 
protagoniste et personnages secondaires 
(Trousson, 1999, p. 93). 

Stendhal tente seulement de faire un « examen de 
conscience », sans rechercher une telle diversité de sujets, et 
inclut quelques « aveux ». C'est une tentative de plonger, 
informant ainsi son identité. Il ne cherche pas d'excuses ou 
d'apologétique pour ses actes. Rousseau et Stendhal 
produisent des œuvres du même genre, mais leurs intentions 
sont différentes. Rousseau cherche à se protéger des insultes 



 

73 

et des attaques de ses ennemis et s'efforce de se justifier aux 
yeux des générations futures. Il veut prouver qu'il est 
essentiellement bon et vertueux malgré ses erreurs, ses 
défauts et une vie mouvementée. Son but n'est pas de décrire 
ses expériences, des événements dénués de sens au fur et à 
mesure qu'ils se produisent, mais de refléter son propre état 
d'esprit : « J'écris moins l'histoire des événements en eux-mêmes 
que celle de l'état de mon âme, à mesure qu'ils sont arrivés » 
(Rousseau, OC, 1959, p. 1150, cité par Trousson). Il veut 
expliquer ses secrets aux autres, leur faire comprendre. Il se 
demande qui il est. Il ne s'analyse pas en profondeur, il 
s'appuie simplement sur son instinct. Il se met en situation 
problématique, visant à rendre son humeur compréhensible 
et transparente aux yeux du lecteur. Rousseau semble essayer 
de transmettre sa propre réalité à son lecteur. Il transmet tous 
les faits le concernant au lecteur, et laisse l'évaluation de ce 
qu'il transmet au lecteur : « Ce n'est pas à moi de juger de 
l'importance des faits, je les dois tous dire, et lui laisser le soin de 
choisir. » (Rousseau, OC, 1959, p. 175, cité par Trousson).  Dans 
les Confessions, Rousseau se défend et plonge dans des 
commentaires sur lui-même. Le but est de concrétiser sa 
propre réalité. Rousseau ne se contente pas de l'auto-
évaluation et du jugement du lecteur ; il juge aussi, s'auto-
évalue : « Il fallait nécessairement que je disse de quel œil, si j'étais 
un autre, je verrais un homme tel que je suis (Rousseau, OC, 1959, 
p. 665, cité par Trousson). Il essaie d'expliquer, de 
comprendre, d'expliquer, de faire comprendre : « Voilà ce que 
j'ai fait, ce que j'ai pensé, ce que je fus . » (Rousseau, OC, 1959, p. 
5, cité par Trousson) 

Stendhal suit initialement la ligne de Rousseau, 
exprimant son admiration. Il se réfère aux textes de Rousseau 
en campant les personnages principaux de Les Deux Hommes. 
Comme le dit Victor Del Litto « Henri Beyle a évoqué la vie en 
disciple de Rousseau » (1962, p. 271). Cependant, l'intérêt de 



 

74 

Stendhal pour Rousseau n'est pas permanent. Il est dégoûté 
par le style bénéficiaire et par l'emphase rousseauiste. En 
revanche, Stendhal, qui a grandi en lisant les œuvres de 
Rousseau dans sa jeunesse, n'hésite pas à le louer même s'il le 
critique. Par exemple, se référant au passage où Rousseau 
parle de « la belle étoile » dehors la nuit, il dit : « Après tant 
d'années que je n'ai lu ce passage des Confessions, je me rappelle 
presque les paroles de cet homme tellement exécré des âmes seches. 
» (Stendhal, 1838, 1832 :137-138.) 

Quand Stendhal écrit ses autobiographies, Rousseau et 
ses Confessions sont toujours dans son esprit, mais il n'hésite 
pas à y voir un « ennemi redoutable ». Henry Brulard voit 
toujours l'imitation comme un danger. Ainsi, Stendhal essaie 
d'écrire un texte différent des Confessions. 

La rhétorique de Rousseau du « Voilà ce que j'ai fait, ce que 
j'ai pensé, ce que je fus », Stendhal fait un effort similaire : « 
Qu'ai-je été ? que suis-je? En vérité, je serais bien embarrassé de le 
dire. » (Stendhal, H.B., II, p. 532 cité par Trousson). Rousseau 
veut saisir la nature de l'homme façonné par la société. 
Stendhal tente d'expliquer sa réalité en écrivant : « Je devrais 
écrire ma vie, je saurai peut-être enfin, quand cela sera fini dans 
deux ou trois ans, ce que j'ai été, gai ou triste, homme d'esprit ou 
sot , homme de courage ou peureux, et enfin au total heureux ou 
malheureux » (Stendhal, H.B., II, p. 533 cité par Trousson ).  Il 
part complètement à la recherche de sa propre réalité : « Je 
cherche à atteindre cette vérité qui me fuit. » (Stendhal, H.B., II, p. 
548 cité par Trousson). Pour lui, l'autobiographie n'est pas un 
portrait (Trousson, 2007). C'est une quête pleine de pièges. 
Rousseau se présente comme la personne unique et 
exemplaire. Tout en s'interrogeant, Stendhal ne cherche pas 
une universalité comme Rousseau. Il déteste les pages de « je 
» et de « moi ». Il trouve cet usage extrêmement « égoïste ». 
Recourir à une telle voie ne servira qu'à fatiguer le lecteur. Il 



 

75 

n'aime pas adopter un style orné, peindre des tableaux 
poignants, comme le faisaient Rousseau et Chateaubriand. 
Stendhal déteste le « beau style ». Il évite de remplir son 
discours d'embellissements. Dans son discours, Rousseau 
s'adresse souvent à Dieu, le citant lui et tout le monde comme 
témoins. Quant à Stendhal, il ne s'adresse pas à tous, mais à 
un nombre limité de lecteurs ; il lui suffit que quelques 
personnes de son choix lisent :  

Mes confessions n'existeront donc plus trente ans 
après avoir été imprimées, si les je et les moi 
assomment trop les lecteurs ; et cependant, j'aurai 
eu le plaisir de les écrire, et de faire à fond mon 
examen de conscience. De plus, s'il y a succès, je 
cours la chance d'être lu en 1900 par les âmes que 
j'aime, les Mme Roland, les Mélanie Guilbert 
(Stendhal, H.B., II, p. 536 cité par Trousson). 

Il adopte une compréhension du style dans laquelle les 
pensées s'expriment clairement plutôt qu'un style 
flamboyant. Il suffit de ne parler que du réel. Il suffit d'utiliser 
un langage simple. C'est la condition pour pouvoir 
comprendre ce que vous avez écrit dans le futur. 

Au moment où Stendhal écrit sa biographie, il laisse son 
écriture au hasard. Créer une structure systématique comme 
Rousseau n'est pas la recherche d'une composition solide. Il 
juxtapose ses souvenirs dans une écriture quasi « 
télégraphique ». Il ajoute des souvenirs inattendus, des 
réminiscences côte à côte. Il se rend compte que plus il 
ajoutera de détails, plus ce sera difficile à lire : « Qui lirait de 
telles fadaises ? Quel talent de peintre ne devra-il pas pour le bien 
peindre, et j'abhorre également presque la description de Walter 
Scott et l'emphase de Rousseau » Stendhal s'interroge même sur 
ce que font tous ces détails : « Mais que diable est-ce que cela fait 
au lecteur » (Stendhal, HB, II, 833-834 cité par Trousson). Pour 



 

76 

Rousseau, les détails ont une réminiscence, une valeur 
affective chargée. Éviter les détails est un plaisir. Bien que le 
lecteur n'ait pas besoin des détails, il pense que c'est une 
exigence pour lui de transmettre les détails. Rousseau et 
Stendhal utilisent des thèmes similaires à des fins différentes. 

En somme, tout l'effort de Rousseau est de se justifier, de 
se faire une image correcte de lui-même, de persuader son 
acheteur autant que de l'exciter. Rendre la vérité plus 
poignante, l'embellir révèle la tendance romanesque. Il agit 
avec le souci d'un artiste plutôt que d'un mémorialiste. 
L'effort d'embellir ses phrases, de prêter attention à leurs 
descriptions, de toujours revoir et réorganiser son discours est 
le résultat d'un effort pour créer un effet romanesque. En 
faisant cela, il s'éloigne du domaine du réel et du registre du 
vrai. Stendhal écrit vite et est pressé. Il ne fait pas attention à 
la langue et à la composition. Il y a des trous entre ses 
souvenirs. Rousseau, en revanche, accorde de l'importance à 
la continuité et aux transitions entre ses souvenirs et élimine 
les déconnexions. Embellir son discours permet de supprimer 
les écarts entre ses souvenirs. Rousseau se comporte avec un 
souci d'auteur complet. Dans son discours, les métaphores, 
les rythmes, les symboles, les redondances, les termes à 
résonances affectives prennent beaucoup de place. Le défaut 
de Rousseau, selon Stendhal, c'est « l'exagération » (Trousson, 
2007). 

Stendhal privilégie la « sincérité », c'est tout. Il reste à 
l'écart de l'éloquence. Il recherche le naturel, l'imprévu dans 
l'œuvre de Montaigne. Il évite les excès lyriques et les « 
oratoires » comme Rousseau. A l’instar de Montaigne, il 
privilégie le morcelé et laisse place aux extensions. Il adopte 
une compréhension détachée de l'écriture. Il aime s'égarer en 
écrivant, s'emporter, les bavardages.  



 

77 

Rousseau organise et transfère ses souvenirs selon 
l'image qu'il veut se faire de lui-même. De cette façon, il essaie 
de rendre son récit intéressant. Il ne raconte pas tout, il choisit 
entre les événements comme un romancier. Stendhal recourt 
lui aussi à la même voie. Il ne cherche pas à tout expliquer, 
mais ne parle que des événements qui l'ont marqué. Comme 
chez Rousseau, il parle des effets négatifs de certains mauvais 
souvenirs, parfois il associe mémoire et tactilité. Cependant, 
il n'essaie pas de « faire du roman » comme Rousseau. La 
structure des Confessions est proche du roman par les 
méthodes stylistiques utilisées. Rousseau, au contraire, se 
présente comme le héros du roman. Il se concentre 
uniquement sur ses propres passions et expériences. Son but 
est de rendre le roman intéressant, d'attirer l'attention du 
lecteur. 

Stendhal met de côté la tendance romanesque et semble 
plus proche des attentes de l'autobiographie. Les traits de 
romans sont assez limités dans Henry Brulard. En revanche, de 
nombreuses références sont faites aux lectures des différents 
romans de Stendhal. Néanmoins, Stendhal ne parvient pas à 
exclure complètement l'attitude romanesque de son récit. 
Cependant, il est conscient de l'affinité entre le roman et 
l'autobiographie : « ce livre ne serait plus comme le Vicaire de 
Wakefield (son émule en innocence), qu'un roman écrit à la première 
personne » (Stendhal, H.B., II, p. 807 cité par Trousson). La 
distinction entre les deux espèces dépend du contrat avec le 
lecteur, tel que le définit Lejeune. 

Rousseau et Stendhal recourent également à des 
méthodes communes. Par exemple, tous deux incluent des 
portraits pour éviter la monotonie. Les descriptions regorgent 
de détails, comme dans les récits de Balzac. L’apparence 
extérieure des personnes, leur caractère moral sont dépeints : 
« Mlle Kubly « était une jeune femme mince, assez grande, avec un 



 

78 

nez aquilin, jolie, svelte, bien faite, [… ] un visage sérieux et souvent 
mélancolique. » (Stendhal HB, II, p.761 cité par Trousson) 
Stendhal ajoute aussi ses propres émotions à sa description 
(Trousson, 2007). 

L'absence d'un certain ordre dans l'œuvre de Stendhal, 
les ruptures, les prolongements, l'absence de correction de 
l'écrit détériorent la réalité que l'autobiographie tend à 
refléter. Selon lui, l'article autobiographique ne doit pas être 
un article fini qui est placé dans une commande. Elle doit 
adopter une forme d'écriture discontinue, improvisée, 
fragmentée. Elle doit être conforme à la compréhension d'une 
œuvre ouverte et non fermée. Ainsi, Henry Brulard devient 
une œuvre qui informe la compréhension moderne de 
l'écriture. L'imperfectivité permet au lecteur d'être plus 
activement impliqué dans la réception du texte, évitant ainsi 
au lecteur d'être emprisonné dans un système prédéterminé. 
Se laisser aller au flux des pensées, avancer dans les 
associations est un motif de bonheur pour Stendhal 
(Trousson, 2007). 

Victor del Litto parle des traces de la Vie de Henry Brulard 
de Stendhal dans la Chartreuse de Parme : « Henri Beyle » se 
transforme en « Fabrice del Dongo ». Il n'y a aucune trace de 
Rousseau dans le roman. Cependant, Stendhal a préparé le 
roman avec ses écrits autobiographiques et a reflété ses 
expériences dans ses romans d'une manière ou d'une autre. 
Par exemple, il laisse place à ses relations conflictuelles avec 
son père à la Chartreuse de Parme. Le curé remet Blanès à la 
place de son vrai père. Il transforme Napoléon en symbole 
paternel (1997, p. 1802-1821). 

Comme nous pouvons le voir à travers ces quelques 
exemples, les auteurs qui écrivent dans le genre 
autobiographique accordent dans leur vie, comme dans leurs 
livres, une part importante consacrée aux livres qu'ils ont lus. 



 

79 

Lorsqu'ils racontent leurs histoires de vie, les auteurs ne se 
contentent pas de relater les événements qu'ils ont vécus, 
leurs témoignages, joies et peines. Ils parlent également des 
livres qui remplissent leurs univers d'images et enrichissent 
leur vie, des auteurs qui ont façonné leur propre 
compréhension de l'écriture et de la création. Les livres sont 
des éléments fondamentaux qui définissent l'approche de 
l'écriture et de l'œuvre des autres auteurs. Ainsi, les textes 
autobiographiques ne sont pas seulement autoréférentiels. Ils 
possèdent également une nature exogénétique. C'est-à-dire 
que l'histoire de vie d'un auteur fait partie du processus qui 
définit son écriture. Pierre Marc de Biasi définit 
l'intertextualité face au concept de l'endogénèse et en relation 
avec l'intertextualité dans son article intitulé « De 
l'intertextualité à l'exogénèse » (2020, p. 11-18). Un texte 
autobiographique est à la fois un récit hétéroréférentiel et 
autoréférentiel. Les romans de Modiano, qui présentent des 
caractéristiques autobiographiques, correspondent bien à 
cette définition. 

  



 

80 

CHAPITRE II 
LES ECRITURES DU MOI A TRAVERS 

L’INTERTEXTUALITE 
 

Au XXe siècle, le genre autobiographique a 
considérablement évolué. S'éloignant de l'approche classique 
consistant à organiser chronologiquement des événements 
marquants de la vie de l'écrivain, la nouvelle forme d'écriture 
autobiographique a combiné des éléments de fiction et 
d’autobiographie. C'est à partir du XIXème siècle que des 
éléments autobiographiques ont commencé à être intégrés 
dans la fiction. Cette tendance s'est renforcée tout au long du 
XXème siècle pour donner naissance à un type 
d'autobiographie différente ou transformée. Dans cette partie 
de notre étude, nous examinerons comment les écritures du 
moi se sont développées au XXème siècle et comment elles 
s'inscrivent dans l'intertextualité pratiquée par les auteurs du 
XXème siècle.  

Serge Doubrovsky a inventé le terme « autofiction » pour 
désigner cette métamorphose, terme repris par Alain Robbe-
Grillet sous le nom de « nouvelle autobiographie ». Les autres 
théoriciens proposent diverses appellations : « écriture de soi 
» ; « écriture de moi » (Georges Gusdorf), « 
automythobiographie » (Claude Louis-Cambet), « autobiogre 
» (Hubert Lucot), « curriculum vitae » (Michel Butor) « prose 
de mémoire » (Jacques Roubaud), « égolittérature » (Philippe 
Forest), « autonarration » Arnaud Schmitt. Comme nous le 
mentionnerons, Modiano l'appelle « autobiographie rêvée ». 
Le point commun est, bien sûr, l'accent mis sur l'orientation, 
c'est-à-dire l'intégration du contenu autobiographique dans 



 

81 

l'acte d'écriture lui-même, en faisant une part essentielle de la 
fiction et en façonnant ainsi la nature même de l'acte 
d'écriture. 

On le sait, l'acte « d'écrire » est de toute façon dépendant 
d'un agent, c’est-à-dire d’un « je ».  Ce « je » peut être à la fois 
sujet et objet, le « je » qui renvoie à l’auteur est désormais le 
contenu du récit. Chaque auteur intègre sa propre identité, ses 
expériences personnelles et ses vécues dans l'art de l'écriture 
et il fait de ces éléments une partie de la fiction. 
L'autobiographie se transforme en un genre d'« écriture de soi 
fictionnalisé » comme l’a défini en partie Georges Gusdorf. Le 
prototype de ce phénomène est Flaubert quand il disait que 
« Madame Bovary, c'est moi ». Le mot de Flaubert concrétise en 
quelque sorte cette définition.  

En effet, dans « Le Roman autobiographique » ou l'« 
autofiction », un personnage fictif est conçu et présenté 
comme le jumeau de l'auteur. Gérard Genette qualifie ces 
genres de textes comme autodiégétique où le narrateur et 
l’auteur ne font qu’un. A l’inverse, la représentation du 
narrateur et de l’auteur est divergeante. En effet, dans 
l'écriture de soi, comme dans les récits classiques, les textes 
peuvent être écrits à la troisième personne du singulier, le 
narrateur peut être exclu de l'histoire. Le narrateur 
extradiégétique peut changer, une personne du roman peut 
prendre le rôle de narrateur. Alors que dans les 
autobiographies classiques, le narrateur est « je », dans les 
récits autofictifs du XXème siècle, « je » peut être remplacé par 
« il », parfois par « nous ». Toutes ces personnes portent en 
fait des traces de l'auteur lui-même.  Les histoires racontées 
dans les romans acquièrent une apparence plus personnelle. 
Pour le dire autrement, chaque auteur raconte sa propre 
histoire, se place au centre de l'histoire qu'il raconte et prend 
place dans son récit en tant que personnage.  Dans ce cas, 



 

82 

l'autofiction peut être définie comme une forme 
d’autotextualité.  

Le texte est un cadre ; un auteur raconte ses propres 
expériences en les écrivant sous la forme d'une auto-citation. 
Réécrire ses propres expériences, les rendre fictionnelles 
relève de la métatextualité. En d'autres termes, dans le 
contexte de la fiction, l'auteur analyse en quelque sorte son 
propre passé, le réinterprète. Dans l'autofiction, la présence 
de ses propres expériences dans le récit est liée au concept de 
mémoire. Le fait d'intégrer son propre passé dans le contenu 
de ses romans est à l'origine de l'auto-intertextualité. 
Cependant, l'auto-intertextualité n'est pas détachée de la 
mémoire. L'auteur réécrit en se remémorant ses expériences ; 
par conséquent, réécrire sa propre expérience inclut un 
élément de mémoire. Tiphaine Samoyault décrit « 
l'intertextualité comme la « mémoire » de la littérature :  

La littérature s'écrit avec le souvenir de ce qu'elle 
est, de ce qu'elle fut. Elle l'exprime en mettant sa 
mémoire en branle et en l'inscrivant dans les 
textes par le biais d'un certain nombre de 
procédés de reprises, de rappels et de récritures 
dont le travail fait apparaître l'intertexte. Elle 
montre ainsi sa capacité à se constituer en somme 
ou en bibliothèque et à suggérer l'imaginaire 
qu'elle a d'elle-même. En faisant de 
l'intertextualité la mémoire de la littérature, on 
propose une poétique inséparable d'une 
herméneutique (Samoyault, 2001, p. 33). 

Une telle définition résume le processus par lequel 
passent les données autobiographiques lorsqu'elles se 
transforment en autofiction. La réécriture par un auteur des 
fragments de sa propre vie est avant tout affaire de mémoire. 
L'auteur transfère les écrits anciens, les œuvres ou la vie dont 



 

83 

il se souvient dans le domaine de la fiction. Reconstruire des 
expériences est un travail de mémoire. Il utilise une série de 
méthodes intertextuelles tout en réécrivant ses expériences. 
D'une manière ou d'une autre, parler de « déjà-dit », « déjà-
vécu » invoque une métaphore de « bibliothèque ». Cette « 
bibliothèque » comprend le passé, les expériences de l'auteur, 
ainsi que ses propres livres, ainsi que d'autres livres. L'auteur 
s'y réfère explicitement ou implicitement, selon telle ou telle 
méthode intertextuelle. Les livres qui composent sa 
Bibliothèque personnelle entrent dans un processus de 
métatextualité tandis que les souvenirs qu'il extrait de sa 
mémoire sont en quelque sorte métafictionnalisés:  

I. Grell signifie que l'écriture autofictionnelle 
s'inscrit dans le champ d'écritures 
métafictionnelles. Elle n'est plus une écriture de 
soi comme l'autobiographie, mais l'écriture d'une 
écriture de soi. Par exemple, Le Miroir qui revient 
(1984) d'A. Robbe-Grillet — dont le titre illustre 
parfaitement cette déconstruction réflexive du 
récit de soi — est constellée de réflexions sur le 
caractère dérisoire de tout récit de soi. R. Barthes 
donnant le titre de Roland Barthes par Roland 
Barthes (1975) à son autofiction ou N. Sarraute 
écrivant sous la forme d'un dialogue avec elle-
même son récit Enfance (1983) traduisent la même 
volonté ironique de construction de soi. (Samé, 
2015, p.2). 

De son côté Marie Miguet-Ollagnier, dans son article 
intitulé « Pratiques intertextuelles dans les Fils de Serge 
Doubrovsky », examine l'intertextualité dans le roman de 
Doubrovsky, créateur du terme « autofiction ». Dans son 
article, la mémoire est utilisée comme thème, pas comme 
métaphore de l'intertextualité. Ce que la mémoire véhicule, ce 



 

84 

sont des « éclats de souvenirs » ou, comme le dit Riffaterre, 
des « traces » :  

Le temps lui aussi est démembré, la mémoire 
apporte pêle-mêle des souvenirs anciens et 
récents. Des lambeaux d'hypotextes et 
d'hypertextes assurent une symbiose heureuse 
de Racine, de métatextes allographes et 
autographes, d'épisodes fictionnels. » (Miguet-
Ollagnier & Limat-Letellier 1998, p. 441-460). 

Le narrateur est professeur de littérature française à 
l'université de New York. La personne en question est 
Doubrovsky lui-même. Il analyse Phèdre de Racine. Marie 
Miguet-Ollagnier développe plusieurs « pratiques 
transtextuelles » (transmodalisation, transvalorisation, 
trivialisation) correspondant aux méthodes intertextuelles 
que Gérard Genette évoque dans Palimpsestes (Miguet-
Ollagnier & Limat-Letellier 1998, p. 441-460). 

L'autofiction est une façon personnelle de créer des 
mythes. C'est la raison pour laquelle un écrivain cherche à 
exister dans la fiction, dans la vie réelle comme dans la vie 
fictive. Pourtant, être dans la fiction comme dans la vraie vie 
nécessite toujours l'existence de l'autre. L'existence de l'autre 
dans le contexte littéraire est possible avec l'intertextualité. 
L'autre est inclus dans le texte de l'auteur par une telle 
méthode. L'autofiction est un genre hybride. Il mêle la fiction 
et la réalité. C'est la réalité que la fiction cite : la réalité d'un 
auteur. L'autofiction partage de nombreuses caractéristiques 
de l'écriture postmoderne. Le sujet est présenté sous forme 
fragmentaire ; dans un ordre chronologique, ce n'est pas la vie 
de l'auteur qui part de l'enfance et s'étend jusqu'à l'âge adulte 
et à la vieillesse, mais une tranche de sa vie est véhiculée, il 
n'y a donc aucune obligation d'être linéaire. L'intertextualité, 
qui est l'une des méthodes connues de l'écriture postmoderne, 



 

85 

est une caractéristique connue de ces textes. Les écrivains 
d'autofiction sont obligés de se définir et de se positionner par 
rapport à l'autre. Le contenu d'autofiction est l’intimité de 
l’auteur. L'auteur, le narrateur, la personne sont les mêmes. 
Cependant, la façon dont le contenu est transféré est 
différente d’un roman à l’autre. Par exemple l’ordre 
chronologique est ébranlé.  La structure du récit est 
fragmentaire, donc non-unifiée. De nombreux éléments 
paratextuels et intertextuels constituent une caractéristique 
de ces récits. 

La présence de l'autre permet de saisir l'identité du sujet. 
Il possède à la fois une fonction autotextuelle et une fonction 
intertextuelle. L'auteur réécrit à la fois ses propres textes, un 
pan de sa vie, et cite aussi le texte de l'autre. Il se positionne 
face à l'autre. Comme le disent les théoriciens postmodernes 
du texte, le texte est formé par le tissage d'autres discours, il 
contient les scènes de la vie d’un auteur. Celles-ci font partie 
de ce genre de récit. Parallèlement à ce point de vue, Elizabeth 
Molcou, dans l'Autofiction, un genre nouveau ?» explique ainsi 
ce qu'est l'autofiction : le concept d’intertextualité en 
référence à l’autre qui participe au phénomène 
d’intersubjectivité qui est une des particularités de l’écriture 
autofictive (2002).  

De même pour Lacan, le sujet n'est jamais 
souverain. Il apparaît plutôt d'un discours 
intersubjectif avec l'autre. Chaque moi est 
l'articulation d'une intersubjectivité réglée au 
sein et autour des discours disponibles à tout 
moment et en tout temps. Ainsi chaque texte est 
l'articulation de relations entre textes, un produit 
de l'intertextualité, un tissage dans une forme 
discontinue de ce qui a déjà été produit ailleurs 
(Thorpe, Horn, & Poeti, 2014, 308). 



 

86 

Nous pouvons situer une telle définition en nous référant 
au « stade du miroir » de Lacan. En effet, dans la 
psychanalyse, telle que la définit Jacques Lacan, « l'autre est 
l'élément fondamental de la définition de « soi », de la saisie 
de son image de soi. Le discours de l'autre, qui relève d'un 
sous-texte, permet d'expliquer le discours de l'auteur. C'est 
une des fonctions attribuées à l'intertextualité. 

Selon la définition de Doubrovsky, l'« autofiction » est 
une « fiction référentielle ». Ce terme contient deux éléments 
principaux : la vie de l'auteur et la fiction. En d'autres termes, 
l'autofiction est une forme d'écriture hybride ; elle est à la fois 
une forme d'écriture « factuelle » qui contient des événements 
réels et une forme d'écriture fictive qui contient de la fiction.   

En revanche, Gérard Genette et Vincent Colonna 
attribuent un sens différent à l'autofiction. Selon eux, la fiction 
ne renvoie pas nécessairement à la réalité. L'auteur recrée sa 
propre vie en faisant appel à l'imagination, l’affabulant à sa 
manière. Selon Gérard Genette, dans l'autofiction comme 
genre narratif, un écrivain s'invente une vie et une 
personnalité qui sont séparés de la réalité. Proust est un bon 
exemple du genre « autofiction ». Dans Palimpsestes, Genette 
soutient qu'il n'y a pas de référentialisme dans l'écriture de 
Proust. L'écriture de Proust a un aspect fictionnel et se prête 
bien à l'autofiction. L'autofiction dans A la Recherche du temps 
perdu n'est pas nécessairement dépendante de la réalité. 

Contre les définitions de Genette et de Vincent Colonna, 
Doubrovsky met l'accent sur l’approche référentielle du récit 
dans l'autofiction. Une telle définition fait converger 
l'autofiction avec l'autobiographie. Pour éviter cette 
confusion, il utilise le terme « fiction référentielle » au lieu 
d'autofiction ; il désigne une forme d'écriture distincte de la 
définition de « fiction fictionnelle » de Genette et Colonna. Les 
romans de Modiano se rapprochent davantage de la fiction 



 

87 

référentielle, car l'auteur insère ses vécus dans ses romans. Il 
ne crée pas une vie et une personnalité, comme le dirait 
Genette. Dans l'œuvre de Modiano, le référent est en effet 
authentique. À ce stade, il convient de revenir brièvement sur 
le concept de référent. Afin de comprendre la pertinence des 
deux genres pour l'intertextualité, il serait selon nous utile 
d'aborder brièvement ce qu'il faut entendre par le concept de 
« référence » et ce que ce concept implique.  

Selon la définition dictionnairique, le référent désigne la 
chose ou la personne à laquelle on se réfère. Une autre 
définition est : « Indications précises permettant de trouver la 
source (auteur, texte, passage) que l'on cite ou dont on s'inspire, et 
où l'on peut trouver un complément d'information » (Dictionnaire 
CNRTL). La définition linguistique du référent est : « Fonction 
par laquelle un signe linguistique est renvoyé à un objet du monde 
extra-linguistique, réel ou imaginaire » (Kleiber, 1997, p. 9-37). 
Dans le langage, les énoncés font référence à une réalité. C'est 
ainsi qu'un lien s'établit entre les unités linguistiques et les 
concepts qu'elles représentent. Par exemple, dans un récit de 
voyage, où l'auteur, le narrateur et la personne sont le même, 
cette caractéristique se conforme à la définition d'un 
autobiographique, la référence est une des particularités de 
l’écriture de récits de voyage. Il y a une réalité extérieure que 
l'auteur a vue et dont il a été témoin. Cependant, comme dans 
le Voyage en Orient de Gérard de Nerval, il existe des types 
de récits de voyage dans lesquels l'auteur parle de lui-même, 
de ses rêves et de ses fantasmes implicitement, tout en parlant 
apparemment de la réalité extérieure. Le récit de Nerval se 
situe entre la fiction et la « réalité factuelle ». Elle correspond 
même à la définition de « l'autofiction » au sens de 
Doubrovsky (Kleiber, 1997, p. 9-37). 

Rappelons également la définition de Référence dans le 
Dictionnaire de linguistique et des sciences du langage :  



 

88 

La référence est la propriété d'un signe 
linguistique lui permettant de renvoyer à un objet 
du monde extra-linguistique, réel ou imaginaire. 
La référence n’est pas faite  à un objet réel, mais à 
un objet de pensée.  (Dubois, 2013, p. 404). 

Selon ces définitions, dans l'autofiction, parallèlement au 
phénomène fictionnel, le référent comprend un « objet de 
pensée », trauma d’événements passés, l’obsession du passé, 
d'autres textes de fiction, des œuvres littéraires, etc. Cet objet 
de pensée correspond au concept d’hypotexte (ou en termes 
de Baudrillard hyperréalité) telle qu’il a été défini par 
Genette. Le concept « hypotexte » consiste en une 
hyperréalité transposée qui renvoie à une réalité mais 
fictionnalisée. Dans l'autofiction, il existe une réalité qui est 
transformée en fiction. De tels textes se nourrissent à la fois de 
la réalité extérieure et d'autres textes. Tous deux sont utilisés 
de manière transformée. Ce concept de transformation 
constitue la nature de l'intertextualité.  

L'intertextualité, faut — il le rappeler, met en 
branle la mémoire littéraire en interrogeant 
l'inconscient de l'objet empirique — texte — et 
positionne la lecture eu requis à l'arrière 
ouvrantorique en la voie de signification. Au-
delà d'une perspective psychanalytique, 
l'inconscient du texte doit être compris comme 
étant « le produit d'une écriture, mais aussi d'une 
histoire subjective. Histoire vécue et écrite, 
histoire d'écriture » (Collot, 1985, p. 78) qui 
exhibe des traces sonores dans les rapports 
textuels. À moins que le langage littéraire dénie 
le rapport du texte au monde, au réel ou somme 
toute à la référentialité, la construction de 
signifiance nous incite à nous Projeter dans la 



 

89 

mémoire, et de la lecture dequimenter dont la 
histoire littéraire et l'histoire des formes. Ainsi, 
Antoine Compagnon a rencontré l'accent sur le 
rapport conflictuel entre la littérature et la 
représentation du monde. Il dénonce la fragilité 
de la conception anti-mimétique de Barthes et la 
validité, à certaines probables, de la mimésis 
aristotélicienne en supprimant une voie à 
l'intertextualité de raccorder les textes, produlaité 
la validité, – propre au lecteur.  (Hazım, 2019, 
p.202). 

Comme nous l'avons mentionné, l'intertextualité 
fonctionne comme une mémoire dans le contexte littéraire. 
C'est en quelque sorte le subconscient du texte. En engageant 
le lecteur, il permet à l'auteur de compléter le demi-sens. 
Pourtant, l'intertextualité contient en même temps une 
dimension de réalité. 

Kubilay Aktulum se demande si, dans l'intertextualité, il 
faut voir un effet textuel. Un texte n'est-il qu'un système clos 
qui renvoie à d'autres textes et révèle leur sens ? (Aktulum, 
2018, p. 233-256).  Il répond en s'appuyant sur les définitions 
fournies par Pierre V. Zima dans le contexte sociologique. 
Selon Aktulum, saisir la structure d'une œuvre littéraire, c'est 
aussi saisir la réalité, car la structure reflète la réalité, la 
reproduit à sa manière et s'y identifie de manière explicite ou 
implicite. En bref, à travers ces processus et d'autres 
similaires, la réalité est constamment réécrite dans la 
littérature.  

En d’autres termes, l'intertextualité ne doit pas être 
réduite à un simple effet textuel, mais doit également prendre 
en compte la réalité qui la détermine. Il est donc nécessaire de 
révéler le rôle de la réalité dans l'intertextualité. La 
transformation, qui est une condition fondamentale de 



 

90 

l'intertextualité, doit également être effectuée sur les données 
historiques, sociales et biographiques. Une telle démarche 
s'oppose à la compréhension structuraliste du texte comme 
un système clos, une structure qui ne se réfère qu'à elle-même. 
Aktulum souligne que, plus tard, cette approche a été 
dépassée et s'est écartée d'une attitude purement 
structuraliste. Ainsi, le concept de transformation devait 
également être expliqué par la « réalité » ou les « éléments liés 
à la réalité ». (Aktulum 2018: 233-256). 

 L'intertextualité nécessite la prise en compte d'une série 
de facteurs externes qui affectent la référentialité du texte 
avant qu'elle ne devienne un phénomène textuel. Dans ce cas, 
il convient également de mentionner les conditions qui 
permettent de produire l'intertextualité. Un texte ne 
communique pas seulement en se référant à d'autres textes ; 
le référent d'un texte n'est pas seulement d'autres textes, mais 
il est également déterminé par la réalité à certains égards. (en 
particulier la structure et l'utilisation de la langue) et se réfère 
à la réalité à l'intérieur du texte (il s'agit d'une caractéristique 
connue). Dans cette perspective, le concept d'intertextualité et 
de texte est élargi et se rapproche du concept d'idéologème 
mentionné par J. Kristeva.  La vision du monde de l'auteur 
correspond à son idéologie. L'un des facteurs qui influe sur la 
transformation dans un texte est « l'idéologème », définit 
comme un micro système idéologique derrière un discours. 
Idéologème correspond à la notion de « référent ».  Elle inclut 
les valeurs qui circulent dans un contexte historique. Comme 
on peut le voir, l'idéologème se définit avec un référent, plus 
précisément en rapport avec la réalité. Comme le dit Doğan 
Günay, la « référence » comprend « des données liées aux 
gains sociaux non linguistiques, aux accumulations 
culturelles, aux expériences, à toutes sortes d'informations 
acquises et à toutes sortes d'expériences spirituelles du 
donneur et du destinataire ». (2004, p. 230). La réalité ne doit 



 

91 

donc pas être exclue du texte ; elle se présente devant nous 
comme un élément qui détermine et influence le contexte.  
Une œuvre littéraire doit être lue dans son rapport à la réalité 
concrète, c'est-à-dire dans sa référentialité, ainsi que dans sa 
propre dépendance interne. 

Dans La Poétique et La Métaphysique, Aristote distingue 
deux types de discours. Le discours référentiel est un discours 
qui parle du monde ; la philosophie et l'histoire font partie de 
cette catégorie (Aktulum, 2018, p. 241). En revanche, le 
discours non référentiel est une forme de discours qui se 
réfère à lui-même et parle de sa propre réalité. Les œuvres de 
fiction font partie de cette catégorie. L'intertextualité est une 
caractéristique des textes de cette deuxième catégorie. 
Aristote classe dans cette catégorie les récits de voyage à 
caractère référentiel et les récits autobiographiques.  Les 
théories modernes évitent de faire des définitions qui centrent 
la réalité du début à la fin. Antoine Compagnon se penche de 
plus en plus sur la nécessité de « rétablir le lien entre 
littérature et réalité » dans le Démon de la théorie. (Günay, 2004, 
p.120) Northrop Frye, Paul Ricœur et Thomas Pavel partagent 
le même point de vue. Gérard Genette, quant à lui, reste 
attaché à l'approche structuraliste/narrative du texte ; Il dit qu 
' « un texte de fiction ne renvoie à aucune réalité non textuelle, il 
fait de tout ce qu'il cite de la réalité (…) un élément de fiction ». 
(Genette, 1991, p.37). Selon lui, le passage de la réalité au texte 
n'est possible qu'avec une citation.  Genette n'hésite pas à 
placer une médiation entre la réalité et le texte : la « citation ». 
Cependant, comme le soutient Bakhtine, qui critique les 
approches ultra-formalistes des formalistes russes en raison 
de leurs approches langagières et textuelles, et prend en 
compte la dimension dialogique de l'énoncé, en tenant 
compte des données historiques et sociales, chaque texte 
porte les traces de la réalité d'une manière ou d'une autre. 
Toute œuvre littéraire est à bien des égards déterminés par la 



 

92 

réalité. Dans un énoncé littéraire, on peut trouver des traces 
d'autres discours et voix. Celles-ci ne sont pas nécessairement 
limitées à d'autres énoncés, textes, discours dans le texte et 
hors texte, etc. Ils ajoutent un trait référentiel à l'énoncé (texte 
principal) et servent à le pluraliser. 

Samoyault, dans l'Intertextualité, mémoire de la littérature, 
dans la sous-section intitulée « vers une théorie de la 
référentialité », fait références aux distinctions proposées par 
Aristote, elle précise comme lui que le référent d'un discours 
référentiel est la référentialité ; selon cette définition, la réalité 
concrète et réalité fictionnelle sont deux choses différentes 
dans le cadre d'une intertextualité (Samoyault, 2001, p.83).  

La référencialité implique deux idées : un texte se réfère 
à d'autres textes ; un texte s'inspire également de la réalité. 
L'intertextualité comprend ces deux phénomènes. Les récits 
qui répondent à la définition de l'autofiction font référence à 
d'autres textes et se nourrissent de la réalité, puisqu'ils citent 
une série d'éléments de la réalité et les réécrivent dans le 
contexte d'un texte. De ce fait, l'intertextualité dans 
l'autofiction ne doit pas seulement être considérée comme une 
pratique qui se réfère à d'autres textes et les transforme. Des 
fragments de la vie de l'auteur sont également des éléments 
de citation. Puis Tiphanie Samoyault propose ses propres 
distinctions concernant le référencitialité (la citation d'un 
texte littéraire à partir d'un autre texte littéraire) : 
l'intertextualité substitutive ; l'intertextualité ouverte ; 
l'intertextualité intégrante (Samoyault, 2001, p. 77). 

Dans la première option, la recherche de référence à une 
réalité extra-textuelle est exclue ; la réalité n'est possible qu'à 
travers d'autres œuvres, sous forme de citations 
intertextuelles. En d'autres termes, dans ce cas, la réalité réelle 
a été remplacée par une réalité fictive. Par exemple, dans les 
récits de voyage, au lieu de la réalité directe, des œuvres qui 



 

93 

la prennent comme sujet, la fictionnalisent. C’est parce que les 
écrivains de voyageurs préfèrent souvent des informations de 
seconde main toutes faites plutôt que de reconstituer une 
réalité extrêmement complexe. Dans ce cas, ce n'est pas la 
réalité elle-même, mais d'autres œuvres qui traitent de la 
réalité en question sont réécrites. Par exemple, Chateaubriand 
écrit dans l'Itinéraire de Paris à Jérusalem : « Puisque je n'ai pas 
l'intention de refaire une image de ce que je revois, je puiserai dans 
le travail de ceux qui l'ont vu avant moi, ma contribution sera 
d'expliquer eux que par mes observations » (Chateaubriand, 1968, 
p. 271). 

Dans le deuxième type d'option, les traces de la réalité 
apparaissent sous différentes formes dans le texte. Bien qu'il 
n'y ait pas de référence directe à la réalité, des références sont 
faites à l'historique et au social sous forme de généralisations. 
L'interaction sociale des discours, que Bakhtine souligne à 
travers la théorie du dialogisme, s'impose à ce niveau. Dans 
la formation de l'énoncé littéraire, il est possible d'entendre 
des voix venant d'ailleurs, ce sont idéalement des échos 
indirects qui permettent de prolonger l'énoncé référentiel. 
(Bakhtine, 1998, p. 86-87). Ainsi, selon l'intertextualité ou l'une 
de ses techniques telles que la citation et la répétition, le texte 
fait référence à l'objet réel, à la réalité. 

Dans le troisième type d'option, la réalité est directement 
intégrée au texte. On ne recourt pas souvent à la 
transformation de la réalité. Dans ce cas, du fait de la 
convergence de différents discours sur le plan textuel, la 
disjonction atteint le niveau le plus élevé. Tous les types du 
collage correspondent à cette définition. 

Surtout la deuxième option (intertextualité explicite) 
parmi les types d'intertextualité proposée et identifiés par 
Samoyault coïncide avec la définition de Zima.  



 

94 

Zima, comme tous les autres théoriciens, voit 
l'intertextualité comme un élément constructif de tout texte, il 
affirme qu'une œuvre littéraire émerge à la fin d'un processus 
intertextuel, le texte fait partie du discours social, de la 
littérature écrite et orale, religion, politique, discours 
théoriques, etc. et il se forme par assimilation. Une analyse 
intertextuelle ne se limite pas à déterminer quels textes écrits 
et oraux sont inclus dans telle ou telle œuvre littéraire, ni ne 
doit se limiter à une technique littéraire choisie et adoptée 
propre à un auteur. Un texte littéraire a aussi un contexte 
dialogique lié à la réalité (Aktulum, 2018, p. 234-235).   

Dans l’autofiction, la référencialité au vécu est majeure. 
La réécriture d’un « déjà-vécu » par un auteur transformée en 
fiction est un procédé approprié dans le domaine de 
l'autofiction (cette définition correspond à la définition de 
Genette de « fiction fictionnelle » pour décrire l'autofiction). 
Comme l'a dit Doubrovsky « l'autofiction sera l'art 
d'accommoder les restes, d'avoir appelé le langage à l'aventure du 
langage, hors sagesse et hors syntaxe du roman, traditionnel ou 
nouveau. » (Doubrovsky, 2001). L'intertextualité fait partie de 
ces restes et d'une partie de l'aventure du langage. 
Doubrovsky, en reprenant le terme « autofiction », dans « Un 
amour de soi », il fait implicitement allusion à Proust. « Soi » 
est la matière principale du texte dans l'autofiction, en même 
temps cette matière contient une référence. Dès le titre du 
roman, Dubrovsky montre que l’intertextualité est une 
caractéristique dominante de l'écriture autofictive. Il exprime 
ainsi sa raison de recourir à un référent intertextuel : « Ce n'est 
pas arbitrairement que j'ai choisi d'être relié à un auteur, c'est parce 
que son œuvre s'offre comme un miroir où je puis me provenir » 
(Cité par Miguet-Ollangnier, 2014, p. 93). Cette définition 
correspond à la définition proposée par Lacan dans le cadre 
du processus du miroir et évoquée plus haut. L'autre 
fonctionne comme une « refléxion » pour l'auteur. 



 

95 

Ce n'est pas par hasard si Doubrovsky fait allusion à 
Proust. Dans ses romans et ses autofictions, on retrouve 
souvent des traces de Proust, des éléments métatextuels, des 
allusions et des commentaires. Il mêle la fiction et la réalité. 
Soit comme écrivain, soit comme lecteur (critique), une 
fonction lui est assignée dans les deux cas. Il explique même 
cette fonction par une image religieuse : 

L'œuvre n'est pas un musée que l'on visite pour 
se procurer d'agréables sensations ou d'exquises 
cogitations, qu'il s'agirait ensuite d'inventorier et 
de conserver dans les bocaux de la critique. 
L'œuvre est le lieu d'une rencontre totale entre 
deux êtres, l'un qui se cherche, se trouve, se perd 
dans une succession d'écrits qui sont comme 
autant d'étapes d'une quête, l'autre qui prête la 
chaleur de sa propre vie aux signes déposés sur 
la page morte et ranime le souvenir de l'existence 
qu'il épouse et dont il est à présent responsable. 
La rencontre, certes, n'est possible qu'à un certain 
degré de valeur esthétique, c'est -à-dire, selon 
notre définition, de profondeur et de richesse des 
significations humaines. En ce sens la critique, 
comme toute forme de littérature, est le lieu d'une 
lutte avec l'Ange [...] (Doubrovsky, 1972, p. 56).  

Ainsi, en citant l'autre, il n'y a pas qu'une opération dans 
le texte, mais citer l'autre sert aussi à expliquer l'humain (« 
L'œuvre est le lieu d'une rencontre totale entre deux êtres »). Dans 
une œuvre, deux personnes se retrouvent face à face. En 
même temps, la phase de lecture consiste à retrouver les 
traces de l'autre, à le chercher. C'est la fonction que 
Doubrovsky assigne au critique. Mais pour comprendre 
l'autre, il faut d'abord se comprendre soi-même. Doubrovsky 
cite sur ce point Proust : « On ne comprend pas autrui, comme le 



 

96 

croit naïvement Suarès, « en se libérant de soi », mais, comme le 
savait Proust, en allant jusqu'au bout et jusqu'au fond de soi-même 
» (Doubrovsky, 1982, p. 246). Lorsque Doubrovsky parle de la 
fonction du critique, il se comporte comme un écrivain. Il 
intègre son vécu et son expérience de lecteur dans l'écriture 
de ses romans. Lorsqu'il interprète la première phrase de 
l'œuvre de Proust (« Longtemps je me suis couché de bonne 
heure »), il a plutôt un regard de romancier (Miguet-
Ollangnier, 2014, p. 93-108). Il transpose Proust dans son 
roman : « Proust aime 'je' d'un amour tyrannique, obsessionnel » 
(Doubrovsky, 1982, p. 52).  Il inscrit ses lectures dans la fiction 
; il reprend certains termes du roman de Proust : « se coucher, 
s'endormir, s'éveiller, rêver, etc. » (Doubrovsky, 1982, p. 53). 

Dans Un Amour de soi, il se rend compte un jour que 
« Swann » est lui-même : « Étrange aventure, pour un 
universitaire qui enseigne confortablement Proust à New York, 
lorsqu'il découvre un jour que Swann, c'est soi » (Doubrovsky, 
1982, p. 15). Proust est un auteur qui a influencé de 
nombreuses œuvres de Doubrovsky. Pour lui, Proust est un 
modèle à imiter, à confronter ou à affronter par certains. 
Doubrovsky adapte le contenu et le style d'écriture du roman 
de Proust, qui a des traces profondes dans sa vie intellectuelle, 
à ses propres romans : « Moi j'ai fait le travail de la madeleine à 
l'envers. C'est l'inverse de la perfection, de la reconstitution que 
Proust a faite dans son livre. » (Cité par Grell, 2009, p. 3-30). Il 
ne reprend pas l'œuvre de Proust telle quelle, mais la réécrit 
parallèlement à sa propre définition de l'autofiction. Il 
rassemble les parties qu'il a citées en écrivant et tente de se 
retrouver et d’appréhender sa propre aventure d'écriture à 
travers l'autre : « Je me suis recousu, main à la plume » 
(Doubrovsky, 1982, p. 42). En réécrivant les parties qu'il cite 
de sa vie, ce faisant, en suivant les pas de Proust forme les 
parties de l'autofiction qu'il a écrites. 



 

97 

Comme Kristeva le décrit, « tout texte est absorption et 
transformation d'un autre texte » (Kristeva, 1969, p. 146); 
Doubrovsky adhère au même principe en écrivant Un Amour 
de Swann de Proust. Il maintient cette attitude dans ses autres 
romans : il réécrit Racine dans Fils. Il réécrit Sartre dans Le 
Livre brisé. Il s'appuie à nouveau sur Proust dans Un Homme 
de passage : « Cher, très cher Proust, je ne me retrouve, je réinvente. 
Au fil des souvenirs qui éclatent, explosent en instantanés furtifs, je 
brode. Ma vie pour moi est ma fiction, mon autofiction. Comment 
on se raconte à soi-même… » (Cité par Bouhadid, 2015, p. 133). 
Doubrovsky n'utilise pas Proust uniquement dans un 
contexte fictionnel. En tant que professeur d'université, il la 
commente et donne des conférences. Entre autes, il accroche 
même une photo de Proust dans sa maison : « une grande, 
superbe photographie achetée au musée Jacquemart-André, juin-
septembre 1971. » (Doubrovsky, 2011, p.197). De plus, il fait 
une description du portrait : « intelligence suprême des yeux, du 
visage à l'ovale parfait très beau. Le génie en plus. »  

Dans Un Amour de soi, il explique la raison pour laquelle 
il a réécrit Proust : 

À chacun son Proust ! Lors de leur première 
rencontre, Serge et Rachel confrontent leur 
Proust : 

– […] Mais revenons à Proust, au vrai. Vous 
l'aimez, lui ? Un aspect particulier ? Elle a 
répondu sans hésiter. 

– Un amour de Swann, le reste aussi, bien sur, 
mais c'est un de mes textes favoris,je l'ai enseigné 
très souvent. 

– Nous n'avons pas le même Proust. Moi c'est 
celui de Combray, de maman, de la madeleine 
qui m'attire… Mais enfin, Proust est si vaste, 



 

98 

chacun le sien ! il y en a pour tout le monde 
(Doubrovsky, 1982, p. 15). 

En bref, Un Amour de soi de Doubrovsky est une réécriture 
fictionnelle du roman de Proust dans sa forme et son contenu. 
La fictionnalisation de la fiction correspond à une pratique 
« métatextuelle ».  L'auteur ne le répète pas tel quel, mais 
l'interprète en le transformant. Lire Proust, c'est développer 
sa capacité à créer, à se positionner face à l'autre :  

Le lecteur contemporain de préférence pour sa 
lecture une ligne de force secondaire, en quelque 
sorte. En d'autres termes, il va chercher tout de 
suite un texte fantôme, le sort de sa pénombre ; il 
préfère au texte une de doublures sonores 
(Charles 1995, p.367).  

C'est la nouvelle fonction ajoutée à l'intertextualité. Au 
lieu de viser la perfection en réécrivant Proust, Doubrovsky 
tente une nouvelle manière d'écrire en associant des éléments 
opposés. Alors qu'il se découvre à travers l'écriture, il donne 
à ses écrits l'apparence d'un labyrinthe. Il interroge sur sa 
propre vie en la fictionnalisant à travers les thèmes de Proust. 

De nombreux autres écrivains, comme Doubrovsky, 
reconstituent leur vie dans le domaine de la fiction en fonction 
de leurs lectures. Pour eux, c'est une des manières de 
questionner et de positionner leur propre vie, leur style 
d'écriture, leur compréhension de la littérature et de l'art par 
rapport à l'autre. Les écrivains et les artistes ont souvent 
recours à cette méthode. Outre la littérature, par exemple, 
dans le domaine de la peinture, Picasso se tourne 
fréquemment vers les œuvres d'artistes anciens, révélant son 
identité de chercheur et expérimentant sa propre technique 
picturale ; interroge la position de sa méthode vis-à-vis de 
celle des autres. Il ajoute non seulement de la profondeur à sa 
propre peinture, mais fait également de nouvelles percées 



 

99 

stylistiques. Presque jusqu'à la fin de sa carrière, il poursuit sa 
recherche d'innovation en repeignant l'œuvre de l'autre. Pour 
Picasso, la repeinture, l'interpictorialité, est devenue une 
forme fondamentale de création de « répétition ». La liste des 
œuvres qu'il cite, évoque, inspire et intègre dans son cabinet 
de curiosités est assez longue.2  

Outre Modiano, le nombre d'écrivains du XXe siècle et 
d'aujourd'hui qui intègrent leur propre autobiographie dans 
la fiction en la mêlant à des références intertextuelles est assez 
considérable.  Par exemple, Marguerite Duras mentionne 
souvent des membres de sa famille dans ses romans. Son 
roman L'Amant repose en quelque sorte sur la fiction des 
récits de vie des membres de sa famille à partir de 
photographies de famille : « J'ai beaucoup écrit de ces gens de ma 
famille, mais tandis que je le faisais ils vivaient encore, la mère et les 
frères, et j'ai écrit autour d'eux, autour de ces choses sans aller 
jusqu'à elles » (Duras, 1984, p. 10). Dans ce roman, elle raconte 
les souvenirs dramatiques de son enfance en Indochine à 
travers les photographies qu'elle rassemble. L'Amant de 
Duras est une sorte de « confession » sur sa mère, sa fratrie, 
son père décédé. Le roman correspond à la définition d'une « 
autofiction ». Le nom du protagoniste n'est pas mentionné 
dans le roman, mais l'utilisation de la première personne fait 
référence à Duras :  

Très vite dans ma vie il a été trop tard. A dix-huit 
et il était déjà trop tard. Entre dix-huit ans et 
vingt-cinq ans mon visage est parti dans une 
direction imprévue. A dix-huit ans j'ai vieilli. Je 
ne sais pas si c'est tout le monde, je n'ai jamais 
demandé. Il me semble qu'on m'a parlé de cette 
poussée du temps qui vous frappe quelquefois 

 
2Voir à ce sujet : K. Aktulum, Metinlerarasılık/Göstergelerarasılık, p. 101-
102-103. 



 

100 

alors qu'on traverse les âges les plus jeunes, les 
plus décrits de la vie. Ce vieillissement a été 
brutal (Duras 1984, p.10).   

Dans son récit, le passé et le présent s'entremêlent. Il y a 
un trajet constant. L'utilisation du nom à la troisième 
personne sert à donner au récit l’air de fiction, le lecteur oscille 
entre réalité et fiction. Mais la « mémoire » est toujours au 
premier plan. Dans sa vieillesse, en tant qu'écrivain, Duras se 
remémore sa jeunesse en Indochine et raconte au lecteur.  Le 
roman présente également une séquence linéaire. Elle 
commence à raconter ses romans depuis son enfance et 
continue jusqu'à sa vieillesse. La mémoire se manifeste dans 
les « flashbacks ». L'auteur mêle à son récit ses désirs, ses 
peines, ses enthousiasmes et ses espoirs. 

L'intertextualité chez Duras apparaît d'abord sous la 
forme d'une auto-intertextualité (ou, comme Ricardou 
l'appelle, une auto-textualité). L'auteur décrit les thèmes, 
motifs, etc., qui sont repris dans ses autres romans. Par 
exemple, « la voiture » (Citroën B. 12″ de Joseph) dans Un 
Barrage contre le Pacifique, ou « limousine de luxe », « le 
diamant » offert par M . Jo en cadeau à Suzanne est répété 
dans L'Amant, l'Amant de la Chine du Nord. La voix de la 
mendiante apparaît à nouveau dans de nombreux romans. 
(Aktulum, 1999, p. 239-240). « La limousine », « le visage », 
« la mer », « le diamant », « la peur », « la douleur », « la 
mendiante » apparaissant dans L'Amant sont repris comme 
thème commun (Šrámek, 2000, p. 7-18). Des thèmes récurrents 
donnent aux textes à caractère autobiographique une allure « 
auto-intertextuelle » La caractéristique marquante des 
romans autobiographiques de Margueritte Duras est 
l'intertextualité :  

Autre caractéristique de l'œuvre durassienne : sa 
dimension intertextuelle sur les plans structurés 



 

101 

et thématiques. Chaque texte commente et élargit 
la portée des autres grâce à la récurrence de 
scènes fondamentales (le rejet par la mère de 
l'enfant, l'acte sexuel vu, entendu, donné en 
parallèle) et de certains personnages, (la 
mendiante Anne-Marie Stretter, Aurelia Steiner). 
L'intertextualité est de toute évidence renforcée 
par le fréquent passage d'une forme vers une 
autre : texte écrit, adaptation au théâtre, au 
cinéma (l'ordre de la transposition n'étant 
d'ailleurs pas fixe) (…) En effet, l'intertextualité 
apparaît ici très explicitement comme la 
réécriture de certains textes antécédents. Ce 
processus ne concerne pas uniquement Un 
barrage contre le Pacifique dont le cadre correspond 
de très près à celui de L’Amant, mais également 
Le Vice- consul. (Capitanio, 1987, p. 15) 

Madeleine Borgomano parle des répétitions chez Duras 
comme d'une auto-intertextualité. Richard Saint-Gelais 
distingue intertextualité et transfictionnalité. L'intertextualité 
indique la relation entre deux textes, tandis que la 
transfictionnalité est utilisée en réponse aux échanges qui 
apparaissent sur le plan fictionnel. La transfictionnalité est 
une forme particulière d'intertextualité. Les romans de 
Marguerite Duras sur la période du « cycle indien », qui 
reprennent des thèmes similaires et se réfèrent les uns aux 
autres, correspondent à la définition de la « transfictionnalité 
». Ces œuvres contiennent également de nombreux éléments 
« autobiographiques ». Les thèmes ne sont pas répétés tels 
quels, ils sont répétés morceau par morceau. Ce joyau de la 
littérature correspond à la définition de la « mémoire » fondée 
sur le souvenir fragmentaire. L'autobiographie, ce n'est pas se 



 

102 

souvenir de tout le passé, c'est se souvenir et réécrire certaines 
sections.3 

Au XXe, il y a des traces d'autres œuvres sous une forme 
ou une autre dans l'huile, qui s'est multipliée depuis la 
seconde moitié du siècle et correspond à la définition d'« 
autobiographique ». L'entrelacement de l'autobiographie et 
de la fiction est une caractéristique importante de ces œuvres. 
Ici, sans tenter d'analyser le rapport de tous les écrivains à l'« 
autobiographie », les aspects autobiographiques ou autofictifs 
de leurs œuvres, nous nous contenterons de parler d'un type 
de texte « emblématique » : Roland Barthes par Roland Barthes. 

Roland Barthes introduit la biographie, l'autoportrait et 
la fiction dans cette œuvre auto-écriture. En raison de ce 
caractère mixte, il n'est pas aisé de parler de cette œuvre 
comme d'une autobiographie et de la classer dans le genre « 
autobiographique ». Cependant, Barthes a apporté une 
nouvelle perspective à « l'autobiographie » avec ce travail. 
Barthes ne se limite pas à écrire son autobiographie en tant 
que théoricien. Outre des définitions théoriques de l'écriture, 
comme Alain Robbe-Grillet et Nathalie Sarraute, ils 
présentent leurs textes à la première personne à leurs lecteurs. 
Le narrateur et le protagoniste sont identiques à l'auteur dans 
ces œuvres qui ne répondent ni pleinement à la définition du 
roman, ni pleinement narratives, ni pleinement essais. En 
revanche, Nathalie Sarraute dit ceci à propos de l'ouvrage 
intitulé Enfance : « Il ne s'agit pas d'une autobiographie. Ce n'est 
pas un rapport sur toute ma vie. » (Forrester,1983, p. 18-24). 
Ailleurs il explique ceci :  

Je n'aime pas l'autobiographie, je n'ai aucune 
confiance dans les autobiographies, parce qu'on 
s'y décrit toujours sous un jour [...], on veut se 

 
3 Voir à ce sujet: Borgomano, M. (1997). Le Ravissement de Lol V. Stein de 
Marguerite Duras.  



 

103 

montrer sous un certain jour. Et puis c'est 
toujours très partial − enfin, moi, je n'y crois 
jamais. » (Entretien 1995, cité par Lecarme p.15) 

De même, Alain Robbe-Grillet, qui s'oppose à une 
approche « égocentrique » de la littérature, exprime dans Le 
Miroir qui revient qu'il est à la recherche d'une nouvelle 
écriture : 

Le moment est venu d'avancer sur d'autres 
pistes, et de retourner comme un gant la belle 
théorie nouvellement promue, afin de débusquer 
la bureaucratie renaissante qu'elle nourrit en 
cachette [...] Il devient urgent de tout remettre en 
cause, et [...] de s'interroger à nouveau sur le rôle 
ambigu que joue, dans le récit moderne, la 
représentation d'une personne qui est à la fois un 
corps, une projection intentionnelle et un 
inconscient (Robbe-Grillet, 1984, p. 12).  

Il ne s'oppose pas aux styles d'écriture traditionnels de 
l'autobiographie. Il a tendance à raconter l'histoire de sa vie 
dans un mélange d'essais et de romans. Bien que Nathalie 
Sarraute s'y oppose extérieurement, son Enfance, comme 
l'œuvre de Robbe-Grillet, se conforme aux codes du genre 
autobiographique. L'intertextualité est un trait distinctif des 
œuvres des deux auteurs ( Rocci, 2018). 

Dans Roland Barthes par Roland Barthes, qui est un mélange 
d'autobiographie, d'autoportrait, de biographie et de fiction, 
Barthes, qui dit « je » et apparaît en critique, est aussi un sujet 
centré sur sa propre vie. Il est à la fois l'auteur, le narrateur et 
la personne. Il précise aussi dès le départ qu'il est en quête 
d'écriture d'une sorte de roman ou « d'autofiction » : « Tout 
ceci doit être considéré comme dit par un personnage de roman. » 
(Brochier, 1975, p. 28-37). Il n'adopte pas la posture d'un 



 

104 

écrivain autobiographique ; tend à être plutôt un écrivain de 
fiction :  

C'est un roman, mais pas une biographie [...] Je 
me suis mis en scène comme un personnage de 
roman, mais qui n'aurait pas de nom propre, en 
quelque sorte, et à qui il n'arriverait pas 
d'aventure à proprement parler romanesque 
(Brochier, 1975, p. 32).  

Lorsque Barthes crée une œuvre de « moi par moi », son 
but n'est pas d'écrire une œuvre autobiographique de bout en 
bout, mais de décrire sa vie en la mettant dans une structure 
romanesque. Il s'efforce de fictionnaliser sa vie, d'en faire une 
autofiction. C'est réécrire les fragments autobiographiques 
qu'il cite de l'histoire de sa vie sur un ton romanesque. 

Barthes n'est pas intéressé par les tentatives des auteurs 
autobiographiques de réécrire les autobiographies dans leur 
intégralité. Dans Roland Barthes par Roland Barthes, il fait donc 
référence au caractère fragmentaire, qui est une écriture 
discontinue. Il pose le titre de la dernière pièce de son ouvrage 
comme « le monstre de la totalité, la totalité », comme pour 
nier la terminaison de son livre, qu'il assimilait à un « texte 
infini » (Coste, 2009, 35-54). 

Dans le livre de Barthes, qui mêle les traits de l'essai, de 
la fiction, des récits autobiographiques, les pronoms 
personnels « je », « elle », « tu » renvoient à la même personne 
: Barthes lui-même. Tout en utilisant des pronoms personnels 
différents, Barthes explique aussi quel est son propos : « La 
nécessité de réarranger les genres. » Il parle de la nécessité 
d'un discours polymorphe. Dans la pièce intitulée « Le livre 
de moi », il cherche à créer un discours pluriel et hétérogène 
dans lequel l'essai, le roman et l'autobiographie se rejoignent 
en un seul texte. Pour cette raison, Anna Whiteside qualifie le 
style d'écriture adopté par Barthes dans son Roland Barthes par 



 

105 

Roland Barthes d'« autobiographie éclatée ». (Whiteside, 1980, 
p. 4-9). Le sujet y est fragmenté :  

Il nous met devant la fissure du sujet racontant et 
raconté. Sujet double et clivé qui est à la fois 
sujet/objet, subjectivité et narcissisme, être réel et 
fictif, personnage dispersé (puisque 
fragmentaire) et ramassé en l'être unifié de 
l'écrivain écrivant. (Whiteside,1980, p. 4-9). 

Dans cet ouvrage, les codes de l'autobiographie de 
Barthes, tels que la chronologie habituellement suivie, sont 
abandonnés. Barthes suit l'ordre de l'alphabet. L'ordre 
séquentiel des parties et les titres choisis par l'auteur suivent 
un ordre alphabétique. Barthes brise la logique textuelle. 
Suivre l'ordre de l'alphabet, c'est s'affranchir du plan, de l'idée 
de développement, d'un agencement logique. Adopter une 
telle méthode, c'est abandonner le sens. Barthes s'éloigne 
d'une idée préconçue de l'ordre. Il laisse au hasard le travail 
d'écriture. Il s'affranchit de l'idée du système : « Je ne suis pas 
attaché à un système - pas même au mien. » Barthes est d'avis que 
briser les codes établis du discours autobiographique 
permettra une multiplicité de sens. Son effort est de « broyer 
l'univers en morceaux », de s'emparer du monde à petites 
doses, de faire sortir le sens des partitions de toutes sortes 
d'agglomérations. 

En somme, Barthes est contre l'idée de finir. Commencer 
et finir chaque morceau en suivant l'ordre de l'alphabet, 
répéter ce processus du début à la fin lui donne un goût. 
Roland Barthes par Roland Barthes est un anti-travail. Une 
pensée systématique y est niée. La méthode d'écriture de 
pièces qu'il adopte est de libérer l'écriture. Se libérer, c'est se 
libérer de la pression des codes. C'est le sens du rejet par 
Barthes des efforts des occidentaux pour tout mettre en 
système, de leurs efforts pour tout analyser. Il exprime ce rejet 



 

106 

dans une autre œuvre autobiographique L'Empire des signes 
(Aktulum, 2004, p. 210-211). 

Barthes est un sémioticien. Il utilise les données de cette 
discipline dans ses œuvres. Cependant, dans ses études 
récentes, il adopte une approche qui va à l'encontre des 
méthodes dont il a lui-même établi les définitions théoriques. 
La sémiotique est l'une de ces méthodes. Dans Roland Barthes 
par Roland Barthes, il s'oppose également à l'idée que la 
sémiotique se fait du système de caractères et détruit l'idée 
qu'elle se fait du système du code de données. En brisant ses 
propres définitions théoriques, il les cite et les critique. Il 
renonce à l'entreprise de systématisation de la pensée 
occidentale. S'il s'est d'abord opposé au roman et s'est 
concentré sur le texte lui-même, il est ensuite revenu au 
roman. Tout en déclarant l'auteur mort, il revient à l'auteur, à 
partir de Camera Lucida ; il commence à dire « je ». Comme 
le dit Roberto Gac, il « poétise » la sémiotique, qu'il a en 
quelque sorte mathématisée et réduite à des formules. (Gac, 
2021, p. 1-47).  Il maintient son désir de transformer sa vie en 
autobiographie. 

Qu'il s'agisse d'autobiographie ou d'autofiction, dans de 
telles œuvres, les œuvres d'autrui peuvent être citées, ainsi 
que les propres œuvres de l'auteur. A ce stade, nous 
voudrions parler de certains concepts dérivés du préfixe « 
auto » et liés aux concepts d'autobiographie et d'autofiction. 
En analysant les romans de Patrick Modiano dans un cadre 
intertextuel, il est essentiel d'explorer plusieurs termes clés de 
l'autobiographie et de l'autofiction.  

Réunir un lexique de ces concepts essentiels permettra 
d'enrichir considérablement notre analyse des romans de 
Patrick Modiano. De nombreux livres et articles ont été écrits 
sur ce sujet. Nous nous contenterons des définitions de 
quelques concepts qui sont majoritairement produits en lien 



 

107 

avec le concept d'intertextualité et qui sont liés aussi bien au 
concept d'autobiographie qu'à celui d'autofiction. 

Comme on le sait, Gérard Genette fait une typologie de 
toutes les formes de transcendance dans Palimpsestes. Il 
qualifie tout échange possible entre deux œuvres un 
intertextuel plutôt qu'un textuel-transcendant. Genette 
identifie cinq types de relations textuelles-transcendantes (ou 
post-textuelles) : 1- intertextualité, 2- hypertextualité, 3- 
paratextualité, 4- architextualité, 5- métatextualité. 

La citation, la référence, l'allusion, qui se produisent dans 
un texte dans une relation de coprésence, appartiennent à la 
catégorie de l'intertextualité. Elles sont regroupées sous le 
terme d'hypertextualité. La parodie et le pastiche sont 
particulièrement liés à cette catégorie. La paratextualité 
comprend les relations avec des éléments textuels secondaires 
en dehors du texte, c'est-à-dire les titres, les sous-titres, les 
préfaces, les épigraphes, les avertissements, les notes, les 
témoignages, les illustrations, les couvertures et les éléments 
pré-textuels (c'est-à-dire les esquisses, les ébauches). 
L’architextualité est le rapport à la généricité du texte (roman, 
essai, autobiographie, autofiction etc.). La métatextualité 
renvoie plutôt à une relation d'interprétation ou de critique ( 
Genette, 1997). 

Les méthodes sous le titre de « transformation sérieuse 
des textes principaux » sont classées en transformations 
formelles et en transformations thématiques ou sémantiques. 
La première option comprend des méthodes et sous-
méthodes telles que la traduction, la versification, la 
prosification, la transmétrisation, la transtylisation, la 
réduction, l'augmentation, la transmodalisation. La deuxième 
option comprend des méthodes telles que la transposition 
hétérodiégètique, la transposition homodiégètique, la 



 

108 

transmotivation et la transvalorisation. A ces méthodes 
s'ajoute l'utilisation du cliché et du stéréotype. 

Ce qui nous intéresse dans cette classification, c'est que 
certaines méthodes prennent le préfixe « auto- » et prennent 
l'apparence de « réfléchie » comme sous-méthode. En d'autres 
termes, s'il prend l'exemple de la citation, un auteur peut aussi 
bien citer une partie de l'œuvre d'un autre que citer la sienne. 
Dans ce cas, la citation apparaît sous la forme d'une auto-
citation. Ainsi, les méthodes intertextuelles que Gérard 
Genette mentionne avec le préfixe auto- dans Palimpsestes 
sont considérées comme des méthodes « auto-réfléxives ». 

De nombreux théoriciens, étudiants de Genette ou ayant 
suivi sa ligne théorique, n'ont pas hésité à produire des 
néologismes pour indiquer le caractère autoréférentiel d'un 
texte, à partir du préfixe auto- chercheur, et ont contribué 
d'une manière ou d'une autre aux définitions de Genette. 
Nous parlerons ici de quelques méthodes dérivées de l'auto-
préfixe utilisé au début du mot biographie. 

Georges Gusdorf, dans les Écritures du moi, ligne de vie 2, 
divise le terme autobiographie en « auto-bi-graphie : 

Auto : le moi. Bio : la vie. Graphie : l'écriture. 
Tels sont en effet les trois axes autour de 
débouchent sur l'organisation de la matière de 
l'autobiographie, genre littéraire protéiforme, 
aussi infiniment varié que l'est son inépuisable 
sujet, l'homme. » … Autos, c'est l'identité, le moi 
conscient de lui-même et le principe d'une 
existence autonome ; » « La Graphie, enfin, 
introduit le moyen technique propre aux 
écritures du moi. La vie personnelle simplement 
vécue, Bios d'un Autos, bénéficie d'une nouvelle 
naissance par la médiation de la Graphie 
(Gusdorf, 1991, p.11). 



 

109 

Ainsi, le contenu (bio) est donc versé sur le papier par le 
biais de l'écriture. Ce faisant, les écrivains utilisent une série 
de techniques narratives. Genette fait des classements 
méthodologiques dans une perspective structuraliste à 
l’identité poétique. Les méthodes qu'il définit avec le préfixe 
auto- sont liées à une technique d'écriture (graphique). 
Genette ne s'interroge pas sur le sens, il ne fait qu'une 
classification méthodologique des pratiques d'échange. De la 
sorte, ces méthodes peuvent être utilisées avec tout texte 
faisant appel à une opération d'auto-réécriture. Ces méthodes 
peuvent donc aussi trouver une réponse dans un genre 
autobiographique ou autofictif. 

La méthode la plus « emblématique » de relations 
intertextuelles est la citation :  

Jacobson définit une citation comme un énoncé 
dans un énoncé, un message dans un message, un 
énoncé sur un énoncé. Ces mots extérieurs 
occupent une grande place dans nos discours. 
Nous citons les autres, nous citons nos propres 
mots du passé, présentant ainsi certaines de nos 
expériences sous forme d'auto-citations. 
(Aktulum 2007 :94).4 

L'auto-citation est un discours rapporté, mais il ne 
convient de ne pas réduire l'auto-citation à un simple effet 
textuel, comme le fait Genette. Brièvement, sa fonction est 
décrite de la sorte :  

Ainsi le fait de se référer à un « dit » à soi, 
antérieur ou supposé tel, participe d'une 
construction discursive établie à des fins 
particulières : il n'est pas anodin de se poser 
comme sujet antérieur d’un dire passé. 

 
4 La traduction du turc faite par nous-mêmes. 



 

110 

L'intention pragmatique d'un locuteur se 
dédoublant en un énonciateur antérieur et un 
énonciateur présent à des fins définies 
(témoignage par exemple), mais aussi la 
démarche non consciente du « sujet » se 
feuilletant en des « mois » passés, amènent 
naturellement à la question des genres de 
discours qui favorisaient ce dédoublement, qu'il 
soit mémoriel, fictionnel, psychanalytique… De 
plus, l'énumération d'une suite d'actions au passé 
(type j'ai fait X, j'ai fait Y, j'ai dit Z) ne se range pas 
d'office dans la catégorie récit mais dans une 
sorte de chronique (López, Marnette, & Rosier 
2006, p. 8). 

Le rappel et l'édition d'événements antérieurs sont 
également des caractéristiques inhérentes à l'autobiographie 
et à l'autofiction. Les fonctions de répéter ce qui a été vécu, ce 
qui a été dit et de le citer dans différents contextes sont 
diverses. Dans le contexte littéraire, on rapporte ainsi que la 
mémoire ne faiblit pas, qu'elle conserve encore ses facultés de 
remémoration et qu'elle est vivante. Chez Marguerite Duras, 
comme dans certains romans d'Aragon (par exemple Blanche 
ou l'oubli), la fonction de « se souvenir » entre en jeu. Le passé 
n'est pas toujours remémoré de la même manière, avec la 
même valeur sémantique :  

Authier distingue un discours objectif sur le 
passé et un discours subjectif du souvenir. (…) 
Bref, l'être humain se caractériserait par des 
propensions à l'égocentrisme, à l'auto-
justification, à l'autoréférence, au repli sur soi. 
(López Marnette, & Rosier 2006 :9). 

Dans un texte autobiographique, un discours subjectif 
domine, comme chez Augustin ou Rousseau. Il n'y a presque 



 

111 

aucun genre autobiographique qui transmet le passé à ses 
lecteurs comme un document. 

Ainsi, un auteur peut répéter un thème, un motif, une 
métaphore à côté de sections de ses textes antérieurs. Comme 
nous l'avons mentionné, les œuvres de Marguerite Duras 
correspondent assez bien à la définition d'une autocitation. 
Alors que l'auteur raconte ses propres données 
autobiographiques, elle répète les éléments d'un roman dans 
ses romans ultérieurs (López, Marnette, & Rosier 2006, p. 9). 

L'auto-citation, « c'est la citation par soi d'un dire qui se 
présente dans le discours comme un dire antérieur» (López, 
Marnette, & Rosier 2006, p. 9) L'auto-citation n'est pas 
spécifique aux types de discours autoréférentiels. En 
linguistique, le terme « autonyme » est utilisé comme figure 
de style pour des usages autoréférentiels : « L'autonymie est 
une figure de style désignant la substance d'un mot lorsque celui-ci 
est cité ou se désigne lui-même ; elle désigne in extenso le discours 
cité d'une citation. » (wikipedia.org/wiki/Autonymie) ou selon 
le dictionnaire de CNRTL, l'autonyme est le « signe 
métalinguistique ou métasémiotique qui pour désigner un autre 
signe lui emprunte son signifiant (ex. : « Somme » et « pomme » 
dans « Somme po rimme »). » Un auteur citant son propre travail 
dans un roman est défini comme « autonyme ». « Autonyme 
» est en quelque sorte une réinterprétation du discours 
antérieur d'un auteur dans un nouveau contexte. A ce titre, il 
possède une fonction de « métalangage ». Les discours et 
expériences anciens sont évalués dans un nouveau contexte, 
à l'intérieur d’un texte. 

« En littérature, la préfixation en auto-est productive : à côté 
des connues autobiographie, autocitations, autoparodie, 
autofiction… » (López Marnette, & Rosier 2006, p.10). Nous 
désignons ces termes par littérature, peinture, photographie, 
politique, etc. des termes ou néologismes qui apparaissent 



 

112 

dans de nombreux domaines sont ajoutés : auto-critique, 
auto-référence, auto-intertextualité, auto-allusion, auto-
imitation, auto-dérision , auto-diégétique, hypertexte 
autographe – hypertexte allographe, auto-transformation, 
auto-continuation, auto-versification, auto-transtylisation, 
auto-hypotexte, auto-excision, auto-concision, auto-
réduction, auto-expurgation, auto-condensation , auto-
adaptation, auto-transvocalisation. 

Dans le contexte littéraire, l'autocitation apparaît sous la 
forme d'une réécriture, des références d'un auteur à ses 
œuvres antérieures et des citations de celles-ci. C'est une 
forme de référence, parallèle à une formulation à la manière 
de « j'ai dit avant/ailleurs ». La référence de l'œuvre est elle-
même. « Peut-on alors parler de « genres de discours » 
autocitationnels ? » (López, Marnette, & Rosier, 2006, p. 12). 
Des genres comme l'autobiographie, l'autofiction, le récit de 
voyage, les mémoires, les confessions sont des « auto-
citationnels ». 

Genette distingue récits d'événements et récits de paroles 
(discours des gens, les interprétations du narrateur les 
accompagnant). D'autre part, des extraits de la vie passée d'un 
auteur peuvent être véhiculés sous la forme d'un énoncé à 
travers des récits de paroles. L'Amant de Marguerite Duras 
recourt à cette méthode. Il n'y a donc pas d'obstacle à 
l'utilisation d'autocitations dans un texte autobiographique. 
Lorsqu'un récit ne se réduit pas à des paroles avec 
autocitations, l'auteur cite des extraits de ses textes, en dehors 
de ses discours antérieurs. La citation automatique ne se 
limite pas à citer un mot précédent d'un auteur ou d'un sujet. 
Un élément cité d'un texte antérieur d'un auteur est également 
considéré comme une auto-citation. 

Le terme « auto-référence » désigne un sujet auto-
référent. L'hétéroréférence est évoquée quand le sujet se réfère 



 

113 

à quelque chose ou quelqu'un d'autre que lui-même. Pour 
Linda Hutcheon et Ross Chambers ; 

il y a procédé d'autoréférentialité quand un 
ouvrage fait référence à lui-même ou qu'il essaie 
de fixer son sens à l'aide de remarques ou de 
structures qui se-rémérent à se-rémérent ales l 
'acte d'écrire, ou à la réception du texte.  (Shryock, 
1994, p. 78-88) 

Les explications qui guident la lecture dans le texte sont 
incluses dans ce contexte. En ce sens, l'auto-référencialité est 
en partie liée à la paratextualité et en partie à la 
métatextualité. Les explications sur tel ou tel sujet dans le récit 
servent à guider la lecture. C'est là qu'intervient la 
métatextualité. 

Ajoutons au sein du champ lexical du texte 
autoréférentiel, différents termes sont utilisés : « auto-
référence », « auto-légitimation », « métafiction », « auto-
théorisation », « autoréflexivité », « métatextualité » (Linda 
Hucheon); « pratique auto-réflexive, autonymique, sui-
référentielle » (Catherine Kerbrat-Orecchioni) ; « récit 
spéculaire » (Lucien Dallenbach) ; « autotexte » (Lucien 
Dallenbach) ; « reduplication structurale » (Janet Paterson) ; « 
narcissisme littéraire », « littérature autocentrique », « 
introversion littéraire », « conscience de soi métafictionnelle 
», « fiction littéraire auto-structurante » (Linda Hutcheon) ; « 
mise en abyme » (André Gide). (Paterson, 1982, p.177-194). 
Tous ces termes reposent sur la compréhension que le référent 
d'un récit est lui-même ; elles sont utilisées comme méthodes 
immanentes dans un contexte narratologique ou poétique. 
Les références extralinguistiques ne sont pas prises en 
compte. De même, Luc Fraisse, dans son article intitulé « 
L'autoréflexivité en pratique », aborde les relations et les 
distinctions entre certains des concepts de cette liste (Wessler, 



 

114 

2009). L'Écriture spéculaire s'inspire également des 
définitions du livre de Samuel Beckett. 

Dans l'Amant de Marguerite Duras, cependant, une 
autoréférence est associée à L'Amant de la Chine du Nord :  

… dans L'Amant, les autoréférences semblent 
s'adresser au lecteur alors que, dans L'Amant de la 
Chine du Nord, le lecteur n'est pas directement 
impliqué. Enfin, on constate que c'est en majeure 
partie le mot « livre » qui est employé pour 
désigner les textes auxquels les autoréférences 
renvoient : « les livres », « le livre », « les autres 
livres », « le premier livre », « mes livres » 
(Bourgeois, 2008). 

L'Amant et L'Amant de la Chine du Nord sont tous deux des 
romans basés sur des éléments autobiographiques. Avec cette 
méthode, l'auteur renvoie le lecteur vers une ou plusieurs 
œuvres qu'il a déjà écrites. Pour certains, une telle méthode 
est perçue comme un « signe de narcissisme », « une 
expression de l'ego de l'auteur ». Or, de telles références sont 
caractéristiques de l'écriture de soi : 

En apparence mise au service du pacte 
autobiographique, l'autoréférence s'avère en 
réalité permettant à l'auteur d'inverser le rapport 
traditionnel entre « écriture des origines » et « 
écriture des origines » et de l'écrit » et de se 
montrer dans le travail de l'écriture et donc de la 
construction. En relation avec cette idée de 
construction, on constate que l'autoréférence 
permet à l'auteur d'utiliser et de dépasser le cadre 
de l'écriture autobiographique pour élaborer (à la 
fois dans la linéarité et « à rebours » des livres) 
son propre mythe personnel, remettant alors en 



 

115 

question l'existence possible de l'auteur en 
dehors de l’écrit (Bourgeois, 2008).  

L'autoréférence n'est donc pas qu'un effet textuel, 
l'autoréfétentialité est la marque d'une écriture 
autobiographique. 

L'auteur peut faire des références explicites ou implicites 
à des textes antérieurs. Lorsqu'il en cite certains éléments, il 
parle d'auto-citation. Ou un auteur peut réécrire son travail 
précédent. Dans ce cas, une auto-récriture entre en jeu (par 
exemple, Michel Tournier réécrit en 1971 Vendredi ou les limbes 
du Pacifiques destinés aux enfants sous le titre Vendredi ou la vie 
sauvage). 

Pour résumer, « l'autotextualité est comprise par les 
lettrés comme « l'ensemble des relations d'un texte avec lui-
même ». Corrélat de l'intertextualité, l'autotextualité, d'abord 
apparue sous le terme d '« autologie » (Debray Genette 1973), 
est définie par L. Dällenbach comme une « intertextualité 
autarcique » ou « l'ensemble des relations possibles des' un 
texte avec lui-même » (1976 : 282 et 283) : de l'autocitation à la 
structure sérielle ou la mise en abyme du récit (Dällenbach 
1976 et 1977). R. Debray Genette applique la notion à l'écriture 
de la genèse : « À l'autotextualité correspondante, dans les 
manuscrits, les phénomènes d'autogenèse, ou mieux 
d'endogenèse » (1979 : 33 et 1988 : 28) » (Dictionnaire Item / 
Autotextualité). 

Lors de la genèse des écrits, le processus d'écriture et de 
réécriture des manuscrits peut entraîner un rapport d'auto-
textualité, en distance avec les modèles intertextuels (par 
exemple, le texte de Proust diffère du modèle balzacien : 
Debray Genette, 1996), l'autotextualité étant aussi une forme 
d'autocitation, voire d'allusion interne à des textes d'un même 
auteur. Parfois aussi, elle est liée à la reprise, d'une genèse à 
l'autre, de schémas stylistiques et thématiques qui se 



 

116 

présentent, comme chez Flaubert par exemple, sous forme de 
formes premières d'écriture (Le Calvez, 2001). Dans ces cas, la 
distinction entre récurrence et autoréférence n'est pas 
toujours aisée. 

L'autoréférence comprend également les références 
explicites ou implicites aux discours et textes antérieurs d'un 
auteur. Lucien Dallënbach appelle « l'ensemble des relations 
possibles d'un texte avec lui-même » une autotextualité. Cette 
définition s'applique à une intertextualité interne (rapport 
d'un texte à lui-même). Dallënbach appelle ce phénomène une 
intertextualité autarcique, qui correspond à l'autotextualité. 
Mais, comme le fait Ricardou, il faut aussi mentionner une 
intertextualité externe (rapport d'un texte à un autre texte) 
(Dictionnaire Item / Autotextualité). Dans cet usage, l'auteur 
ne fait pas simplement référence ou ne cite pas les textes des 
autres ; en même temps, il se réfère à ses propres textes, 
reprenant ses propres thèmes (par exemple, ses opinions 
politiques), motifs, métaphores. Dans ses précédents textes, 
discours, conversations, etc. répète des éléments. Il les cite, ou 
les envoie implicitement. Dans ce cas, on parle d'une « 
intratextualité ». L'auteur ajoute une pensée de continuité et 
d'intégrité à son propre travail en reprenant certaines 
sections, thèmes et motifs de ses textes précédents. Cette 
méthode permet également de comprendre quels sont les 
éléments invariants dans les œuvres de l'auteur (constantes 
qui présentent des éléments inhérents à l'écriture de l'auteur). 
Un élément immuable dans les textes de l'auteur permet de 
les lier les uns aux autres. Leitmotivs, clichés, stéréotypes sont 
étudiés à ce stade. Les éléments dupliqués apparaissent 
comme des « figures de la répétition intratextuelle ». 

Gérard Genette dit que dans Palimpsestes les notions d'« 
autotextualité » et d'« intratextualité » sont synonymes. Car 
selon lui, les deux concepts font partie de la « transtextualité 



 

117 

». Lucien Dallënbach définit un texte d'auteur comme « 
autotexte » sans considérer ses relations avec d'autres textes :  

Circonscrit par l'ensemble des relations possibles 
d'un texte avec lui-même, le secteur de 
l'autotextuel peut être spécifié par la 
multiplication de deux couples de critères […] 
[O]n définit l'autotexte comme une réduplication 
interne qui dédouble le récit tout ou partie sous 
sa dimension littérale (celle du texte, entendu 
strictement) ou référentielle (celle de la fiction). 
(Dallenbach, 1976, p. 282-296). 

Pour Dallënbach, l'autotextualité apparaît comme une 
réduplication littérale ou référentielle à l'intérieur d'un seul et 
même texte. Dans la même veine, Fitch, Brian T. Dans son 
article intitulé « Des écrivains et des bavards : l'intra-
intertextualité camusienne » il utilise le mot « intra-
intertextualité » pour « intratextualité ». 

L'intra-intertextualité », néologisme de 
facture, sert à désigner les rapports entre les 
différents textes d'un même auteur. [...] Plutôt 
que d'une surimposition de palimpseste, il s'agit 
d'une juxtaposition de différents textes. Il se crée 
ainsi un champ d'interaction textuelle de sorte 
que les textes juxtaposés se présentent imbriqués 
les uns dans les autres. L'intra-intertextualité 
étudiée dans la diachronie équivaudrait à 
l'analyse de l'évolution formelle de l'œuvre, 
tandis que, dans une perspective synchronique, il 
convient de considérer l'ensemble de l'œuvre et 
comme un unique (Fitch, Des écrivains, p. 267-
268, cité par Antony, 2012, p.21). 

 L'aspect qui nous intéresse dans une telle définition est 
que l'intra-intertextualité contient une dimension 



 

118 

diachronique. L'autocitation est dans cette perspective « 
opératoire ». Les transformations de tel ou tel thème, figure, 
métaphore, image sont saisies dans cette perspective. Dans les 
romans de Marguerite Duras, l'image de la mendiante se 
répète d'un roman à l'autre. Une telle itération permet de 
basculer entre les romans de Duras. Les répétitions sont une 
façon d'ajouter de l'unité à l'œuvre, de les intégrer. Les mêmes 
motifs, les mêmes personnes, la répétition des mêmes 
situations, les traits de personnalité répétitifs d'une personne, 
la répétition de scènes et de mots similaires informent la 
structure du thème du texte. 

L'auto-portrait est une méthode basée sur l'auto-
description. Surtout dans le domaine de la peinture, cette 
méthode est fréquemment utilisée. Dans un contexte 
littéraire, les auteurs font usage de ce type dans 
l'autobiographie. Michel Beaujour dans Miroirs d'encre, les 
Essais de Montaigne, les Rêveries du promeneur de Rousseau, 
L'âge d'homme ou la Règle du jeu de Leiris, les Antimémoires de 
Malraux, Roland Barthes par Roland de Roland Barthes fait 
référence à Barthes comme un autoportrait. 

Michel Beaujour définit l'autoportrait par opposition à 
l'autobiographie. Par exemple, l'autoportrait n'est pas « un 
récit suivi » comme l'autobiographie. Il n'y a aucune mention 
des événements dans l'ordre chronologique. L'autoportrait 
n'a pas de caractère narratif. Alors que dans l'autobiographie 
les événements remémorés sont relatés dans un certain ordre 
chronologique, dans l'autoportrait il y a « ordre associatif et 
thématique ». Les chapitres de L'Age d'homme de Leiris sont 
organisés par thèmes : Vieillesse et mort, surnature, l'infini, 
l'âme, le sujet et l'objet, tragiques, antiquités etc. Sous ces 
rubriques, sont évoqués les rêves, les fantasmes, les 
souvenirs, les réflexions de Leiris sur tel ou tel sujet. 



 

119 

Dans le contexte littéraire, l'autoportrait ne correspond 
pas exactement à son homologue dans le domaine de la 
peinture. Les auteurs utilisent le mot autoportrait dans un 
sens plus métaphorique en se référant à l’image. Montaigne, 
par exemple, recourt à cette voie dans « Avis au lecteur » au 
début des Essais :  

Je veux qu'on m'y voie en ma façon simple, 
naturelle et ordinaire, sans contention et artifice : 
car c'est moi que je peins. Mes défauts s'y liront 
au vif, et ma forme naïve, autant que la révérence 
publique me l'a permis. Que si j'eusse été entre 
ces nations qu'on dit vivre encore sous la douce 
liberté des premières lois de nature, je t'assure 
que je m'y fusse très volontiers peint tout entier, 
et tout nu ( Montaigne, 2009, p.117). 

Rousseau dit dans les Confessions : « J'ai promis de me 
peindre tel que je suis. » (p.178) On retrouve une approche 
similaire dans les Confessions de Saint-Augustin : « Tel est 
l'avantage que j'espère des Confessions, où je vais me peindre, non 
tel que je fus, mais tel que je suis » (p. 205). Dans L'Age d'homme, 
Michel Leiris peint son portrait physique (visage, yeux, tête, 
visage) avec l'attitude d'un peintre. Il utilise des métaphores 
picturales :   

Si rompu que je sois à m'observer moi-même, si 
maniaque que soit mon goût pour ce genre amer 
de contemplation, il y a sans nul doute des choses 
qui m'échappent, et vraisemblablement parmi les 
plus apparentes, puisque la perspective est tout 
et qu'un tableau de moi, peint selon ma propre 
perspective, a de grandes chances de laisser dans 
l'ombre certains détails qui, pour les autres, 
doivent être les plus flagrants (Leiris, 1939, p. 26 
cité par Garnier, 2003, p. 239-251). 



 

120 

Bien sûr, les écrivains ne se contentent pas de décrire 
leurs portraits physiques. En se décrivant, ils se réfèrent à un 
ensemble de données culturelles établies et les confondent. 
Par exemple, ils parlent de leurs péchés, vertus, vertus et 
défauts, qui sont souvent à l'ordre du jour à l'ère chrétienne. 
De ses passions pour la psychologie ; leurs complexes, leurs 
fantasmes par rapport à la psychanalyse ; de ses capacités par 
rapport à la philosophie ; mythes sur la mythologie ; de leur 
tempérament, etc.  L'autoportrait se mêle à l'intertextualité. 
L'autoportrait ne se réduit pas à une simple description 
physique de la personne. La manière d'appréhender la 
spécificité de la personne repose également sur la 
compréhension des fonctions des référents culturels. 
L’autoportrait a également un contenu encyclopédique qui 
rassemble de nombreuses informations :  

Satisfaction prix à relier était, cimenter, nouer, 
faire converger, comme s'il s'agi [...] de grouper 
en un même tableau toutes sortes de données 
hétéroclites relatives à ma personne pour obtenir 
un livre qui soit finalement, par rapport à moi-
même, un abrégé d'encyclopédie comparable à ce 
qu'étaient autrefois, quant à l'inventaire du 
monde où [...] (Leiris, 1948). 

Michel Beaujour parle aussi de l'autoportrait comme 
d'une « mémoire intratextuelle ». La biographie de l'auteur est 
intimement liée à une mémoire culturelle. Tous les éléments 
linguistiques d'une œuvre sont également liés à la « mémoire 
» :  

On parle également de mémoire intratextuelle en 
faisant référence aux renvois à des antérieurs 
dans un même discours. Conçu comme une 
réalité cognitive, le contexte est, par ailleurs, 
considéré comme étant un phénomène 



 

121 

éminemment mémoriel. Ayant un statut de 
représentation interne, le contexte linguistique, 
ainsi que la situation extralinguistique et les 
connaissances générales se sont présentées 
mémoriellement. Essentiellement dynamique, la 
mémoire cognitivo-discursive participe du 
mécanisme de production des discours (Kohler, 
2008, p. 95-106). 

Chaque type de discours est lié à la mémoire d'une 
manière ou d'une autre. Les textes autobiographiques 
correspondent assez bien à cette définition. 

Les références aux éléments antérieurs du texte renvoient 
à une catégorie de « mémoire intratextuelle » ; Des thèmes 
similaires sont répétés dans le texte à différentes périodes ; de 
telles références permettent de donner au texte une unité 
thématique : 

Dans le cas de Montaigne qui lui aussi glose le 
réplique de son texte sur lui-même (Combien 
souvent, et sottement à l'aventure, ai-je mon 
étendu livre à parler de soi (III, 13)), la mémoire 
interne au texte supplante également la mémoire 
humaniste (l'héritage culturel de la Renaissance): 
les Essais en effet se distinguent des miscellanea 
qui leur sont contemporains et qui sont de la 
Renaissance de simples communs compilations 
destinés à un usage mnémonique, et ils s'en 
distinguent justement à force d'autoréférences, 
d'ajouts et de commentaires, à force de 
corrections, de repentirs, et de nouveaux points 
de vue. En somme, la mémoire intratextuelle se 
réfère assez peu à ce qui précède l'écriture, et 
trace au présent la figure du sujet (Allet, 2005). 



 

122 

A cet égard, l’autoportrait dispose d’une fonction 
autoréflexive. Les auteurs y font des auto-commentaires sur 
leurs portraits : « Chaque tour (chaque nouveau volume, par 
exemple) apporte des corrections sonores, des repentirs sonores, des 
ajouts sonores, ses nouveaux points de vue, sous la forme d'un 
commentaire philologique et archéologique portant sur les tronçons 
de texte précédemment livrés au public» (Beaujour, 1980, p.125). 
Montaigne fait à la fois référence à la mémoire humaniste (« 
La mémoire intratextuelle produit donc ses lieux propres en 
rongeant ceux de l'encyclopédie humaniste, vieux catalogue 
de vertus et de vices. ») (Beaujour, 1980, p. 128), s'en nourrit, 
et fait aussi des autoréférences et des commentaires sur ses 
propres écrits, évalue. L'intertextualité et l'intratextualité 
s'entremêlent. L'autoportrait a une large base encyclopédique 
au- delà d'une simple description physique. 

Dans  Palimpsestes de Gérard Genette, notamment 
citation, référence et allusion sous la rubrique « Relations 
d'associations » ; Sous l'intitulé « Relations dérivées », on 
retrouve les méthodes parodiques et pastiches. Sous l'intitulé 
« Transformations sérieuses des textes principaux », on 
retrouve les transformations formelles et sémantiques telles 
que la versification de la traduction, la prosification, la 
transmétrisation, la transstylisation.  

Avant de telles transformations, un grand 
nombre de transformations quantitatives 
stylistiques sont ajoutées. Parmi les 
transformations quantitatives, il y a « la 
réduction », qui consiste à raccourcir un texte et 
qui est très couramment utilisée, ou 
« l'augmentation », qui consiste à l'allonger et à 
augmenter son volume (Aktulum  2007, p. 144). 5 

 
5 La traduction du turc faite par nous-mêmes 



 

123 

De plus, d'autres sont ajoutées à chaque méthode en tant 
que sous-méthode. Par exemple :  

Réduction → excision → auto-excision 

Réduction → décision → auto-concision 

Réduction → condensation → auto-condensation etc. 
(Aktulum  2007, p. 145). 

Il en va de même pour les autres méthodes qui 
impliquent plus de ridicule, de diffamation ou de rire. On 
obtient ainsi un grand nombre de méthodes qui se dérivent 
avec le préfixe auto- et font référence à « soi », c'est-à-dire au 
sujet d'énonciation, et rendent compte de son activité sur le 
texte ou le texte : Auto-hypotexte, auto-transformation, auto -
citation, auto-référence, auto-allusion , auto-parodie, auto-
pastiche, auto-imitation, auto-charge, auto-dérision, , auto-
continuation, auto-versification, auto-transtylisation, auto-
excision, auto- concision, auto-réduction, auto-expurgation, 
auto-condensation, auto-adaptation, auto-transvocalisation… 
(Aktulum  2007). 

L'hypotexte est un texte de référence qui est à l'origine 
d'une œuvre littéraire ultérieure, ou hypertexte. L'auto-
hypotexte indique alors la référence d'un auteur à un texte 
antérieur qui lui est propre dans un texte en hypertexte. 
L'auto-hypotexte joue en quelque sorte du rôle de l'avant-
texte, tel qu'il a été défini par Jean Bellemin-Noël (1971). 
L'auto-hypotexte de l'Amant de la Chine du Nord de Marguerite 
Duras est L'Amant. 

L'allusion est définie comme un renvoi implicite à un 
autre texte. L'allusion « est une figure de style qui consiste à 
évoquer, sans les nommer, des personnes, des événements (allusion 
historique), des faits ou des textes supposés connus. » On parle de 
l'auto-allusion quand un écrivain envoie implicitement à un 
de ses textes écrits antérieurement. Dance ce cas-là l’allusion 
est un retour à un soi antérieur de l'auteur et à un texte 



 

124 

antérieur. Marguerite Duras fait référence à cette méthode 
dans l'Amant et dans l'Amant de la Chine du Nord  (Aktulum  
2007, p. 241).: 

1. « Ce que je fais ici est différent et pareil. Avant, j'ai parlé des 
périodes claires, de celles qui étaient éclairées. Ici je parle des 
périodes cachées de cette même jeunesse…. » (Duras l'Amant,  
14) 

2. « Dans le premier livre, elle avait dit que le bruit de la ville 
était si proche qu'on entendait le dernier frottement contre les 
persiennes comme si des gens traversaient la chambre. Qu'ils 
étaient dans ce bruit public, exposés là, dans ce passage du dehors 
dans la chambre. » (l'Amant de la Chine du Nord, 81) 

L'Amant est une allusion à Un Barrage contre le Pacifique ; 
La deuxième citation de L'Amant de la Chine du Nord est une 
allusion à L'Amant. Bien sûr, qu'il s'agisse d'auto-citation ou 
d'auto-référence, les répétitions ne se produisent pas comme 
d'habitude, elles sont soumises à une série de processus 
d'auto-transformation. L'auto-transformation n'est pas 
seulement les changements entre les deux textes, mais aussi 
le physique, l'intellectuel, le culturel, etc. de l'auteur qui 
indique les changements. Marguerite Duras raconte les 
histoires d'une jeune fille de 18 ans dans L'Amant ; l'Amant de 
la Chine du Nord est une histoire de vieillesse. Tout en y 
réécrivant sa vie passée, il souligne à la fois les distinctions 
entre les deux romans et souligne ses propres transformations 
intellectuelles et physiques. La phrase suivante au début de 
L'Amant est l'expression la plus directe d'un tel changement : 
« Très vite dans ma vie il a été trop tard. » (Duras, L'Amant, p. 9). 
L'usage du passé composé inclut à la fois le passé et le présent 
et sert à exprimer une pensée de transformation : le passage 
de la jeunesse à la vieillesse, ou le sentiment d'être vieux 
quand on est jeune. Cette transformation est également 
évidente entre le temps du conte et le temps de la narration. 



 

125 

Le vieil écrivain raconte des histoires sur sa jeunesse en 
regardant les photos (Aktulum  2007, p. 241). 

Si la relation entre un texte principal et un texte référent 
se situe au niveau du sujet, la « parodie » vient au premier 
plan. Dans ce cas, le sujet d'une œuvre est changé sans en 
changer le style.  

Dans le cas où le texte de surface se vise lui-même 
avec un certain dédoublement ironique, nous 
avons affaire à l'auto-parodie, procédé auto-
réflexif qui souligne la dimension de la 
littérature. Il y a parodie au second degré quand 
le « parodiant » P2é évoque le "parodié"1é qui est 
aussi le « parodiant » P1ant d'un autre texte de 
base P1é. (Slott, 1985, p. 29) 

Genette considère l'auto-parodie comme un genre 
difficile, voire impossible à réaliser : « littéralement, « écrire à la 
manière de soi-même » ne signifie rien, ou plus exactement rien 
d'exceptionnel et donc de notable, le ; bien sûr, est plutôt d'écrire 
autrement. » (1997, p. 210) 

Dans la Nuit sera calme, Gary Romain parle de son 
enfance, des années de la Résistance, de ses déboires 
intérieurs, de sa mère, de ses relations avec les femmes qu'il a 
épousées, de sa vision du féminisme, de ses romans, de la 
manière dont il transforme les personnes qu'il rencontre en 
vie réelle en personnages romans, sa vision de la vie, de 
l'amour et de la politique. Il se plonge dans une conversation 
imaginaire avec François Bondy, témoin de sa vie ; Il 
s'interroge sur sa propre existence. Dans le roman, l'attitude 
humoristique de Gary est principalement tournée vers le « je 
» :  

 Je veux donc faire ici la part du feu pour que mon 
« je » brûle, pour qu'il flambe, dans ces pages, au 
vu et au su, comme on dit. « Je » me fait rire, c'est 



 

126 

un grand comique, et c'est pourquoi le rire 
populaire a souvent été un début d'incendie « Je 
» est d'une prétention incroyable. Ça ne sait 
même pas ce qui va lui arriver dans dix minutes 
mais ça se prend tragiquement au sérieux, ça 
hamlétise, soliloque, interpelle l'éternité et même 
le culot assez effarant d'écrire les Shakespeare 
(Gary, 2014, p.6). 

Tout en se critiquant, Gary critique la condition humaine. 
« Je » inclut « nous ». La culture populaire détruit l'ordre du 
monde et la réalité en les faisant rire. Cela implique que tout 
est temporaire. Alors que Gary se moque de lui-même, il se 
moque également de l'homme qui prétend avoir de grandes 
idées et des forces obscures qui régissent le destin de 
l'homme. 

Gary critique également les idées reçues de son époque ; 
psychanalyse, marxisme, existentialisme représenté par 
Sartre, il tourne le dos à des écrivains comme Camus, Kafka, 
Dostoïevski, Shakespeare, et critique le Nouveau Roman. 
Tout en critiquant, il établit des liens entre sa propre 
compréhension de la parodie et le monde carnavalesque, qui 
est une parodie de la vie quotidienne, née de la culture 
populaire. Selon lui, il est dangereux et même « maniaque » 
de se prendre au sérieux, de prétendre avoir des idées très 
importantes. Pour Gary, l'autobiographique n'a aucune 
valeur « testamentaire » ou « autocognitive » (Autrand, 1997).  

L'auto-parodie apparaît chez Romain Gary à la fois 
comme une « auto-critique » et une hétéro-critique, plutôt 
qu'un genre, un procédé de réécriture pour ridiculiser le 
contenu d'une œuvre qu'il a écrite : " La modernité est parsemée 
de mouvements critiques : mais ceux -ci sont avant tout politiques 
et spécialisés (hétérocritiques, non autocritiques). » (Luigi Zoja, 
2014, p. 155) 



 

127 

Raymon Queneau porte aussi un regard autoparodique 
sur son activité d'écriture dans Exercices de style. Par exemple, 
dans le chapitre intitulé « Apostrophe » se lit : « O stylographe 
à la plume de platine, que ta course rapide et sans heurt trace sur le 
papier au dos satiné les glyphes alphabétiques qui transmettront aux 
hommes aux lunettes étincelantes le récit narcissique d'une double 
rencontre à la cause autobusilistique. » (Goto, 2008, p. 99) 

Aktulum définit  « pastische » comme suit : 

les caractéristiques de langage et d'expression 
d'un auteur se réalisent en imitant ses mots. (…) 
Mais l'imitation ne doit pas se limiter à l'imitation 
stylistique ; Le contenu et le thème originaux d'un 
texte peuvent également être imités. (…) Avec la 
méthode de l'imitation, l'auteur peut imiter un 
genre littéraire, le style d'une œuvre originale. En 
plus de certaines caractéristiques stylistiques, des 
thèmes récurrents sont également rencontrés 
dans l'émulation. (Par exemple, dans le cas du 
genre épique, des combats et des événements 
extraordinaires, des dieux s'impliquant dans des 
combats, des descriptions d'armes, etc.) Les 
caractéristiques qui déterminent un auteur sont 
répétées et imitées. Encore une fois, si nous 
prenons le genre épique comme exemple, les 
motifs et les thèmes créés par l'auteur sont 
similaires à ceux de l'épopée. Bref, l'auteur essaie 
de « faire pareil ». L'émulation imite le style, pas 
le texte. Le style d'une œuvre, ou « expression » 
(idéolecte), est implicitement imité6. » ( Aktulum, 
1999, p. 133-134.)7  

 
6 La traduction du turc faite par nous-mêmes. 
7 La traduction du turc faite par nous-mêmes. 



 

128 

Genette se définit comme « l'autopastiche comme genre ne 
pourrait consister qu'en auto-imitations volontaires » (Genette, 
Palimpsestes, p. 205). « Pour produire un autopastiche fidèle, un 
auteur n'a qu'à prendre n'importe quelle page de lui, déjà rédigée, 
pour plus de sûreté, hors de toute intention mimétique, et à 
l'intituler autopastiche. » L'auto-pastiche comprend une idée 
d'« imitation » (auto-imitation). Le poème de Verlaine Paul 
Verlaine à A la manière correspond à la définition d'un auto-
pastiche. Le poète fait une caricature de lui-même dans ce 
poème. 

Verlaine utilise les assonances et rimes internes dans les 
premières lignes. Répète des sons similaires. Verlaine parle de 
son propre art d'écrire de la poésie dans ce poème. Le titre 
contient la notion de Verlaine d'être une quintessence de l'art 
d'écrire de la poésie. En utilisant le pronom à la première 
personne, il déclare être le sujet de l'énonciation, se référant à 
sa propre situation d'énonciation. « Le « je » se met en scène 
pour se donner à voir comme un autre qui est plus soi que lui-
même. » (Dousteyssier-Khoze, & Place-Verghnes, 2006, p. 
152).  Verlaine écrit un poème reconnaissable par le lecteur, 
tout en imitant ridiculement ce qu'il a écrit auparavant. Le 
titre qu'il a choisi, la caricature stylistique sont les principaux 
éléments qui le guident. Le poème a un contenu 
autobiographique. « Verlaine revient avec curiosité parfois 
panique sur les fautes qu'il a commises contre la loi, qu'elle soit 
sociale, morale ou poétique » (Dousteyssier-Khoze & Place-
Verghnes, 2006, p. 153).  La parodie est une manière de « 
stigmatiser » ses crimes et méfaits contre la loi. La parodie est 
comme un miroir qui détruit sa propre image. 

Dans les méthodes que Gérard Genette regroupe sous le 
titre de « transformations graves des textes principaux », le 
texte référentiel ou le sous-texte (hypotexte) n'est pas utilisé à 
des fins de divertissement ou de calomnie ; les conversions ne 



 

129 

sont pas effectuées dans une configuration de jeu. Il y a là de 
sérieux rapports de transformation et d'imitation. 

Genette mentionne quelques méthodes dans Palimpsestes 
en quelques phrases. En fait, certains d'entre eux n'ont même 
pas un usage et une correspondance répandus dans le 
domaine littéraire. Certaines méthodes se rencontrent dans 
des contextes littéraires, bien qu'elles ne soient pas spécifiques 
à l'autobiographie ou à l’autofiction. Tout d'abord, rappelons 
une courte liste de méthodes ; alors arrêtons-nous brièvement 
sur quelques-uns qui ne peuvent être pertinents que pour 
l'autobiographie/ autofiction. 

Transformations formelles :, « traduction », « 
versification », « prosification », « transmétrisation », « 
transtylisation » ; Il y a aussi les usages de « réduction », 
(comprend des sous-formes telles que « excision », « concision 
»), « augmentation », « transmodalisation ». Chaque méthode 
ouvre une sous-méthode avec le préfixe auto- : « auto-
traduction » ; « auto-versification » ; « auto-transtylisation », 
« auto-excision », « auto-concision » etc. (Aktulum, 1999, p. 
142-143)  

Transformations sémantiques : , « transdiégétisation » 
(comprend les sous-formes « transposition hétérodiégétique » 
et « transposition homodiégétique »). La « transmotivation » 
et la « transvalorisation » sont d'autres formes de 
transformation sémantique. (Aktulum, 1999,  p.147-148) 

A ces méthodes Genette ajoute de nombreuses autres 
méthodes dans Palimpsestes : par exemple « auto-continuation 
», auto-expurgation, auto-condensation, auto-adaptation… 

Il cite ces usages en passant, alors qu'il se concentre sur la 
« parodie » et le « pastiche » dans Palimpsestes. Parmi les 
transformations formelles et la plus fréquemment utilisée 
figure la « traduction ». Les textes des Essais de Montaigne, les 
Confessions de Rousseau, les Confessions de Saint-Augustin et 



 

130 

de nombreuses catégories d'autobiographiques et 
d'autofictions mentionnés dans cette étude ont été traduits en 
turc et dans d'autres langues.  

La réduction d'un texte (réduction ou augmentation et ses 
sous-types) est la dérivation d'un texte nouveau à partir d'un 
texte ancien. Ce processus implique une pensée de 
transformation, la transstylisation d'un texte : « Un texte (…) 
ne peut être ni réduit ni agrandi sans subir d'autres modifications 
plus essentielles à sa textualité propre. (…) Réduire ou augmenter 
un texte, c'est produire à partir de lui un autre texte. » (Genette, 
Palimpsestes, p. 402). Un certain nombre de modifications 
sont apportées lors de la génération du nouveau texte. Michel 
Tournier recourt à cette voie dans Vendredi ou les Limbes du 
Pacifique. Il raccourcit l'histoire de Robinson Crusoé qu'il a 
écrite pour les enfants. Il supprime des thèmes tels que la 
sexualité et le désir. Il supprime les discours et les pensées 
philosophiques. La morosité de Robinson n'est pas 
mentionnée, seules des connotations implicites sont faites. 
L'auteur fait référence à la « simplification du contenu ». Son 
but est de faciliter la communication avec les enfants. Dans le 
premier roman l'usage du « je » est dominant, dans le second 
Robinson parle directement à la place du narrateur. L'auteur 
ne se livre pas à de longues descriptions, ne mentionne pas 
l'humeur de Robinson (colère, peur). Les phrases complexes 
sont simplifiées en étant exemptes de descriptions. Des mots 
plus simples sont choisis, la syntaxe est à nouveau simplifiée. 
En passant de l'usage de « je » à l'usage de « il », l'espace de 
représentation subjective de Robinson est restreint. Les 
transformations s'effectuent tant au niveau formel que 
contextuel (« transdiégètisation ou transposition 
homodiégètique »). 

La transmodalisation, c’est « le nom donné au mode de 
représentation d'une œuvre de fiction, narrative ou dramatique, et 



 

131 

à un changement de modalité. Ici, les changements qui se produisent 
lors du passage d'un mode à un autre est discutés. Par exemple, les 
éléments stylistiques, spatiaux, discursifs, physiques, etc. qui 
émergent après qu'un roman soit adapté à la scène ou adapté au 
cinéma. » (Aktulum, 2007, p. 146).8  C'est là qu'intervient un 
changement de type ou de support. Les usages d'adaptation 
ou d'auto-adaptation appartiennent à cette catégorie. Carmen 
de Mérimée a été maintes fois adaptée à l'opéra ou au cinéma. 

Ajoutons enfin ceci : « Les changements qui se produiront 
dans l'acte lors du transfert d'une action d'une heure du conte à une 
autre heure du conte ou d'un lieu à un autre sont abordés sous le 
nom de « transdiégètisation ». La transformation narrative peut 
s'opérer de deux manières : la première est une « transformation 
anecdotique » (transposition hétérodiégètique), c'est-à-dire 
l'analogie thématique (ou distinction) entre l'action d'un texte et 
l'action de son sous-texte ; La seconde est la « transformation 
égohistorique » (transposition homodiégétique), c'est-à-dire le fait 
que l'auteur donne son sens thématique à une œuvre entièrement 
écrite auparavant. » Vendredi de Michel Tournier, réécrit le 
Robinson Crusoé de Daniel Defoe ; L'Amant de la Chine du Nord 
de Duras, qui réécrit l'Amant, se prête à être évalué selon ces 
catégories. L’hypotexte de Patrick Chamoiseau, L'Empreinte 
à Crusoé est encore une sorte de robinsonade. L'auteur 
s'inspire à la fois de Daniel Defoe et, en particulier, de Michel 
Tournier. Il réécrit lui-même l'histoire. Elle est répétée en 
parallèle avec l'utilisation d'une transposition 
homodiégétique quotidienne. Outre les similitudes, il existe 
de nombreuses différences entre les deux ouvrages : « 
Partiellement, d'après la terminologie de Genette, l'œuvre de 
Patrick Chamoiseau constitue une transposition hétérodiégétique de 
Robinson Crusoé et de Vendredi…. » (Masłowski, 2015).  

 
8 La traduction du turc faite par nous-mêmes.  



 

132 

La transmotivation est la substitution d'un motif 
à un autre. (Par exemple, remplacer un motif 
passionnel par un motif politique). Un motif peut 
être inséré là où le sous-texte ne couvre pas ou ne 
spécifie pas, ou un motif dans le sous-texte peut 
être supprimé et la présence d'un autre motif 
dans le texte principal peut être suggérée. La 
transvalorisation, en revanche, est la destruction 
complète de la valeur ou du système de valeurs, 
qui est explicitement ou implicitement attaché à 
une action ou à un ensemble d'actions (par 
exemple, la destruction de la séquence d'actions, 
d'attitudes, de sentiments, de caractérisations qui 
définissent le caractère d'un roman) et le 
remplacer par quelqu'un d'autre(s). Alors qu'un 
roman ou un poème est doté d'un système de 
valeurs de haute qualité dans un texte épique, il 
peut être doté de nouvelles valeurs dégradantes 
dans un texte principal au stade de la réécriture. 
(Aktulum, 2007, p.148)9 

Voltaire, dans sa tragédie Rome sauvée ou Catilina, s'est 
inspiré des discours de Cicéron intitulés Catilinaires. Voltaire 
l'imite dans quelques tirades. Cependant, Voltaire met en 
scène un homme d'État, et non un philosophe ou un orateur, 
malgré quelques similitudes et tentatives d'imitation. Dans 
ses pièces, il ne s'inspire pas d'écrivains anciens ou d'écrivains 
traitant de sujets similaires à son époque, mais les réécrit en 
les transformant. Cela change à la fois la structure et le sens. 
Les gens adoptent une nouvelle attitude dans le nouveau 
contexte. Il change les motifs qui mobilisent les gens selon le 
sujet et le message qu'il veut donner. Ainsi, il évite de faire 
une copie des modèles anciens (anciens) qu'il a inspirés, et 

 
9 La traduction du turc faite par nous-mêmes. 



 

133 

évite de raconter les événements anciens tels qu'ils sont. Elle 
change les événements, les personnes, les motivations qui les 
émeuvent : « Toute mise en scène d'un événement ou d'un 
personnage historique conduit nécessairement à une 
réinterprétation porteuse d'une nouvelle signification. (…) 
Voltaire, comme tout autre auteur, opère une transvalorisation des 
personnages historiques qu'il re-met en scène. » (Očenáš 2015, p.5)  

Chaque opération de réécriture et méthode adoptée 
repose sur la mise à jour d'un hypotexte dans un nouveau 
contexte en fonction du message visé. La mise à jour oblige à 
observer une série de transformations formelles et 
sémantiques. Qu'il s'agisse d'un ouvrage biographique, 
autofictionnel ou autre, chaque auteur s'approprie les 
éléments qu'il cite, quelle que soit la méthode qu'il utilise. 
Chaque citation, activité de réécriture contient une idée de « 
auto - ( soi). « Auto-n'est pas lié au fait de l'identité du sujet et de 
l'objet, mais à un déterminant possessif qui renvoie au sujet. » 
(Dugas 1992, p. 20-29). Un auteur parle de lui-même et 
transforme à sa manière l'élément qu'il cite. Toutes les formes 
de méthodes intertextuelles préfixées par auto- ont une telle 
signification. 

Modiano est un auteur de citations et de références. L'une 
des principales références de ses romans est sa propre 
autobiographie. La réalité dont Modiano a été témoin est 
reconstruite et répétée dans ses récits. L'autoréférence est 
également un trait distinctif de ses romans. Son 
autobiographie est pleine de références intertextuelles. Il est 
donc nécessaire de dresser une liste des références 
intertextuelles dans les romans de Modiano et d'identifier 
ensuite les pratiques qui correspondent à l'intertextualité. A 
ce stade de notre étude, nous tenterons de révéler le contenu 
du « cabinet de curisosités » de Modiano en tant que 
métaphore. Nous allons catégoriser les références 



 

134 

intertextuelles ou auto-textuelles non seulement d'un point de 
vue stylistique, mais aussi d'un point de vue thématique. 

 

 

  



 

135 

CHAPITRE III  
CABINET DE CURIOSITES CHEZ PATRICK 

MODIANO 
 

Patrick Modiano est une figure connue du monde 
littéraire français. Les œuvres de Modiano sont un mélange 
harmonieux d'autobiographie et d'autofiction.  Modiano non 
seulement raconte ses vécus, mais les garde, comme un 
bibliophile dasn son cabinet de curiosités. Ce chapitre vise à 
mettre en lumière certains aspects de la passion de Modiano 
pour la lecture et l'écriture. Cette passion se manifeste par une 
relation étroite et visible dans l'ensemble de l'œuvre de 
Modiano. En examinant les origines de son enthousiasme 
littéraire, nous pourrons analyser comment sa bibliothèque 
personnelle qui ressemble métaphoriquement à « un cabinet 
de curiosités », est devenue une partie intégrante de son 
identité personnelle et de sa créativité littéraire. En analysant 
cette relation, nous pouvons commencer à comprendre 
comment les lectures de Modiano influencent sa voix littéraire 
et comment elles continuent à former sa vision du monde qui 
l'entoure à travers ses vécus. 

Patrick Modiano est une personne mélancolique. Ce 
caractère mélancolique est fortement lié aux vécus pendant 
son enfance et le début de sa jeunesse. Ses parents l'ont 
beaucoup négligé pendant son enfance et cela explique sa 
mélancolie. Modiano, surtout à cette époque, ne se sentait à sa 
place nulle part. Dès lors, il se réfugiait dans sa solitude et 
dans ses livres. L'éloignement de ses parents et la mort de son 
frère ont créé un profond sentiment de deuil et d'isolement 
dans sa vie. Ce sentiment de mélancolie ne se reflète pas 



 

136 

seulement dans la vie personnelle de Modiano, mais influence 
également ses œuvres. De ce fait, ses œuvres traitent souvent 
des thèmes de la solitude, de la nostalgie et de la fascination 
inévitable du passé en s'inspirant de ses vécus. Cette 
mélancolie constante a également conduit Modiano à se 
plonger dans la lecture. Il a consacré son temps et son 
attention aux livres comme un moyen de faire face et de 
comprendre sa vie et ses émotions. Modiano reflète souvent 
ces thèmes et il offre aux lecteurs une fenêtre sur sa 
contemplation et son introspection. La lecture était donc pour 
lui fondamentalement indispensable tout au long de cette 
période. 

Dans son roman autobiographique Un pedigree, il raconte 
sa vie jusqu'à l'âge de vingt ans. Il s'étend longuement sur ses 
engagements littéraires durant cette période et cite plusieurs 
auteurs et œuvres allant du Dernier des Mohicans aux 
Illusions perdues.  « Dans les périodes de chaos que furent mon 
enfance et mon adolescence, passées en pension, la lecture était mon 
seul oxygène » (Cosnard, 2011, p. 25.) précise-t-il dans l’un de 
ses interviews.  

Robert Burton affirme dans son livre intitulé Anatomie de 
la mélancolie qu’il existe un lien étroit entre la mélancolie et la 
lecture, car il indique que la lecture est le meilleur moyen de 
s'éloigner de la mélancolie. (Crignon, 2006, p.235). Cette 
mélancolie affecte surtout les personnes qui souffrent de 
solitude et de trauma et qui sont témoins des événements 
tragiques de leur époque. Quant à Modiano, il est indéniable 
que c’est un écrivain mélancolique, tant par ses romans que 
par la personnalité qu'il reflète. Il est tout à fait possible de 
comprendre cela à partir de ses romans dans lesquels le thème 
de la mélancolie revient comme leitmotiv. Certes, la solitude, 
qui en est le germe, le tourmente durant son enfance et son 
adolescence. Cette âme mélancolique est, semble-t-il la source 



 

137 

d’inspiration de l’écriture de Modiano. La raison en est que 
l’écrivain comble l'absence de ses parents et de son frère par 
l’intermédiaire des livres depuis son plus jeune âge. La lecture 
devient donc une passion pour lui et lui permet d’écrire ses 
romans, d’enrichir leur contenu grâce à son vaste éventail de 
lectures. Les livres font partie des lectures de l’auteur. Il peut 
s’agir, à nos yeux, d’une « autobiographie livresque » vu le 
nombre des livres auxquels Modiano fait référence 
explicitement ou implicitement dans ses romans ; ils 
construisent le fond de ses récits. Par conséquent, on pourrait 
affirmer que Modiano possède une mémoire mélancolique et 
son écriture intertextuelle découle de cette mémoire 
mélancolique parallèlement à la définition de Samoyault : 
« l’intertextualité est le résultat technique, objectif du travail 
constant, subtil et parfois aléatoire, de la mémoire de l’écriture » 
(2001, p. 50).  

L'émergence du concept de « cabinet de curiosités » a une 
longue histoire qui remonte à l'Antiquité.  Depuis sa 
naissance, l'être humain est curieux de tout ce qui l'entoure et 
cherche sans cesse à en découvrir les mystères. Plus on 
apprend, plus on découvre l'infini de la connaissance. Pour 
l'homme, apprendre devient une passion qui provient 
souvent de la solitude ou d'une quête. Dans l'Antiquité, 
savoir, connaître et découvrir peut être considéré comme une 
source de bonheur. Ce faisant, ils constituaient un trésor de 
connaissances, comme les grands classiques intellectuels de 
l'Antiquité. Les héritages du monde antique, dont la plupart 
ont disparue pour diverses raisons, se sont diversifiés au 
cours de la période de la Renaissance. Les bibliothèques ont 
continué à être gouvernées par des royaumes et des empires 
comme dans les temps anciens. Cependant, à l’époque de la 
Renaissance, le concept de bibliothèque s'est un peu 
généralisée et personnalisée en raison de l'augmentation du 
bien-être humain. L'émergence du terme de « cabinet de 



 

138 

curiosités » a vu le jour à cette époque. (Davanne & Fleurent, 
2011, p.45). Alors que l'objectif à l'époque était de contribuer 
à la connaissance et au développement du monde, le sens et 
le contenu de ce concept se sont actualisés au fil du temps.  

Ce concept, qui contribuait autrefois à l'accumulation des 
savoirs et à la passion du collectionneur, peut aujourd'hui être 
utilisé dans un autre cadre. En utilisant ce concept comme 
« métaphore », nous explorerons comment la collection de 
livres et d'autres documents d'un auteur, y compris des 
bottins, des agendas, des cahiers de notes, des magazines, des 
photographies, des affiches de films et des paroles de 
chansons, détermine son style d'écriture et ses thèmes de 
travail. À nos yeux, le mode de vie de Modiano et sa passion 
pour les livres peuvent être reliés au concept de cabinet de 
curiosités. 

Pour définir plus précisément ce terme, revenons sur les 
définitions dictionnairiques de ces deux mots : « curiosités » 
au pluriel est un mot qui vient du latin s'explique par « la 
qualité de quelqu'un ayant le désir de connaitre, de savoir » 
(Dictionnaire Larousse) : en d'autres termes ce qui retient 
l'attention, l'intérêt. Quant au cabinet, c'est « une pièce réservée 
au travail intellectuel » (Dictionnaire Larousse).  

Le cabinet de curiosités est un lieu où quelqu'un de bien 
instruit et intellectuel accumule d'objets singuliers et de 
diverses provenances relatives au passé, à l'histoire naturelle, 
à la science, à l'art ou à la littérature. Ce concept qui est 
l'ancêtre des musées sert à découvrir et comprendre le monde 
grâce à la collection faite (Davanne & Fleurent, 2011, p. 45-65). 
Selon cette définition, les livres sont une sorte de « cabinet de 
curiosités » pour les auteurs qui les utilisent et y font référence 
dans leurs propres œuvres. Comme dans le cas de Saint-
Augustin, certains livres influencent le mode de vie des 
écrivains. On pourrait dire que la métaphore de la 



 

139 

bibliothèque de Borges est presque synonyme de cabinet de 
curiosités. Dans les deux cas, il s'agit de sources où les 
écrivains puisent leur inspiration et rassemblent les 
matériaux nécessaires afin de créer leurs propres livres (Sfez, 
2008, p.10). Modiano donne à ce concept une fonction 
supplémentaire : pour lui, le cabinet de curiosités sert à fuir la 
mélancolie et la solitude et à se réfugier dans l'écriture. 

Robert Burton, dans son œuvre Anatomie de la mélancolie, 
affirme que la lecture est le moyen le plus efficace d'échapper 
à la mélancolie. Il décrit l'individu mélancolique comme 
quelqu'un qui intériorise toujours ce qu'il lit. Il explique que 
la source de cet état concerne l'excès de lecture et de 
méditation. De plus, Burton considère la mélancolie comme 
une maladie causée par cet excès, mais il propose comme 
remède d'écrire et d'articuler ce que l'on a lu. Il insiste sur le 
lien direct entre la mémoire et l'utilisation de citations, en 
particulier sur la façon dont la mémoire choisit certains 
auteurs à rappeler. Tout au long de son livre, Burton utilise 
fréquemment des citations, réfléchissant et adoptant les idées 
des auteurs qu'il admire. Ainsi, Burton ne se contente pas de 
discuter des causes de la mélancolie, il crée également un 
réseau intertextuel dans son livre, en tissant à la fois des 
citations et des références à des œuvres antérieures et à des 
écrivains qu'il apprécie (Burton, 2000, p.52). 

Selon les quelques définitions proposées à propos des 
relations entre la mélancolie et la lecture, on peut en déduire 
que : les personnes mélancoliques et solitaires choisissent la 
lecture comme un rempart au trauma qui les traverse. Cette 
situation peut finir par se transformer en une sorte 
d'autodépréciation chez le mélancolique car il lit et réfléchit 
beaucoup. Le recours très fréquent à la citation est un signe 
de cette autodépréciation. L'emploie des citations reflète le 
désir de l'auteur de combler la solitude en citant les auteurs 



 

140 

anciens, comme l'a fait Montaigne au XVIe siècle. 
L’autodépréciation qui est une forme exagérée d’autocritique 
(Dictionnaire Larousse) et cette idée de critique pousse 
l’homme à réfléchir sur ce qui se passe autour de lui et donc 
il cherche des solutions afin de dépasser ces troubles. 
L'individu qui veut s'éloigner de cette situation peut se 
consacrer à la lecture ou à la collection de quelque chose. Le 
but du cabinet de curiosités est donc d'encourager ou de 
nourrir cet état mélancolique.  

En ce qui concerne l'intertextualité, considérée comme un 
processus de transformation de l'écriture issu de la lecture, 
elle se transforme en un art d'écrire sur le « moi » pour des 
auteurs comme Modiano. Chaque individu possède en effet 
les échos d'autres voix qui nous influencent de diverses 
manières. En fait, c'est une manière de combler le vide créé 
par la solitude. Un livre ou un autre objet accumulé devient 
donc une partie de la vie de l’auteur, un complément à son 
identité. (Sfez, 2008, p.10).  Le contenu du cabinet de curiosités 
affecte non seulement sa personnalité mais aussi détermine 
également son style d'écriture.  

Le cabinet de curiosités est le symbole d'un lieu de 
mémoire et d'une source d'émerveillement qui trouve un écho 
profond dans la curiosité humaine. Comme nous l'avons déjà 
mentionné, l'habitude de constituer un cabinet de curiosités 
sous forme de livres remonte à la Renaissance. Montaigne 
décrivait sa bibliothèque comme un refuge isolé où il 
s'adonnait au savoir universel et cherchait à échapper aux 
difficultés du pouvoir. (Bonnefon, 1895). Il a accumulé des 
livres qui ont servi de base à ses Essais :« La forme de ma 
bibliothèque est ronde et n’a de rectiligne que ce qu’il faut à ma table 
et à mon siège, et elle m’offre dans sa courbe, d’un seul regard, tous 
mes livres rangés sur cinq rayons tout autour » (Montaigne, 2009). 



 

141 

Sa bibliothèque est un refuge pour lire et écrire librement afin 
de rendre son monde intelligible : 

Je passe dans ma bibliothèque et la plupart des 
jours de ma vie et la plupart des heures du jour 
[…] Je suis au-dessus de l’entrée et je vois sous 
moi mon jardin, ma basse-cour, ma cour et dans 
la plupart des parties de la maison. Là je feuillette 
tantôt un livre, tantôt un autre, sans ordre et sans 
dessein ; tantôt je rêve, tantôt je note et je dicte, en 
me promenant, mes rêveries que je vous livre. 
(Montaigne, 2009). 

L'auteur, passionné de lecture, se construit un refuge 
sous la forme d'une bibliothèque où il s'interroge sur son rôle 
dans le monde, exprime sa vision du monde et construit son 
propre univers imaginaire. À partir des livres qu'il a lus, 
l'auteur constitue son propre cabinet de curiosités. Au fils du 
temps, la bibliothèque, en d’autres termes le cabinet de 
curiosités livresque, devient une vaste source de référence qui 
sert à écrire. Ce que Montaigne dit à propos de sa bibliothèque 
nous fait penser à La bibliothèque de Babel de Borges.  

Depuis l'Adam premier qui vit la nuit et le jour et 
l'image de main, les hommes rédigèrent et 
fixèrent sur la pierre d'abord puis sur métal, sur 
parchemin, sur papier, tout ce que cercle la terre 
ou façonne le rêve. Voici leur travail : la 
Bibliothèque. (Borges, 1989, cité par Cadava & 
Vinsonneau, p. 204-222). 

Partant de ce point de vue, on pourrait dire que Jorge Luis 
Borges compare l’acte d’écrire à une bibliothèque qui contient 
tous les livres possibles dans le monde.  

La bibliothèque fictive de Borges symbolise la notion 
selon laquelle une personne peut atteindre la transcendance 
en articulant des connaissances issues de son monde 



 

142 

imaginaire. Dans ce contexte, la bibliothèque ou le cabinet de 
curiosités livresque sert à représenter le microcosme de 
l'auteur entouré de livres. Chaque élément de cette 
bibliothèque fait partie intégrante de l'identité de l'auteur et 
détermine sa vie, son état d'esprit et, en fin de compte, son 
écriture. 

De nos jours, le concept de « cabinet de curiosités » peut 
être utilisé comme une métaphore de ce qui constitue 
l'essence et l'univers du roman. Un cabinet de curiosité, 
bibliophilique personnel, est toujours un potentiel réservoir 
de références dynamiques pour l'écriture. Ce cabinet est, en 
effet, composé d'idées qui viennent d'horizons divers, y 
compris des œuvres d'auteurs que l'écrivain admire. Comme 
c’est le cas chez Montaigne, comme chez plusieurs autres 
écrivains et lettrés, la bibliothèque est la source d'inspiration 
et de références. Le voyage à travers leurs bibliothèques 
permet d'envisager les multiples variétés du rapport 
paradoxal, entre réalité et fiction, mémoire et création, 
écriture et réécriture, propositions et contre-propositions, que 
les « auteurs » entretiennent avec les livres des autres: ceux de 
« leur » bibliothèque (celle qu'ils possèdent, ou celle qui est 
leur référence imaginaire, le réservoir où ils puisent), ceux des 
bibliothèques dont ils sont les hôtes familiers, mais parfois 
rebelles ou critiques, ceux des bibliothèques à la fois réelles et 
inventées qu'ils inscrivent dans leur fiction. (Nédelec, 2009, 
p.1) Les livres sont donc un élément vital qui entoure la vie, 
les pensées et les rêves de tous les écrivains et les affectent 
radicalement. 

La bibliothèque est une sorte d'abri matériel et mental qui 
révèle la pensée à travers la lecture et la mémoire. Considérée 
comme un élément du cabinet de curiosités, une bibliothèque, 
en tant que lieu clos rempli de mots silencieux, représente un 
travail qui résulte d'un procédé de mémoire. Dans cette 



 

143 

bibliothèque, la mémoire range les livres les plus effectifs 
dans le premier rang et elle en tire souvent des références.  

La bibliothèque est le réservoir du passé, elle abrite 
plusieurs indices des expériences et des lieux traversés par les 
auteurs. La bibliothèque par l’intermédiaire des livres pousse 
l’homme à un voyage vers le passé. De ce point de vue, le 
passé ressurgit largement à travers les livres accumulés dans 
la bibliothèque, comme il revient aussi comme un thème dans 
les romans autobiographiques et autofictifs à travers des 
relations intertextuelles.  

Le passé est un thème omniprésent dans l'œuvre de 
Modiano. En abordant ce thème par le biais de ses romans, 
Modiano fait revivre son passé, mais il le critique également, 
sans oublier de mentionner les livres et les magazines qu'il a 
lus. Dans ses romans, il exprime naturellement sa propre 
vision du monde par rapport à la réalité dans laquelle il vit et 
critique également son époque.  

Ses livres sont également des outils qui permettent à 
Modiano de revisiter ses vécus. Il revit son passé à travers des 
textes autoréférentiels et insère dans ses romans des auteurs 
et des livres qui ont marqué sa vie. Modiano est souvent 
comparé à Proust considéré comme la référence en matière 
d'écriture sur la mémoire. Dans les entretiens et les articles 
consacrés à Modiano, il est souvent considéré comme le 
« Proust » de notre époque. Son approche de la mémoire dans 
ses romans présente des traits similaires aux procédés de 
Proust. Bien que Modiano ait été influencé par Proust, il est 
évident qu'une étude approfondie de ses romans révèle que 
sa manière de traiter la mémoire est tout à fait unique. 

Proust évoque ses lectures d'enfance dans la préface de 
de la traduction Sésame et les lys de Ruskin. Alors qu'il se 
trouvait dans la bibliothèque du prince de Guermantes, une 
série de réminiscences vient éclairer la scène du « Temps 



 

144 

retrouvé ». On y découvre que le narrateur entre dans la 
bibliothèque, voit un exemplaire de François le Champi de 
Georges Sand et se rappelle l'avoir lu à sa mère et à lui-même 
son « moi ». En effet, ce livre appartient à une partie de 
l'identité du narrateur et constitue un fragment de son passé. 
Grâce à cette lecture, le narrateur pénètre dans une dimension 
de réminiscence et établit une relation entre le passé et le 
présent (Sfez, 2008, p.9-19). 

Modiano, qui considère Proust comme l'un de ses 
maîtres, se souvient de son passé de la même manière que 
Proust à travers les livres qu'il lit. Il invite le lecteur à 
participer à ce processus de réminiscence. Alors que Proust 
revisite les moments heureux de ses souvenirs grâce aux 
livres. Contrairement à Proust, Modiano évoque toujours ses 
« temps malheureux » à travers les fragments de réminiscence 
qu'il traite de son passé dans ses romans.  

Contrairement à Proust, Modiano n’accorde pas 
à ses héros le bonheur d’un « temps retrouvé ». 
Le vécu total ne revient jamais. Des bribes du 
passé flottent dans la mémoire des personnages 
qui échouent à les réunir. Les revenants de 
Modiano ne disposent que d’une mémoire 
lacunaire. (…) Pourtant il s’obstine, comme tous 
les personnages de Modiano, tiraillés entre 
mémoire et oubli, incapables d’atteindre tout à 
fait l’un ou l’autre, incapables donc de se libérer 
de son passé (Butaud, 2008, p. 34). 

À l'instar de Proust, Modiano interroge son état de 
mémoire à travers le titre d'un livre qu'il trouve à la 
bibliothèque. En fait, Modiano est bien loin de vouloir se 
souvenir de son passé, mais les rencontres et les situations 
l'obligent à se souvenir. Il ne peut toujours pas le faire de sorte 



 

145 

que ces fragments ne peuvent jamais se transformer en un 
souvenir complet et réel. 

Aujourd’hui, je n’ai plus peur de ce carnet noir. Il 
m’aide à me pencher sur le passé et cette 
expression me fait sourire. C’était le titre d’un 
roman : Un homme se penche sur son passé que 
j’avais découvert dans la bibliothèque de la 
maison – quelques rayonnages de livres, à côté de 
l’une des fenêtres du salon. Le passé ? Mais non, 
il ne s’agit pas du passé, mais des épisodes d’une 
vie rêvée, intemporelle, que j’arrache, page à 
page, à la morne vie courante pour lui donner un 
peu d’ombre et de lumière. Cet après-midi, nous 
sommes au présent, il pleut, les gens et les choses 
sont noyés dans la grisaille, et j’attends avec 
impatience la nuit où tout se découpera de 
manière nette, grâce aux contrastes justement de 
l’ombre et de la lumière (Modiano, 2012, p. 31). 

Les carnets constituent un autre élément essentiel du 
cabinet de curiosités de Modiano. Les notes écrites dans ces 
carnets sont généralement une source d'inspiration pour les 
romans de l'auteur. Grâce à ces carnets, qui lui permettent de 
réaliser un processus d'auto-réminiscence, l'auteur voyage 
vers son passé. Il se penche sur ses vécus, qui ressurgissent 
dans les livres, et y découvre des reflets de lui-même. Lorsque 
l'auteur commence à lire, il s'engage dans un processus de 
réminiscence du passé. Il note méticuleusement les phrases 
qui évoquent ses vécus. Cette technique est utilisée dans le 
roman de Maurice Constantin-Weyer Un homme se penche sur 
son passé en citant le titre du livre qu'il a lu dans son enfance. 
En effet, dans son roman, Constantin-Weyner reflète le 
processus de réminiscence lorsqu'il voyage dans le passé, en 
introduisant des éléments autobiographiques comme le fait 



 

146 

Modiano. Constantin-Weyner dégage réminiscences 
personnelles en mettant en effet relief sur les moyens de 
déplacement du héros narrateur. (Fabre, 2011, p. 66). 

 Modiano établit ici un lien avec ce roman qu'il a lu et 
invite le lecteur à un dialogue qui relève d’une double 
rencontre comme Proust qui recourt également à un tel 
procédé ainsi que l'a souligné Anne-Claire Gignoux :  

On peut donner l’exemple des citations de Proust 
dans La Bataille de Pharsale de Claude Simon. 
Mises en évidence comme la voix d’autrui par les 
italiques, ces citations collées prouvent 
l’hétérogénéité énonciative du texte. L’émotion 
de l’art, pour le lecteur, c’est alors cette double 
rencontre : celle de l’auteur qu’il lit, dont la voix 
lui parvient à travers ses mots, et celle, plus 
lointaine encore, de l’auteur avec lequel le livre 
dialogue (2006, p.151-152).  

Gignoux aborde ici l'hétérogénéité de l'énonciation du 
texte, en soulignant les citations utilisées par Proust. Elle 
indique qu'il y existe un double effet de rencontre pour 
l'auteur. Le premier est la rencontre avec l'auteur lors de la 
lecture de ce livre et le second est la rencontre lors de 
l'écriture. Dans cette deuxième, l'auteur dialogue avec un 
livre qu'il a déjà lu, dans son propre univers de pensée. Il le 
transpose dans son écriture à travers une relation 
intertextuelle. 

On peut ainsi en déduire que la mémoire, en tant que 
dispositif, possède une place virtuelle pour les images ou les 
mots. Cette bibliothèque, étant construite comme un lieu de 
mémoire, elle devient un instrument de remémoration. Elle 
est particulièrement adaptée aux processus d'écriture d'un 
palimpseste. La bibliothèque (imaginaire) fonctionne comme 
un rhizome d'où surgissent des lectures qui sont ensuite 



 

147 

réinventées. Une écriture palimpseste (où dans laquelle nous 
faisons une allusion à l'intertextualité de Genette) se compose 
de traces, de lignes, de strates. Cela signifie que l'écriture 
palimpseste est stratigraphique à travers la bibliothèque à 
l'image de l'écrivain ou dans le sens réel. 

Le cabinet de curiosités livresque autrement dit le cabinet 
de lecture ou la bibliothèque privée est une sorte 
d'autoportrait de l'écrivain. Ce cabinet est vivant, multiforme 
et en perpétuelle transformation, à l'image de l'univers 
romanesque de l'écrivain. Chaque objet du cabinet de 
curiosités peut contribuer à cette phase de production, de 
reproduction de l’auteur. Une bibliothèque privée est une 
sorte de cabinet de curiosités pour chacun, car elle révèle 
l'identité, les goûts et les affinités d'une personne. La 
collection du cabinet de curiosités d'un livre peut définir 
l'identité de l'auteur et donner de son caractère au fil du 
temps. Les genres littéraires tels que l'autobiographie ou 
l'autofiction sont étroitement liés à l'identité de l'auteur, 
comme le signale Philippe Lejeune. Un cabinet de curiosités 
littéraires permet des acquisitions et des emprunts continus 
de la part de l'écrivain, dont les livres sont des repères du vécu 
et des lieux rencontrés dans un univers intertextuel. Au fil du 
temps, cette identité accumule les traces de ces lectures et 
devient une composante essentielle de l'écriture palimpseste 
de l'auteur (Sfez 2008, p.9-19). 

L'idée est ici de démontrer qu'une bibliothèque est le 
reflet des livres lus en mettant en scène les voyages 
imaginaires entrepris dans un roman. L'identité se construit à 
travers des fragments de romans lus partiellement oubliés ou 
redécouverts. Ainsi, chaque livre de la bibliothèque devient 
un aspect de l'identité en permettant au cabinet de curiosités 
de nous révéler ou de nous guider vers le « moi » d'un 
écrivain à travers les lectures. De ce fait, c'est le fil conducteur 



 

148 

de son identité qu'il peut ainsi s'efforcer de retrouver au cours 
du processus de production des romans (Sfez, 2008, p.4). 

On pourrait dire que la définition de l'autobiographie et 
de l'autofiction couvre le monde intérieur de l'écrivain, de 
sorte que ces deux genres semblent éviter la référence 
livresque, puisque la vocation de l'écrivain est de raconter son 
monde intérieur d'une manière explicite pour le lecteur par le 
biais de ces références. Puisque ces deux genres sont 
rétrospectifs par la démarche de la mémoire, il est donc 
naturel que dire le monde intérieur peut souvent rencontrer 
des textes déjà écrits et déjà lus au travers d'une bibliothèque 
déjà construite par l'écrivain qui s'explique ses vécus en 
répétant, en citant ou en faisant allusion à d’autres textes afin 
de dévoiler son monde intérieur en une vaste bibliographie 
Comme l'a souligné Sophie Rabau, dire le monde c'est dire la 
bibliothèque. Modiano est un auteur qui dit son monde 
intérieur en disant sa bibliothèque. Parallèlement à cette idée, 
on pourrait dire que lorsque Modiano dit son monde 
intérieur, il dit en même temps sa propre bibliothèque. 
(Rabau, 2002, p.191). Considérant le rôle des références 
livresques dans l'autobiographie et l'autofiction, il faut 
souligner que l'écrivain pourrait avoir le but d'unir ses vécus 
et ses expériences livresques.  C'est ainsi qu'il nous livre des 
connaissances ou des imaginations transmises par des livres. 
(Rabau, 2002, p. 200).  

Le cabinet de curiosités entretient également une relation 
directe avec la mémoire puisqu'il s'agit d'une écriture 
rétrospective. Par conséquent, nous pouvons établir un lien 
entre les livres lus, la mémoire et l'identité dans une 
autobiographie et une autofiction. Le résultat est une identité 
palimpseste et il nous amène à découvrir les éléments 
intertextuels dans ces écrits auto-réflexifs. 



 

149 

Sartre aussi partage la même idée quand il écrit dans son 
autobiographie « Les mots »  que la bibliothèque donc les 
livres qu'il renferme sont une sorte de peau pour son 
autobiographie (Sfez, 2008, p.7) 

Les livres portent des strates du passé et c'est ainsi qu'ils 
deviennent un palimpseste pour une réécriture  juxtaposant 
des allusions, des citations, des pastiches etc. Ce caractère 
palimpseste permet de mettre en évidence une mosaïque dans 
l’écriture.  Ce caractère devient évident grâce à une identité 
palimpseste. L'identité palimpseste, qui pointe en quelque 
sorte vers une vie intertextuelle, n'est pas singulière, mais 
plutôt plurielle. C'est la raison pour laquelle on peut 
considérer cette idée que la vie et le texte ne sont pas deux 
entités séparées. De ce fait, nous dévoilons l'univers 
romanesque autobiographique et autofictif à partir de cabinet 
de lecture et des vécus. Nous pouvons donc en déduire que le 
cabinet de lecture ou cabinet de curiosités livresque forme un 
territoire hybride d'écriture utilisé afin de relater les vécus et 
la fiction de l'écrivain.  

L'écriture est le reflet d'un acte d'imaginer. Selon 
Foucault, « pour rêver, il ne faut pas fermer les yeux, il faut 
lire ». Nous pouvons donc déduire que la lecture fonctionne 
comme un catalyseur de rêves et qu'elle est à l'origine de la 
création littéraire. Foucault suggère en outre que 
l'imagination ne consiste pas à forger un nouveau monde 
alternatif à notre monde réel, mais plutôt à reproduire ou à 
recomposer ce que nous avons lu. C’est donc comme une 
alternative à notre monde réel que l’auteur reproduit ou 
recompose ce qu’il a lu. « Dès lors, le point de départ du rêve n'est 
pas le monde qui contiendrait des objets que nous refusons de voir, 
mais la bibliothèque dont les livres vont susciter nos rêves » (Rabau, 
2002, p. 183).  



 

150 

À partir du discours de Foucault, les références 
livresques créent pour nous un monde alternatif par rapport 
au monde réel. L'imaginaire se loge entre les lectures et les 
vécus. L'imaginaire ne se constitue pas contre le réel donc les 
vécus, il s'établit entre les signes, de livre en livre, grâce aux 
relations intertextuelles tissées et à l’insertion dans le réseau 
déjà écrit. L’écrivain peut utiliser tous les livres rêvant, rêvés, 
repris, fragmentés, déplacés, combinés, mis à distance par le 
songe, mais par lui aussi rapprochés jusqu'à la satisfaction 
imaginaire et scintillante du désir. (Rabau, 2002, p. 186). Nous 
pouvons ainsi comprendre pourquoi Foucault insiste sur le 
fait qu'en écrivant ses romans, un auteur doit faire appel à son 
imagination, ce qui lui permet d'utiliser des livres existants de 
la manière qu'il choisit pour les incorporer dans ses écrits. 

 L'intertextualité joue un rôle important dans la création 
de cette imagination. À ce stade, les livres du cabinet de 
curiosités participent effectivement au processus d'écriture en 
se mêlant à la dimension infinie de l'imagination. On peut 
affirmer que la contribution des livres déjà lus sur la 
formation de la pensée humaine, et par conséquent sur le 
« moi », est le plus évident dans les textes autobiographiques 
et autofictionnels. Cette situation montre clairement au 
lecteur le rôle du cabinet de curiosités dans les textes 
autobiographiques et autofictionnels. Il est donc essentiel de 
souligner à nouveau que la mémoire joue un rôle déterminant 
dans l'intégration de cette relation intertextuelle dans le 
processus d’écriture. 

Pour résumer brièvement, on pourrait dire que les 
romans qui reflètent le monde intérieur à la première 
personne du singulier font souvent référence à d'autres livres 
du cabinet de curiosités par le biais de relations intertextuelles 
qui révèlent une imagination inspirée par une collection de 
lectures. Cela facilite, de la part de l'auteur, une narration 



 

151 

hybride et dynamique axée sur la recherche d'images 
provenant de cette bibliothèque imaginaire. La dynamique 
intertextuelle en jeu ici consiste donc en la constitution du 
texte par l'imagination. Celle-ci agit comme un complément à 
des mémoires fragmentaires. 

Au début de ce chapitre, nous avons souligné que le 
cabinet de curiosités est apparu pour la première fois en Italie 
sous la forme d'un « studioli » qui était une sorte de salle 
d'étude où les gens passaient du temps avec les choses qui les 
intéressaient pour se débarrasser des troubles de l'époque et 
même créer une collection. En effet, nous voyons aujourd'hui 
que ce concept n'a pas beaucoup changé par rapport à son 
sens d'origine. En revanche, on pourrait dire que le 
« studioli » dont il n’éxitait qu’un nombre restreint et qui était 
considéré comme un luxe à l'époque de la Renaissance, est 
désormais accessible à tous ceux qui ont un bagage 
intellectuel. Le « studioli », en d'autres termes, le cabinet de 
curiosités devient un lieu de repos intellectuel et de 
contemplation qui plonge ceux qui, y ont recours dans une 
atmosphère à la fois universelle et intime. Le renfermement 
des individus sur eux-mêmes face aux négativités vécues à 
l'époque les a rendus mélancoliques (Davanne & Fleurent, 
2011, p.46-52). 

Comme nous l’avons souligné plus haut, à l'origine de 
cette idée, il s'agissait de la mélancolie. C'est aussi le cas de 
Patrick Modiano. Il aussi a une raison mélancolique de se 
retirer dans son cabinet de curiosités comme il le mentionne 
dans son roman La place de l’étoile : « Ma mélancolie était 
proverbiale dans les colonnes de la presse du cœur. » (Modiano, 
1968, p. 17). De même, c'est lorsque nous avons commencé à 
travailler sur le parcours littéraire de Patrick Modiano que 
nous avons commencé à envisager un tel concept du point de 
vue de l'écrivain. L'univers des romans de Modiano est 



 

152 

construit autour de son moi, de sa solitude, de son monde 
intérieur, de ses vécus. Dans ce cas, le cabinet de curiosités 
sert de refuge pour Modiano, un refuge dont l’écriture 
constitue l'élément essentiel. Le cabinet de curiosités contient 
des livres, source des éléments de référence qui définissent 
son « moi » et divers objets qui lui permettent de se souvenir 
de son passé : agendas, adresses, annuaires téléphoniques, 
etc. 

Grâce aux entretiens avec Modiano et à ses romans, on 
sait qu'il entretient une grande passion pour la lecture depuis 
l'enfance. Modiano lisait pour échapper à lui-même, à ses 
problèmes familiaux, à sa solitude et aux troubles de son 
époque. Il a ainsi créé son propre cabinet de curiosités. 
Modiano a rempli ce cabinet de livres et d'objets qui lui ont 
servi non seulement de refuge imaginaire, mais aussi de base 
pour les romans qu'il a écrits ou qu'il envisageait d'écrire. Il 
construisait ses romans à partir des éléments qu'il lisait et 
collectionnait, ce qui donnait lieu à une structure hybride 
perceptible à travers une perspective intertextuelle. Son 
cabinet de curiosités permet un dialogue constant avec les 
récits d'autres écrivains et ouvre une fenêtre sur le monde 
intérieur de Modiano.  

En effet, Modiano est un grand lecteur. C'est un écrivain 
érudit et cultivé, un collectionneur de livres et un connaisseur 
avisé de la littérature. A l’évidence, les romans de Modiano 
incorporent fréquemment des emprunts aux œuvres d'autres 
écrivains. Ainsi, il cite souvent d'autres auteurs et intègre ces 
citations dans ses récits. Par conséquent, l'intertextualité 
apparaît comme une caractéristique de son style d'écriture. 
Les livres et les objets rassemblés dans son cabinet de 
curiosités servent de sources à son imagination littéraire. La 
présence de livres et d'objets dans ce cabinet est étroitement 



 

153 

liée au concept de mélancolie comme nous l’avons souligné 
en détail. 

La mélancolie incite Modiano à accumuler les livres et à 
trouver le plaisir de l'écriture. En effet, collectionner et écrire 
des livres est en quelque sorte une forme de thérapie pour lui. 
Il a ainsi poursuivi son ambition de décrire ses 
autobiographies rêvées. Comme il le mentionne dans la 
préface de ses Romans lorsqu’il écrit, il adopte une approche 
d'autobiographe rêveur (Modiano, 2013, p.10). 

Pour Modiano, écrire/auto-écriture est un acte de plaisir. 
Le verbe plaire devient sans aucun doute un élément 
constitutif de la création du Cabinet de curiosités. Patrick 
Modiano se penche sur tous les verbes synonymes de 
« plaire » dans son cabinet de curiosités ou dans son 
autobiographie livresque. La source de « plaisir » se trouve 
dans la bibliothèque qu'il a méticuleusement constituée. Dans 
ce cas, ce sont sans doute ses livres qui incarnent le plus 
fortement la signification du verbe « plaire ». Il est important 
de noter que le cabinet de curiosités de Modiano ne contient 
pas que des livres. Le cabinet comprend également des 
carnets de notes, des journaux, diverses revues de cinéma et 
d'art et, surtout, de vieux carnets d'adresses et des annuaires 
téléphoniques. C'est un point sur lequel l'auteur insiste dans 
ses interviews : 

Depuis trente ans, je prends des notes dans des 
cahiers. Ces cahiers sont le réservoir de tous mes 
romans. C'est une espèce de fatras désordonné 
comprenant des faits divers, des adresses et des 
noms que j'ai dénichés dans de vieux bottins. Si je 
me laissais aller, je ne ferais que ça... Ce n'est pas 
publiable, mais c'est là que je puise mon 
inspiration. Et comme j'ai une certaine faculté 
d'oubli, je réécris des choses que j'ai déjà écrites 



 

154 

dans d'autres livres ! (Interview, Pascale Frey, La 
tribune de Genève).  

Les indications de l'auteur révèlent qu'il s'est inspiré de 
ses carnets méticuleusement collectionnés, remplis de 
diverses informations provenant de journaux, d'inscriptions 
dans de vieux carnets d'adresses et de noms tirés de notes. Il 
considère ces éléments comme des références secondaires 
dans la composition de ses romans, c'est pourquoi il les 
conserve sur son bureau. Ceci reflète le plaisir qu'il éprouve à 
écrire. Dans une autre interview sur son roman « L'horizon », 
il explique avoir utilisé les notes de ces carnets comme point 
de départ fondamental pour écrire son roman : Le point de 
départ de ce livre est aussi le fait qu'un jour, dans un cahier, j'ai 
essayé de récapituler des gens que j'avais croisés dans ma vie mais 
dont je n'ai jamais su ce qu'ils étaient devenus. (par Busnel, 2010).  

 A de nombreuses reprises, Modiano a affirmé que ses 
carnets étaient une source d'inspiration pour ses romans. 
Cependant, il est évident que ces notes n'ont pas seulement 
été une source d'inspiration, mais qu'elles ont également servi 
d'éléments d'écriture essentiels dans la composition de ses 
romans, grâce aux détails qu'il y a inscrits. C'est ce qui ressort 
dans l’incipit de son roman L'horizon :  

 Il avait acheté un carnet de moleskine noire qu’il 
portait dans la poche intérieure de sa veste, ce qui 
lui permettait d’écrire des notes à n’importe quel 
moment de la journée, chaque fois que l’un de ses 
souvenirs à éclipses lui traversait l’esprit. Il avait 
le sentiment de se livrer à un jeu de patience. 
Mais, à mesure qu’il remontait le cours du temps, 
il éprouvait parfois un regret : pourquoi avait-il 
suivi ce chemin plutôt qu’un autre ? Pourquoi 
avait-il laissé tel visage ou telle silhouette, coiffée 
d’une curieuse toque en fourrure et qui tenait en 



 

155 

laisse un petit chien, se perdre dans l’inconnu ? 
Un vertige le prenait à la pensée de ce qui aurait 
pu être et qui n’avait pas été.  

Ces fragments de souvenirs correspondaient aux 
années où votre vie est semée de carrefours, et 
tant d’allées s’ouvrent devant vous que vous 
avez l’embarras du choix. Les mots dont il 
remplissait son carnet évoquaient pour lui 
l’article concernant la « matière sombre » qu’il 
avait envoyé à une revue d’astronomie. Derrière 
les événements précis et les visages familiers, il 
sentait bien tout ce qui était devenu une matière 
sombre : brèves rencontres, rendez-vous 
manqués, lettres perdues, prénoms et numéros 
de téléphone figurant dans un ancien agenda et 
que vous avez oubliés, et celles et ceux que vous 
avez croisés sans même le savoir. Comme en 
astronomie, cette matière sombre était plus vaste 
que la partie visible de votre vie. Elle était infinie. 
Et lui, il répertoriait dans son carnet quelques 
faibles scintillements au fond de[…] (Modiano, 
2010, p.5). 

Le protagoniste Jean Martin qui, comme les autres 
personnages de Modiano, est à la recherche de son passé et de 
son identité, tente de reconstituer ses vécus à l'aide de notes 
et de souvenirs fragmentés dans un carnet. Ce roman s'inspire 
largement des vécus de Modiano et des enquêtes qu'il a 
menées sur l'histoire de sa famille. Le recours à un carnet est 
un élément clé du contexte du roman qui sert de base au 
processus créatif de Modiano. Le récit est catalysé par la 
découverte d'un carnet par Jean Martin qui l'aide à se 
souvenir de son passé et à comprendre les origines de sa 
solitude et de sa perte de mémoire. 



 

156 

Ces carnets, que Modiano collectionne de manière 
obsessionnelle, font partie intégrante de sa création littéraire. 
Cet aspect de la créativité littéraire de Patrick Modiano est sa 
capacité à raconter une histoire à partir de fragments de 
souvenirs et de détails insignifiants, ce qui se manifeste par la 
création d'un air de mystère autour de son personnage et de 
son passé. Il utilise également des techniques littéraires telles 
que le monologue intérieur et la répétition pour donner de la 
profondeur à l'histoire du personnage ou pour donner un 
sens à ces notes. Ces éléments jouent donc un rôle important 
dans la structure du roman et dans la reconstruction du passé 
du personnage principal Jean Martin. Ces notes sont 
généralement présentées sous forme de fragments et sont 
souvent accompagnées de commentaires et de réflexions du 
personnage. Elles servent à donner dimension profonde à son 
récit en créant une atmosphère de mystère autour de son 
passé. 

Dans d'autres œuvres de Modiano, comme L'herbe de nuit, 
des notes et des fragments de mémoires sont utilisés pour 
reconstituer le récit et forger une atmosphère de mystère et de 
mélancolie. Grâce à cette technique, Modiano apporte à ses 
récits une qualité souvent caractérisée par une mélancolie 
sincère et une quête d'identité comme le montre le passage 
suivant : 

Non, je n’ai pas rêvé. La preuve, c’est qu’il me 
reste un carnet noir rempli de notes. Dans ce 
brouillard, j’ai besoin de mots précis et je consulte 
le dictionnaire. Note : Courte indication que l’on 
écrit pour se rappeler quelque chose. Sur les 
pages du carnet se succèdent des noms, des 
numéros de téléphone, des dates de rendez-vous, 
et aussi des textes courts qui ont peut-être 
quelque chose à voir avec la littérature. Mais dans 



 

157 

quelle catégorie les classer ? journal intime ? 
fragments de mémoire ? Et aussi des centaines de 
petites annonces recopiées et qui figuraient dans 
des journaux. Chiens perdus. Appartements 
meublés. Demandes et offres d’emploi. Voyantes. 
Parmi ces quantités de notes, certaines ont une 
résonance plus forte que les autres (Modiano, 
2010, p .4). 

L'Herbe de nuit est un roman de Patrick Modiano qui 
raconte l'histoire d'un écrivain « Jean Daniel ». A la fin de sa 
vie, Jean Daniel tente de retracer le parcours de sa vie et 
d'organiser ses souvenirs. Pour ce faire, il utilise les notes qu'il 
a prises tout au long de sa vie dans un carnet noir. Ce carnet 
noir est un objet symbolique dans le roman car il représente 
la mémoire de « Jean Daniel » et lui permet de réfléchir aux 
événements de sa vie, reflétant le palimpseste de sa mémoire. 
Les notes qu'il contient sont également utilisées par l'auteur 
pour raconter l'histoire du personnage et explorer son passé, 
son identité. En utilisant le carnet noir comme motif, Patrick 
Modiano tente d’éclaircir les différents aspects de l'univers de 
Jean Daniel et révèle les secrets de son passé.  

Décidément, il n’y a ni passé ni présent. Grâce 
aux notes du carnet noir, je me souviens des 
quelques chapitres de ce manuscrit consacrés à la 
baronne Blanche, à Marie-Anne Leroy, 
guillotinée le 26 juillet 1794 à vingt et un ans, à 
l’hôtel Radziwill pendant la Révolution, à Jeanne 
Duval, à Tristan Corbière et ses amis, Rodolphe 
de Battine et Herminie Cucchiani… Aucune de 
ces pages ne concernait le XXe siècle où je vivais. 
Pourtant, si je pouvais les relire, à travers elles 
ressusciteraient les couleurs exactes et l’odeur 
des nuits et des jours au cours desquels je les ai 



 

158 

écrites. Si j’en juge par les notes du carnet noir, 
l’hôtel Radziwill de 1791 n’était pas si différent 
de l’Unic Hôtel de la rue du Montparnasse : la 
même ambiance louche. Et maintenant que j’y 
pense, Dannie n’avait-elle pas des points 
communs avec la baronne Blanche ? (Modiano, 
2010, p 32). 

L'auteur insère ces notes tout au long du roman. On peut 
donc affirmer que Patrick Modiano utilise ces notes comme 
un leitmotiv dans L'Herbe de nuit. Le roman s'ouvre sur un 
incipit qui reprend une citation du carnet noir de Jean Daniel 
et continue à utiliser ces notes comme un moyen de construire 
le contexte de l'histoire. Les notes donnent de la profondeur 
et de la valeur aux événements décrits et renforcent ainsi la 
richesse de la narration. Le cahier noir qui est présenté comme 
un objet au début du roman est décrit comme « un petit cahier 
noir, relié de toile, à couverture rigide, et qui contenait les 
notes que j'avais prises pendant trente ans ». (Modiano, 2010, 
p. 34) Ces notes sont utilisées par le narrateur-personnage 
pour se souvenir de son passé et pour mettre de l'ordre dans 
ses souvenirs, mais elles sont également utilisées par l'auteur 
pour structurer le roman et pour approfondir les thèmes.  

Dans l'Herbe de nuit, le personnage principal, Jean, porte 
le même prénom que l'auteur Jean Patrick Modiano. Cela 
suggère un lien entre les deux et la possibilité que certains 
aspects de la vie ou de la personnalité du personnage soient 
tirés des vécus de Modiano. Néanmoins, il est essentiel de 
souligner que « Jean Daniel » est avant tout le produit de 
l'imagination de Modiano. L'auteur a choisi de lui donner son 
propre prénom. La part exacte de la vie de Patrick Modiano 
dans L'Herbe de nuit reste ambiguë, mais il est clair que le 
roman est imprégné de sa vie et de sa vision du monde.  



 

159 

Patrick Modiano est connu pour son style d'écriture et ses 
motifs récurrents. Il s'inspire souvent des carnets qu'il a 
collectionnés et qui sont devenus un élément essentiel de son 
cabinet de curiosités depuis son plus jeune âge. Il se sert de 
ces carnets pour écrire certains romans qui sont souvent 
inspirés de sa vie. Cette démarche est une preuve concrète de 
ce que Modiano aime collectionner les carnets. En effet, les 
carnets de Modiano lui ont permis de recueillir ses idées et 
d'affiner son art littéraire. De ce fait, on peut dire que les 
carnets sont également un élément essentiel de son esthétique 
littéraire. 

Outre les carnets, Modiano est aussi un écrivain 
passionné par les guides, les annuaires, les vieux journaux et 
les livres anciens qu'il collectionne dans son cabinet de 
curiosités et dont il s'inspire ou enrichit le cadre de ses 
romans. Modiano continue de s'inspirer de ces collections 
pour construire ses romans à travers ses vécus. À cet égard, 
Modiano indique ainsi : 

En consultant de vieux journaux, en décembre 
1988, je suis tombé, dans le numéro du 31 
décembre 1941 de Paris Soir, sur l'avis de 
recherche de Dora Bruder. Cet avis de recherche 
m'a profondément troublé. J'imaginais ces 
parents ayant perdu la trace de leur fille le 
dernier jour de l'année. Et je voyais bien l'endroit 
où ils habitaient, je connaissais le quartier : le 
cinéma Ornano 43, à côté du 41, boulevard 
Ornano. (Entretien Gallimard) 

Dans Dora Bruder, Modiano raconte l’histoire d’une 
adolescente juive qui a disparu à Paris pendant la Deuxième 
Guerre mondiale. Pour écrire ce roman, Modiano recourt à de 
vieux journaux intimes et à divers documents d'archives afin 
de reconstituer la vie de Dora et de comprendre ce qui lui est 



 

160 

arrivé. Il utilise ces documents comme une source 
d’inspiration pour constituer son récit. On peut relever cette 
utilisation dans l'incipit du roman : 

Il y a huit ans, dans un vieux journal, Paris-Soir, 
qui datait du 31 décembre 1941, je suis tombé à la 
page trois sur une rubrique : « D’hier à 
aujourd’hui ». Au bas de celle-ci, j’ai lu : 

« PARIS 

On recherche une jeune fille, Dora Bruder, 15 ans, 
1 m 55, visage ovale, yeux gris-marron, manteau 
sport gris, pull-over bordeaux, jupe et chapeau 
bleu marine, chaussures sport marron. Adresser 
toutes indications à M. et Mme Bruder, 
41 boulevard Ornano, Paris. » (Modiano, 1997, 
p.3)  

Comme nous pouvons le voir dans l'incipit, Modiano 
nous montre un exemple de collage de vieux journaux pour 
situer le contexte historique et introduire l'histoire de « Dora 
Bruder ».  

Modiano fait aussi collection de vieux annuaires 
téléphoniques dans son cabinet de curiosités et se réfère à ces 
annuaires lorsqu'il écrit ses romans. Ainsi, il incorpore à son 
réécrit un vieil annuaire téléphonique qu'il a découvert dans 
un marché aux puces.  

J’ai consulté un ancien annuaire de l’Eure-et-Loir, 
que j’avais découvert au marché aux puces de 
Saint-Ouen, dans un dépôt, parmi des centaines 
d’autres. Il n’y avait qu’une dizaine d’abonnés à 
Feuilleuse, et le numéro était bien là, un chiffre 
secret qui vous ouvrait « Les Portes du Passé ». 
C’était le titre d’un roman policier que j’avais 
choisi dans la bibliothèque de la maison de 
campagne et que nous avions lu, Dannie et moi. 



 

161 

Feuilleuse (E.-et-L.). Canton de Senonches. Mme 
Dorme. La Barberie. 437.41.10. Qui était cette 
Mme Dorme ? Dannie avait-elle prononcé ce nom 
devant moi ? Peut-être était-elle encore vivante. Il 
suffisait d’entrer en contact avec elle. Elle saurait 
ce qu’était devenue Dannie. 

J’ai appelé les renseignements. J’ai demandé le 
nouveau numéro de téléphone de La Barberie, à 
Feuilleuse en Eure-et-Loir. Et, comme l’autre jour 
quand je parlais au garçon du café Luxembourg, 
ma voix était une voix d’outre-tombe. 

Feuilleuse, avec deux l, monsieur ? » J’ai 
raccroché. À quoi bon ? Après tout ce temps, le 
nom de Mme Dorme avait certainement disparu 
de l’annuaire. La maison avait dû connaître une 
succession d’habitants qui en avaient modifié 
l’aspect au point que je[…] ( Modiano, L'herbe des 
nuits, 2012, p.24) 

Comme le montre ce passage, l'ancien annuaire joue un 
rôle important et permet de découvrir le passé du personnage 
principal. L'annuaire est utilisé par Modiano pour retrouver 
la véritable identité du personnage et comprendre son passé.  

Les livres sont une partie importante de sa vie car ils le 
conduisent vers un état transcendant. Peu importe le genre, 
les livres touchent la vie de la personne qui les lit, changent 
ou améliorent sa mentalité et font même partie de son 
identité. L’homme lit et relit ses auteurs préférés et souligne 
les lignes qui le touchent le plus. Ses livres préférés ont une 
signification particulière pour lui, il en tient compte dans ses 
pensées. Il en va de même pour l’écrivain. Les livres de la 
bibliothèque d'un auteur reflètent son univers, car son « moi 
» porte des traces de ces livres. Au fil du temps, ces « traces » 
deviennent effectives au début de son écriture, et les écrivains 



 

162 

les montrent dans leurs œuvres, de manière explicite ou 
implicite. Partant de cette idée, nous avons cherché à 
examiner le cabinet de curiosités de Modiano car les livres 
occupent une place centrale dans son cabinet. Les livres 
entourant sa vie en lui permettant de créer un laboratoire de 
travail ou un réservoir pour révéler non seulement son monde 
imaginaire mais aussi sa vie. Désormais, nous pouvons 
ajouter l’adjectif « livresque » ou « littéraire » à ce cabinet de 
curiosités, tel que nous le considérerons du point de vue des 
auteurs : le cabinet de curiosités livresque ou littéraire traduit 
l’engouement de l’accumulation des livres. Du point de vue 
de l’auteur, ces collections livresques sont une sorte de refuge 
mais en même temps un laboratoire de travail.  

On peut dire que les livres ont une place à priori et 
complètement différents dans la vie de Modiano auteur et 
narrateur. 

Quand j'avais dix-sept ans, à Drieu, je préférais 
trois romanciers qui eux, ont su exprimer leur 
mal de vivre, trois artistes : Scott Fitzgerald, 
Hemingway et Cesare Pavese, les deux derniers 
se sont suicidés comme Drieu (Laurent, 1997, 
p.7). 

Il est indéniable que Patrick Modiano a été profondément 
influencé par ses lectures lorsqu’il construit ses romans. En 
effet, il a lui-même expliqué que les œuvres de Scott 
Fitzgerald, Hemingway, Cesare Pavese et Drieu La Rochelle 
l'ont particulièrement marqué sa jeunesse. Cette influence se 
manifeste de manière explicite sous la forme d’éléments 
intertextuels dans ses romans. On peut voir des allusions à 
d'autres œuvres littéraires, des références à des personnages 
de roman ou encore des thèmes communs avec d'autres 
auteurs. Cette intertextualité témoigne de la profondeur de la 



 

163 

lecture de Modiano et de sa capacité à intégrer ces influences 
dans sa propre écriture.  

Après Proust, les deux écrivains français du 
XXème siècle dont la lecture m'a le plus 
impressionné du temps de mon adolescence, ce 
sont Céline (Voyage au bout de la nuit, Mort à 
crédit) et Jean Genet celui de Notre Dame des 
fleurs de Miracle de la rose... (Laurent, 1997, p.7) 

Il est intéressant de noter que cette influence littéraire ne 
se limite pas seulement aux auteurs mentionnés par Modiano 
lui-même, mais qu'elle peut être retrouvée dans un large 
éventail d'œuvres qui ont marqué l'auteur. Cela démontre 
que la lecture a joué un rôle essentiel dans la construction de 
l'univers romanesque de Modiano. 

Patrick Modiano est un écrivain connu pour son style 
unique et sa fascination pour l'histoire et la mémoire. Dans ses 
œuvres, il a souvent fait référence à d'autres écrivains et leur 
travail, ce qui est un exemple clair d'intertextualité. Une des 
influences les plus évidentes de Modiano est l'écrivain Louis-
Ferdinand Céline, dont il a admiré le style d’écriture. 
Modiano a souvent cité Céline comme une inspiration et on 
peut voir cette influence dans la narration à la première 
personne. D’autre part, Modiano a également été influencé 
par Marcel Proust, qui reflète de manière approfondie les 
thèmes de la mémoire et du temps dans son œuvre À la 
recherche du temps perdu. Comme Proust, Modiano s'intéresse 
aux réminiscences du passé et à la manière dont ils peuvent 
être revisités et réinterprétés dans le présent. Enfin, Jean 
Genet est un autre écrivain qui a eu une grande influence sur 
Modiano.  Par exemple, Dans Dora Bruder, Patrick Modiano 
fait usage de l'intertextualité en faisant des références directes 
à Miracle de la Rose de Jean Genet. En utilisant des citations 
ou des emprunts à d'autres textes, Modiano vise à enrichir ou 



 

164 

commenter le texte en cours. Il s'inspire également de la 
manière de Genet de traiter les personnages et de sa pratique 
de la fiction comme moyen de questionner la réalité sociale. 
En faisant référence à Miracle de la Rose, Modiano renforce les 
thèmes de l'identité et de la mémoire dans son propre roman.  

A dix-sept ans, les Tourelles n’étaient pour moi 
qu’un nom que j’avais découvert à la fin du livre 
de Jean Genet, Miracle de la Rose. Il y indiquait les 
lieux où il avait écrit ce livre : LA SANTÉ, 
PRISON DES TOURELLES 1943. Lui aussi avait 
été enfermé là, en qualité de droit commun, peu 
de temps après le départ de Dora Bruder, et ils 
auraient pu se croiser. […] De ce livre, je 
connaissais des phrases par coeur. L’une d’entre 
elles me revient en mémoire : « Cet enfant 
m’apprenait que le vrai fond de l’argot parisien, 
c’est la tendresse attristée. » Cette phrase 
m’évoque si bien Dora Bruder que j’ai le 
sentiment de l’avoir connue. On avait imposé des 
étoiles jaunes à des enfants aux noms polonais, 
russes, roumains, et qui étaient si parisiens qu’ils 
se confondaient avec les façades des immeubles, 
les trottoirs, les infinies nuances de gris qui 
n’existent qu’à Paris. Comme Dora Bruder, ils 
parlaient tous avec l’accent de Paris, en 
employant des mots d’argot dont Jean Genet 
avait senti la tendresse attristée (Modiano, 
1997, p. 90). 

On pourrait dire brièvement que Patrick Modiano 
montre clairement et son inspiration de Céline, Proust et Jean 
Genet en faisant référence à leurs œuvres et en explorant les 
thèmes semblables. Cette inspiration révèle la constitution 



 

165 

d'éléments intertextuels dans ses romans comme un élément 
clé du style modianesque. 

Dans La Place de l'Étoile, l'un de ses romans les plus riches 
en références intertextuelles, il tire ses propres conclusions à 
partir des personnages qu'il cite de F. Scott Fitzgerald et de 
Céline.   

Les vociférations de Rabatête et de Bardamu 
étaient étouffées par les éloges que me 
décernaient les chroniqueurs mondains. La 
plupart d’entre eux citaient Valery Larbaud et 
Scott Fitzgerald : on me comparait à Barnabooth, 
on ne me surnommait « The Young Gatsby ». Les 
photographies des magazines me représentaient 
toujours la tête penchée, le regard perdu vers 
l’horizon. Ma mélancolie était proverbiale dans 
les colonnes de la presse du cœur.   

… 

« Je jouerai à ma façon le rôle du jeune 
milliardaire. Certes, j’ai lu Larbaud et Scott 
Fitzgerald, mais je ne pasticherai pas les 
tourments spirituels d’A.W. Olson Barnabooth ni 
le romanstisme enfantin de Gatsby. Je veux qu’on 
m’aime pour mon argent (Modiano, 1968, p. 17). 

Modiano introduit le contenu de ses lectures dans son 
roman en se référant aux auteurs qu'il a lus et qui l'ont 
impressionné. Le fait que Modiano inclue ses écrivains 
préférés et leurs personnages dans son propre roman, nous 
permet de mettre en évidence à quel point ses lectures 
affectent sa vie et en font partie, cependant plutôt que de les 
pasticher, il met l'accent sur les contenus qui l'affectent. 

L'auteur ne mentionne pas toujours explicitement les 
liens qu'il a tirés de ses lectures dans ses romans et cite parfois 



 

166 

les noms de ces livres l'un après l'autre. Devant cette richesse 
littéraire, le lecteur se trouve confronté à une difficulté.   

Les lectures de ce temps-là. Certaines m’ont 
marqué : Fermina Marquez, La Colonie pénitentiaire, 
Les Amours jaunes, Le soleil se lève aussi. Dans 
d’autres livres, je retrouvais le fantastique des 
rues : Marguerite de la nuit, Rien qu’une femme, La 
Rue sans nom. Il traînait encore dans les 
bibliothèques des infirmeries de collège quelques 
vieux romans qui avaient survécu aux deux 
dernières guerres et qui se tenaient là, très 
discrets, de peur qu’on ne les descende à la cave. 
Je me souviens d’avoir lu Les Oberlé. Mais, 
surtout, je lisais les premiers livres de poche qui 
venaient de paraître, et ceux de la collection 
Pourpre, reliés en carton. Pêle-mêle, de bons et de 
mauvais romans. Beaucoup d’entre eux ont 
disparu des catalogues. Parmi ces premiers livres 
de poche, quelques titres ont gardé pour moi 
leurs parfums : La Rue du Chat-qui-Pêche, La Rose 
de Bratislava, Marion des neiges (Modiano, 2005, p. 
48). 

Face à un tel éventail de lectures, il convient également 
de noter à quel point l'auteur est passionné par la lecture. En 
bref, il est clair que les lectures de Modiano pendant ses 
années de dortoir ont joué un rôle important dans son 
développement en tant qu'écrivain et ont contribué à forger 
sa carrière littéraire. 

Les jours qui ont suivi, je me suis rendu à la 
bibliothèque et j’ai dévoré tout ce qu’elle 
proposait de l’auteur. Puis les solderies 
parisiennes du quartier Saint-Michel et l’argent 
que j’économisais sur les repas que je ne prenais 



 

167 

plus depuis plusieurs mois déjà m’ont permis de 
compléter et d’ainsi me mettre à jour : me restait 
à guetter les prochaines parutions, quasi 
annuelles, rendez-vous que je n’ai jamais 
manqués depuis, qui jamais ne m’ont déçu, bien 
au contraire, à tel point qu’il me semble qu’à 
chaque livre l’impatience grandit encore en 
attendant le prochain, comme brûlant d’encore 
soulever ce voile qu’on croit soulever à chaque 
livre, qui finalement dévoilera d’autres voiles, 
qu’on aura hâte de soulever à leur tour, sans 
qu’on sache bien si au fond les choses 
s’éclaircissent ou ne cessent d’épaissir le 
mystère… Je me souviens de ces mois de lecture 
comme d’une période émerveillée, enchantée en 
quelque sorte. C’étaient mes premiers mois à 
Paris, j’étudiais non loin du Bois de Boulogne, 
fréquentais les librairies et les cinémas d’art et 
d’essai des quartiers Latin et Saint-Germain-des-
Prés, rejoignais parfois des amis dans les rues 
calmes de villes pavillonnaires plus bourgeoises 
que celles dont j’étais issu, et où me ramenaient 
chaque week-end les rames du RER D (Modiano, 
1989, p.4). 

Ce passage reflète également un vif amour de la 
littérature et une fascination pour la recherche des mystères 
et des questions existentielles. Pour l'écrivain, la lecture est 
une expérience « merveilleuse » et « enchanteresse », qui lui 
apporte une profonde satisfaction et nourrit sa quête de 
connaissance et de compréhension. Cette passion pour la 
lecture est également une source de bonheur et de plaisir 
pendant les premiers mois de la vie de l'écrivain à Paris, alors 
qu'il découvre la ville et fréquente les librairies et les cinémas 



 

168 

d'art et d'essai des quartiers latins et de Saint-Germain-des-
Prés. 

Afin de bien montrer sa passion de lecture également, 
relevons l’emploi d'un tas de titres dans son roman 
autobiographique Un pedigree. Il convient également de 
considérer à travers ce paragraphe que son cabinet de 
curiosités littéraire est gigantesque : 

Parmi toutes les lectures que j’ai faites en ce 
temps-là (Jules Verne, Alexandre Dumas, Joseph 
Peyré, Conan Doyle, Selma Lagerlöf, Karl May, 
Mark Twain, James Oliver Curwood, Stevenson, 
Les Mille et Une Nuits, la comtesse de Ségur, Jack 
London) je garde un souvenir particulier des 
Mines du roi Salomon et de l’épisode où le jeune 
guide dévoile sa véritable identité de fils de roi. 
Et j’ai rêvé sur deux livres à cause de leurs titres : 
Le Prisonnier de Zenda et Le Cargo du mystère 
(Modiano, 2005, p. 40). 

Ce passage révèle que Modiano était attiré par des 
auteurs tels que Jules Verne, Alexandre Dumas, Joseph Peyré, 
Conan Doyle et Selma Lagerlöf, et par des romans tels que Les 
mines du roi Salomon et Le prisonnier de Zenda. Il a également 
été fasciné par les titres de certains livres, comme Le Cargo du 
mystère. Ce qui est particulièrement remarquable, c'est que les 
livres du cabinet de curiosités de Modiano comprennent non 
seulement des œuvres importantes de la littérature mondiale, 
mais aussi des ouvrages moins connus et souvent restés dans 
l'ombre. Modiano a également lu des ouvrages plus sombres 
et mystérieux, tels que Fermina Marquez, La Colonie 
pénitentiaire et Les Amours jaunes. Il a été attiré par le 
« fantastique des rues » de romans tels que Marguerite de la 
nuit, Rien qu'une femme et La Rue sans nom. Dans Un 
pedigree, il mentionne plusieurs de ces titres marquants. Ces 



 

169 

œuvres connues et moins connues nous prouvent que le gout 
littéraire de Modiano s'étend à un large éventail de genres et 
de styles littéraires. 

De tout ce que nous avons abordé dans le cadre de la 
relation du cabinet de curiosités livresques, nous pouvons 
conclure ceci :  le cabinet de curiosités livresque constitue une 
forme d'affection mentale incurable pour l'écrivain 
bibliophile. Il l’abrite et lui sert de refuge. Dans notre cas, les 
objets et les livres collectionnés symbolisent une sorte 
d’« aller de soi ».  

Dans ce cabinet de curiosités, les livres sont liés les uns 
aux autres de façon explicite ou implicite. Modiano nous fait 
parle de ses réflexions et de ses perceptions personnelles 
autour de sa bibliothèque d'où il tire nombreuses références. 
De ce fait, on peut dire que le cabinet de curiosités livresque 
donne une envie de consulter les ouvrages en devenant un 
endroit privilégié lui faisant oublier le chaos du monde et lui 
donne sans doute l'envie d'écrire ses romans. Nous pouvons 
en outre supposer que sa passion pour les livres devient une 
thérapie afin l’éloignant de la mélancolie provoquée non 
seulement à cause du manque de ses parents mais aussi une 
vie sombre après la Deuxième Guerre mondiale. Nous 
pouvons en conclure que la passion de Modiano pour les 
livres a servi à une sorte d'auto-catharsis et de auto-guérison 
dans sa vie. 

Nous avons déjà indiqué que le cabinet de curiosités de 
Modiano ne se limite pas aux livres et aux objets tels que les 
agendas, les carnets, les annuaires d’adresses ou 
téléphoniques. Ses collections englobent également diverses 
formes d'art, dont la peinture, la musique, la danse et le 
cinéma. Cette diversité artistique appuie son processus 
d'écriture et souligne la nécessité d'analyser son cabinet de 



 

170 

curiosités dans les romans de Modiano à la lumière de 
l'intersémiotique. 

À propos de l'intersémiotique, Kubilay Aktulum 
explique que l'intertextualité, est un terme traditionnellement 
utilisé pour décrire la relation entre deux ou plusieurs textes 
littéraires, est un terme qui est souvent utilisé pour décrire la 
relation entre deux ou plusieurs textes littéraires. Cette notion 
a été étendue à d'autres formes d'art sous de nouvelles 
appellations. Il s'agit notamment de l'interpicturalité, de 
l’intermusicalité, de l’interfilmicité, de l’interphotographie 
etc. En se basant sur cette terminologie élargie, nous pouvons 
également appliquer à d'autres formes d'art des concepts tels 
que la réécriture, la citation, la référence, la reproduction et 
l'inspiration consciente.  

Les classifications proposées par Gérard Genette dans 
son « Palimpsestes » sont ici transformées pour être utilisées 
sous différentes formes artistiques. Par exemple, dans le 
domaine de la peinture, nous pouvons discuter des 
différentes formes et ainsi proposer une nouvelle typologie de 
la transcendance picturale pour désigner les échanges entre 
deux systèmes de signes distincts. De la sorte, 
l'intersémiotique peut se référer au transfert d'un système 
littéraire à un autre ou même dans le sens inverse. Issue du 
concept de Ferdinand de Saussure dans ses Cours de 
linguistique générale et inspirée par le concept de traduction 
intersémiotique de Roman Jakobson, l'intersémiotique a été 
adaptée à diverses formes d'art. Elle représente un effort pour 
développer une méthodologie qui ne se contente pas 
d'analyser des textes littéraires, mais qui explore également 
les interactions entre différentes formes artistiques. 
(Aktulum, 2021, p. 662). 

Dans ce cas, si l'intertextualité renvoie au lien établi entre 
deux œuvres littéraires, l'intersémiotique désigne les liens 



 

171 

établis entre différentes disciplines artistiques. Nous parlons 
d'intersémiotique dans ce contexte parce que Modiano 
introduit dans ses romans des éléments de peinture, de 
musique, de danse et de cinéma etc. Dans ce cadre, un 
échange se produit entre au moins deux œuvres, l'une 
littéraire et l'autre artistique. La citation devient donc un 
élément essentiel de cet échange. Comme le suggère 
Aktulum, la citation a longtemps été et reste une technique 
répandue dans les arts et elle permet de transformer les 
échanges intertextuels et intersémiotiques. Par conséquent, 
les processus d'échange entre diverses formes artistiques - 
telles que la littérature et la peinture, la littérature et le 
cinéma, la littérature et la musique, la littérature et la 
photographie, ainsi que la peinture et la musique, la musique 
et la peinture, la peinture et la sculpture, et le cinéma et la 
peinture - peuvent être analysés sous le terme 
d'intersémiotique (Aktulum 2021, p. 663). 

Pour illustrer ce procédé, nous pouvons tout d'abord 
examiner les références à la musique dans les romans de 
Modiano. Modiano fait souvent référence à des paroles de 
chansons et, parfois, à des titres de chansons. Il cite 
notamment des chansons françaises et allemandes des années 
1940. 

Pour faire revivre l'époque de l'Occupation et la 
Deuxième Guerre mondiale, Modiano fait appel, comme il le 
fait parfois pour d'autres périodes historiques, aux chansons 
populaires de l'époque. La plupart d'entre elles sont des 
chansons allemandes. Ces chansons reflètent une atmosphère 
d'obscurité, de décadence et de nostalgie. Des titres comme 
Nur nicht aus Liebe weinen , interprété par  Zarah Leander, qui 
entretient une relation avec l'Allemagne nazie, en sont la 
meilleure illustration. Ses chansons traversent plusieurs 
pages de La Ronde de nuit et donnent lieu à une série de 



 

172 

passages où l'on danse et l'on chante dans un Paris bouleversé 
par la guerre.  

L’un des frères Chapochnikoff — mais combien 
sont-ils au juste ? — se tient debout au milieu de 
la pièce, un violon contre la joue. Il s’éclaircit la 
gorge, puis se met à chanter d’une très belle voix 
de basse :  

Nur 

Nicht 

Aus Liebe weinen… 

Les autres marquent la cadence en battant des 
mains. L’archet racle très lentement les cordes, 
accélère le va-et-vient, accélère encore… La 
musique est de plus en plus rapide. 

 Aus Liebe… 

 Des cercles lumineux s’agrandissent comme 
lorsqu’on jette une pierre dans l’eau. Ils ont 
commencé à tourner au pied du violoniste et 
atteignent maintenant les murs du salon. 

 Es gibl auf 

Erden… 

 Le chanteur s’essouffle, on dirait qu’il va 
suffoquer après avoir jeté un dernier cri 
(Modiano, 1969, p. 48-49). 

Jules Berdner note que Modiano tisse une obscure toile 
dans La Place de l'Etoile, décrite comme un « Requiem judéo-
nazi ». Ce requiem, composé par un protagoniste juif humilié, 
honteux et enragé, mélange les hymnes hitlériens, les appels 
juifs ou communistes et le « Crépuscule des Dieux » de 
Wagner (p. 114). Zarah Leander prête sa voix à l'envoûtant 
« Ich steh im Regen » (p. 107), tandis que Charles Trenet 
médite sur le temps qu'il fait. Tout ceci juxtaposé aux 



 

173 

tortionnaires israéliens et au destin poignant d'un petit Juif 
français en larmes se conclut, en point d'orgue avec le constat 
morose du commandant Bloch : en France, « tout finit par une 
chanson ! ». (p. 149). Les références musicales de La Place de 
l'Etoile établissent un lien efficace entre toutes les idéologies 
meurtrières (Bedner, 1993, p. 61-62).  

Dans La Ronde de nuit, le protagoniste, surnommé Swing 
Troubadour par la cynique Gestapo et Princesse de Lamballe par 
les naïfs mais héroïques Chevaliers de l'Ombre, parcourt Paris 
coincé entre deux forces oppressives. Cette danse le conduit 
finalement à l'autosacrifice. C'est une danse démoniaque, 
avec une musique morbide provenant d'un salon. Cette 
musique prédit de manière inquiétante le sinistre final. Ceux 
qui valsent sont des âmes condamnées qui ne savent pas 
qu'elles font partie d'un ballet effroyable. Leurs noms 
allemands ou vaguement exotiques font allusion à la nature 
cosmopolite des profiteurs de la guerre éternelle, dont les 
actes de corruption se font sentir. Tout au long du roman, 
Modiano insère de manière subtile de nombreuses chansons 
allemandes dans le récit (Bedner, 1993, p. 63). Dans le roman 
en question, Modiano introduit des citations de la chanson 
Swing Troubadour de Charles Trenet dans les différentes pages 
tout au long du roman.  

Malheureusement, je m’y étais introduit par 
effraction. Je n’y avais pas ma place. Aucune 
importance. Je tourne le bouton de la radio. 

Pauvre Swing Troubadour… 

Avenue de Malakoff. Le moteur ne fait aucun 
bruit. Je glisse sur une mer étale. Les feuillages 
bruissent. Pour la première fois de ma vie, je me 
sens en état de complète apesanteur. 

Ton destin, Swing Troubadour… 



 

174 

Je m’arrête à l’angle de la place Victor-Hugo et de 
la rue Copernic, Je sors de ma poche intérieure le 
pistolet à crosse d’ivoire serti d’émeraudes que 
j’ai découvert dans la table de nuit de Madame de 
Bel-Respiro. 

…Plus de printemps, Swing Toubadour…(Modiano, 
1969, 146-147). 

Il est évident que Modiano cite des chansons françaises et 
allemandes des années 1940 pour renforcer la représentation 
de l'Occupation et de la Deuxième Guerre mondiale dans ses 
romans. À nos yeux, l'auteur a notamment recours aux 
chansons allemandes dans leur langue d'origine pour rendre 
plus évidente la présence des nazis allemands, qui dominent 
l'époque, et attirer ainsi plus efficacement l'attention du 
lecteur sur cet aspect. 

La peinture est une autre discipline artistique qui 
apparaît dans les échanges autour de l'intersémiotique et qui 
se fait remarquer dans les romans de Modiano. Il est toutefois 
important de noter que Modiano n'intègre pas la peinture 
aussi largement que la chanson dans ses œuvres. Le titre de 
son roman La ronde de nuit symbolise à la fois l'état d'esprit du 
narrateur, qui est présenté comme un « veilleur de nuit », et 
son voyage à travers une nuit qui englobe à la fois l'obscurité 
littérale d'une ville où règne le couvre-feu et l'obscurité 
métaphorique dans laquelle la France est tombée. 
Naturellement, on pense aussi au tableau de Rembrandt La 
Ronde de nuit et il est possible d'établir des parallèles entre les 
jeunes hommes vêtus de sombre dans le tableau et des 
personnages tels que le Khédive et Monsieur Philibert dans le 
roman. D’ailleurs, la présence fugace d'une petite fille 
lumineuse pourrait expliquer l'apparition énigmatique 
d'Esmeralda dans le récit. 



 

175 

 
La ronde de nuit de Rembrandt : (https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Ronde_de_nuit) 

 

Une autre référence à l'art de la peinture dans les romans 
de Modiano est Marie qui défait les nœuds de Johann Georg 
Melchior Schmidtner. Elle est citée dans son roman le plus 
récent Danseuse. Chaque référence de Modiano contient un 
message sous-jacent qu'il souhaite faire passer au lecteur. 

Et sur l’une des pages était collée la réplique d’un 
tableau représentant la Vierge dénouant un 
ruban emmêlé et dont le titre était : Marie qui 
défait les nœuds. Elle avait trouvé plusieurs 
reproductions de ce tableau sous forme de cartes 
postales qui étaient rangées dans le tiroir de sa 
table de nuit, et elle m’en avait offert une avec 
une dédicace en m’expliquant simplement que 
c’était un porte-bonheur (Modiano 2023, p.92). 



 

176 

Ce passage fait référence à une reproduction du tableau 
Marie qui défait les nœuds, une œuvre de Johann Georg 
Melchior Schmidtner. Créée vers 1700, cette peinture baroque 
illustre la Vierge Marie qui défait délicatement les nœuds 
d'un long ruban. Ce tableau symbolise le rôle de la Vierge 
dans la résolution des problèmes et des complexités de la vie. 
Cette image a pris de l'importance dans le monde catholique, 
en particulier dans les contextes où l'on fait appel à l'aide de 
Marie pour surmonter les difficultés. 

 
Marie qui défait les nœuds de Johann Georg Melchior Schmidtner : 

(https://www.wikidata.org/wiki/Q472799) 



 

177 

Dans ce roman, la représentation de Marie qui défait les 
nœuds a une fonction symbolique qui renforce la profondeur 
thématique du roman. La découverte par le protagoniste de 
cette image par le biais d'une carte postale, présentée comme 
un talisman, met en évidence les thèmes de la connexion et du 
dénouement des difficultés personnelles et émotionnelles. 
Métaphoriquement, l'acte de la Vierge Marie de défaire les nœuds 
reflète le démêlage des questions émotionnelles ou 
existentielles du récit ou des personnages. Le lien intime avec 
l'image par le biais d'une carte postale aimée de la Danseuse 
introduit une dimension personnelle. Cela implique que ce 
symbole a une signification importante pour les 
protagonistes, peut-être comme une lueur d'espoir pour la 
résolution ou la tranquillité de leur vie. 

De ce qui précède, retenons que Modiano incorpore cette 
référence artistique dans son récit non seulement pour 
renforcer les aspects visuels et symboliques de son histoire, 
mais aussi pour exploiter des motifs plus profonds de 
récupération, d'optimisme et les processus énigmatiques par 
lesquels les conflits personnels peuvent être résolus. Cette 
superposition intersémiotique est caractéristique de Modiano 
puisqu'il intègre souvent dans ses récits des éléments qui 
relient le personnel à l'universel en utilisant des objets 
(comme une carte postale représentant une peinture célèbre) 
pour renforcer l'impact émotionnel de ses thèmes. 

Une autre discipline artistique à laquelle Modiano fait 
parfois référence dans ses romans est la danse. On en trouve 
un exemple dans le dernier roman de l’auteur, Danseuse. 

Georges Starass et la danseuse parlaient de 
leurs prochaines répétitions au théâtre des 
Champs-Élysées. S’agissait-il du Jeune Homme et 
la mort que Babilée avait interprété jadis ? Ou tout 



 

178 

simplement du Lac des cygnes ? Ou d’une reprise 
du Train des Roses. (Modiano, 2023, p. 67) 

Dans ce passage, une conversation se déroule entre deux 
personnages, Georges Starass et la danseuse à propos de leurs 
prochaines répétitions au Théâtre des Champs-Élysées. Ils 
envisagent plusieurs ballets tels que Le Jeune Homme et la Mort, 
dont l'interprétation par Jean Babilée a été saluée par la 
critique, Le Lac des Cygnes, œuvre phare du ballet classique, 
ou encore Le train des roses, qui sera repris. 

Le choix de Modiano pour ces noms de ballets n'est 
certainement pas une coïncidence. On constate que les thèmes 
de ces ballets coïncident avec l'identité, la solitude et la 
mélancolie, que Modiano traite souvent dans ses romans. Le 
fait que Modiano ait inclus de manière explicite des ballets 
tels que Le Jeune Homme et la Mort et Le Lac des Cygnes dans le 
roman La Danseuse enrichit considérablement le récit, en 
faisant en sorte que les thèmes de ces ballets correspondent 
aux motifs récurrents de l'identité, de la solitude et de la 
mélancolie dans ses œuvres. Ces références y fournissent un 
riche contexte artistique et culturel.  

Le Jeune Homme et la Mort, ballet en un acte chorégraphié 
par Roland Petit et créé en 1946, explore l'angoisse 
existentielle et le désespoir. Il dépeint un jeune homme qui 
lutte contre un profond isolement et un sentiment de mort. Ce 
ballet reflète la solitude et la recherche existentielle qui 
envahissent les personnages de Modiano. Il enrichit le récit 
d'une dimension d'introspection artistique en établissant des 
liens entre la désespérance du jeune homme et les conflits 
internes auxquels sont confrontés les protagonistes de 
l'œuvre de Modiano. 



 

179 

 

 
Le Jeune Homme et la Mort :(https://www.ballet.org.uk/blog-detail/five-things-le-jeune-homme-et-

la-mort/) 

 
Le Jeune Homme et la Mort :(https://alchetron.com/Le-jeune-homme-et-la-mort) 



 

180 

Le Lac des cygnes, célèbre pour sa composition 
symphonique émouvante de Pyotr Ilyich Tchaikovsky, 
représente l'essence même du ballet. Il associe des émotions 
intenses à des thèmes liés à la liberté et à l'identité. La 
transformation d'Odette d'un cygne à un être humain et la 
confusion tragique entre elle et Odile font écho aux thèmes 
fréquents de Modiano sur les identités ambiguës. Le motif de 
l'emprisonnement et de la libération dans la malédiction 
d'Odette reflète les contraintes et la quête de liberté de ses 
personnages. Ces motifs restent souvent ancrés de leur passé 
en cherchant à s'en libérer (Encyclopædia Universalis). 

  

 
 



 

181 

 
Le Lac des cygnes : https://www.theatrechampselysees.fr/saison-2019-2020/danse/le-lac-des-

cygnes 

 

En insérant ces ballets dans son récit, Modiano ne rend 
pas seulement hommage à ces chefs-d'œuvre, mais il utilise 
également leurs thèmes pour approfondir son roman. Il crée 
ainsi un dialogue entre les formes d'art que sont le ballet et le 
roman. Cette intertextualité renforce la profondeur 
thématique de son œuvre et invite les lecteurs à explorer les 
destins interconnectés et les troubles émotionnels de ses 
personnages à travers une perspective de danse classique 
(Encyclopædia Universalis). 

Le cinéma est une autre forme d'art à laquelle Modiano 
fait souvent référence dans ses œuvres. Il est évident que 
Modiano a une connaissance approfondie du cinéma, qui se 



 

182 

compare à celle qu'il a de la littérature. Cette connaissance lui 
vient en grande partie de son enfance qu'il a passée dans les 
salles de cinéma. Dans ses romans, les rencontres entre le 
protagoniste et son père se déroulent souvent dans la salle 
d'un cinéma. Outre, le fait que la mère de Modiano était 
actrice a renforcé son lien avec le monde du septième art. 
Modiano introduit également des éléments tels que des noms 
de films et des affiches dans ses romans. Ainsi, il ajoute une 
autre dimension intertextuelle ou intersémiotique à ses 
romans. Cela permet non seulement d'en enrichir le contexte 
de ses romans, mais aussi de faire le lien entre les différentes 
formes d'expression artistique. 

Il convient de noter que, parmi tous les romans de Patrick 
Modiano, Villa Triste est celui qui comporte le plus grand 
nombre de références au cinéma. Tout au long du roman, 
Modiano utilise un large éventail de titres de films, d'artistes 
de cinéma et d'affiches de films. Ces références enrichissent le 
récit d'un bout à l'autre. 

J’ai retrouvé un programme du Régent qui date de cet 
été-là. 

CINÉMA LE RÉGENT 

Du 15 au 23 juin : 

Tendre et violente Élisabeth de H. Decoin. 

Du 24 au 30 juin : 

L’Année dernière à Marienbad de A. Resnais. 

Du 1er au 8 juil. : 

R.P.Z. appelle Berlin de R. Habib. 

Du 9 au 16 juil. : 

Le Testament d’Orphée de J. Cocteau. 

Du 17 au 24 juil. : 

Le Capitaine Fracasse de P. Gaspard-Huit. 



 

183 

Du 25 juil. au 2 août : 

Qui êtes-vous, M. Sorge ? de Y. Ciampi. 

Du 3 au 10 août : 

La Nuit de M. Antonioni. 

Du 11 au 18 août : 

Le Monde de Suzie Wong. 

Du 19 au 26 août : 

Le Cercle vicieux de M. Pecas. 

Du 27 août au 3 sept. : 

Le Bois des amants de C. Autant-Lara (Modiano, 1975, 
p. 20- 21). 

Modiano cite des extraits de divers documents dans 
différents domaines et les insère dans son œuvre afin de 
refléter la réalité à travers de multiples dimensions. Comme 
le montre ce passage, le narrateur-personnage consulte un 
programme de films avant d'entrer dans la salle de cinéma. 
En introduisant ce programme dans la construction de son 
roman, Modiano tente de refléter l'écoulement du temps. Ce 
faisant, l'auteur a pour objectif de renforcer l'effet de réalité 
dans ses romans. Cette démarche correspond à la technique 
de montage de l'intertextualité. 

On y projette un très vieux film qui s’appelle La 
Dolce Vita. Meinthe s’abburite sous l’auvent du 
cinéma et regarde les photos du film une à une, 
tout en sortant de la poche de son veston un 
fume-cigarette. Il le serre entre ses dents et fouille 
toutes ses autres poches à la recherche – sans 
doute – d’une Camel (Modiano, 1975, p. 52). 

 



 

184 

 
La Dolce Vita : (https://www.britannica.com/topic/La-Dolce-Vita) 

 

Meinthe portait un costume vert pâle, très suave, 
très frais. Pendant tout le trajet jusqu’à Voirens, il 
s’est moqué des membres du jury. Le « gris-bleu 
ondulé » s’appelait Raoul Fossorié et dirigeait le 
syndicat d’initiative. La femme brune était 
mariée au président du golf de Chavoires : oui, 
elle flirtait, à l’occasion, avec ce « gros bœuf » de 
Doudou Hendrickx. Meinthe le détestait. Un 
personnage, me disait-il, qui jouait depuis trente 
ans les jolis cœurs sur les pistes de ski. (J’ai pensé 
au héros de Liebesbriefe auf der Berg, le film 
d’Yvonne) ; Hendrickx avait fait en 1943 les belles 
nuits de L’Équipe et du Chamois de Megève mais 
atteignait aujourd’hui la cinquantaine et 
ressemblait de plus en plus à un « satyre ». 
Meinthe ponctuait son exposé de : « N’est-ce pas 
Yvonne ? », « N’est-ce pas Yvonne ? », ironiques 
et lourds de sous-entendus. Pourquoi ? Et 
comment se faisait-il qu’Yvonne et lui fussent 
aussi familiers de tous ces gens ? (Villa Triste) 



 

185 

Un jour, le narrateur-personnage Victor Chamara 
rencontre une jeune actrice, Yvonne Jacquet. Yvonne est une 
jeune femme de vingt-deux ans qui rêve de devenir une star 
de cinéma. Elle travaille sur un film intitulé  Liebesbriefe auf der 
Berg , réalisé par le célèbre réalisateur autrichien Rolf Madeja. 
De même, Meinthe imagine Yvonne dans le film  La Dolce Vita  
qui était à l’affiche, le narrateur-personnage y transforme 
Yvonne en actrice de cinéma. Chamara imagine Meinthe 
passant devant un cinéma qui projette le film La Dolce Vita, et 
transforme Yvonne en actrice de ce film.  Plus tard, il 
s'imagine avec Yvonne à une soirée avec les producteurs du 
film. Un jour, ils passent devant une fontaine et s'amusent à 
s'y pousser (113) ; cette scène fait écho au film de Fellini.  
(Modern Novel, consulté le 5 mai 2024). Modiano fait allusion 
à ce film parce qu'il veut introduire le thème de La dolce Vita 
de Fellini dans son roman.  Modiano établit une comparaison 
entre Victor Chamara et le personnage Marcello Rubini dans 
le film. Dans le film, Marcello se rend compte que la vie qui 
semble douce et fascinante à l'extérieur alors qu’elle n'est en 
réalité qu'une vie de corrompu. Marcello se sent plus seul et 
sans valeur dans cette vie agréable. Victor Chamara pense 
qu'il en sera de même pour lui et pour Yvonne, la femme qu'il 
aime.  

Nous constatons donc que Modiano recourt également 
aux procédés de l'intersémiotique en citant ou en faisant 
allusion à l'art cinématographique dans ses romans.  Ce film 
et bien d`autres films et les programmes de films qui 
appartiennent à son cabinet de curiosités sont 
méticuleusement présentés comme un procédé 
d`intertextualité. 

Pour conclure, nous pouvons affirmer que le cabinet de 
curiosités de Modiano est donc une source d'inspiration 
infine pour créer ses œuvres. Les objets de son cabinet de 



 

186 

curiosités lui permettent aussi de s'inspirer, de s'informer et 
de se rappeler du passé. Ce cabinet de l’univers modianesque 
reflète donc également sa mémoire qui est un élément clé de 
son procédé créatif. A la lumière de cette étude, retenons que 
la voix palimpseste de l'auteur lui permet de créer un lien 
entre son passé et son présent, entre ses vécus et d’écrire des 
œuvres palimpsestes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

187 

 
tiré sur : (https://www.lesechos.fr/weekend/livres-expositions/patrick-modiano-ou-lart-du-flou-

orchestre-1212919) 

 
tiré sur : (https://www.economist.com/1843/2014/10/10/my-first-patrick-modiano) 

 

 



 

188 

 
tiré sur : (https://www.parismatch.com/Culture/Livres/Patrick-Modiano-prix-Nobel-de-Litteratue-

631386) 

 
tiré sur : (https://www.film-documentaire.fr/4DACTION/w_fiche_film/32511_0#CommentVisionner )  



 

189 

CHAPITRE IV 
ANALYSE INTERTEXTUELLE A TRAVERS 

L’AUTOBIOGRAPHIE ET L’AUTOFICTION CHEZ 
MODIANO 

 
Patrick Modiano est l’auteur d’autobiographie et 

d’autofiction connu pour son usage exceptionnel de la 
mémoire. Cependant, outre la mémoire, il recourt 
méticuleusement aux procédés de l'intertextualité dans ses 
romans. A nos yeux, Modiano est un écrivain intertextuel 
puisqu’il se réfère souvent à d'autres auteurs à travers des 
citations, des références et des allusions. A travers   ces 
éléments, il écrit en fait des œuvres intertextuelles ouvertes à 
une analyse autour de ses vécus et de son cabinet de 
curiosités. C'est pourquoi, nous allons tenter d'analyser les 
romans de Modiano à la lumière de l’intertextualité.  

Dans le chapitre précédent, nous avons présenté une série 
d'idées sur les raisons qui ont poussé Modiano à la création 
d'un « cabinet de curiosités ». Cette partie se penchera sur 
l'analyse des éléments qui composent ce cabinet de curiosités. 
Pour ce faire, nous nous attacherons particulièrement aux 
procédés des éléments intertextuels dans le cadre de 
l'autobiographie et de l'autofiction. Dans un premier temps, 
nous mettrons en lumière des références historiques qui 
apparaissent comme un thème dominant dans les romans de 
l’auteur. Dans le deuxième temps, nous explorerons le lien 
entre les références littéraires.  Puis, en nous basant sur les 
vécus de l’auteur, nous allons aborder l’auto-réminiscence 
intertextuelle, l’auto-textualité. 



 

190 

Comme nous l'avons mentionné au début de notre étude, 
l'objectif de cette étude est d'expliquer les concepts 
d'intertextualité en l'intégrant à l'autobiographie et à 
l'autofiction. Ce faisant, expliquer en donnant des exemples 
tirés des œuvres de Patrick Modiano rendra ce travail plus 
concret. De ce fait, dans la première partie de cette étude, nous 
avons tenté d'expliquer la définition de l'intertextualité en 
l'associant à l'autobiographie et à l'autofiction. Plutôt que de 
répéter ces définitions dans cette partie, nous estimons qu'il 
est utile de faire les rappels que nous jugeons nécessaires. En 
effet, cette analyse nous permettra de mieux comprendre la 
richesse et la profondeur de l'écriture modianesque où la 
mémoire, les vécus, l'histoire et la littérature s'entremêlent 
pour donner naissance à des romans intertextuels. 

Si l'on considère l'ensemble des œuvres de Modiano, elles 
comportent presque tous les procédés d'intertextualité. 
Comme nous l'avons déjà mentionné, les romans de Modiano 
portent toujours des traces sur la  vie de l’auteur et il utilise 
comme matériel littéraire non seulement ses  vécus, mais 
aussi tous les romans qu'il a lus, les revues qu'il a parcourues, 
les films auxquels il a participé, les opéras et les pièces de 
théâtre qu'il a vus, les notes qu'il a prises dans son journal, les 
journaux qu'il a lus ou accumulés et, en général, les annuaires 
téléphoniques de l'époque à laquelle il a écrit ses romans. Non 
seulement ce que nous avons mentionné à propos de 
l'intertextualité, mais aussi les liens et les étapes de 
production entre les romans qu'il a écrits, nous obligent aussi 
à inclure dans cette étude les procédés de métatextualité, 
d’auto-réminiscence et d’intratextualité etc. 

Pour plusieurs raisons, l'autobiographie et l'autofiction, 
en tant que genres littéraires qui explorent les expériences 
personnelles et les différents aspects de la vie d'un auteur, 
offrent un cadre très favorable à l'analyse des concepts 



 

191 

d'intertextualité, d'intratextualité et d'autotextualité. Comme 
nous l'avons souligné à maintes reprises, l'intertextualité joue 
un rôle central dans l'écriture modianesque. L’auteur établit 
des liens entre ses œuvres et celles d'autres auteurs. C’est ainsi 
qu’il crée ainsi un réservoir, un réseau de références et de 
connexions qui enrichit la lecture de ses textes. De la sorte, 
l’œuvre de Patrick Modiano offre un terrain fertile à l'étude 
des liens étroits entre l’autobiographie, l’autofiction et 
l’intertextualité. Philippe Lejeune a déjà souligné dans son 
Pacte autobiographique que l'autobiographie est directement 
liée à l'identité de l'écrivain (p. 15). Parallèlement, dans le 
genre de l'autofiction aussi, il est possible d'établir des liens 
avec l'identité de l'auteur. En effet, même lorsqu'il existe une 
fiction, la vie et les vécus de l'auteur sont, dans le cas des 
romans de Modiano, en relation directe avec son identité. En 
mêlant des éléments autobiographiques et fictionnels, 
l'auteur peut établir des liens avec d'autres œuvres littéraires, 
l'histoire ou les traditions culturelles.  

 

4.1.  L’INTERTEXTUALITE HISTORIQUE 

L'histoire est avant tout une activité de connaissance qui 
sert à mettre en œuvre des matériaux documentaires dans des 
textes littéraires. Certes, cela permet de reconstruire de la 
reconstruction d’une réalité. Dans les œuvres littéraires aussi, 
il s'agit d'une élaboration naturellement liée à son contexte 
historique. Cela signifie qu’une œuvre littéraire pourrait 
relater le contexte de son émergence. On peut admettre que 
l'auteur en profite afin de multiplier la compréhension, 
l'interprétation ou l'explication de son récit, ou si l'on peut 
dire pour le cas de Modiano, son récit autobiographique et 
autofictif. Un auteur peut relater des contextes historiques 
différents et cela pose un mouvement référentiel venant d'un 
autre temps et d'un autre lieu dans les récits où l'histoire est 



 

192 

un matériau important (Velcic-Canivez, 2000, p. 187-206). 
Dans ce cas, le passé prend sa forme par le besoin actuel et 
l’interprétation du témoin. 

Comme l'a souligné Dominique Maingueneau, dans les 
œuvres littéraires, il s'agit d'une part de texte, mais d'autre 
part, de contexte qui l'entoure (1993, p.19). Les connaissances 
historiques de l’auteur peuvent également conduire à traiter 
des thèmes de crises majeures, telles que la guerre et 
l'Occupation, dans des œuvres littéraires. Les personnes 
touchées par ces crises de manière directe ou indirecte ont le 
potentiel de prendre la parole afin de refléter cette 
connaissance historique d'un événement ou d'une époque aux 
lecteurs. En conséquence, certains auteurs comme Modiano 
intègrent l'histoire dans leurs récits et ils créent un cadre de 
référentialité intertextuelle à travers l’histoire. Dans notre 
propos, nous allons notamment considérer l'intertextualité 
historique autour des genres d'autobiographie et 
d'autofiction dans lesquelles il s'agit d'un vécu par un 
individu à un moment de l'Histoire (Velcic-Canivez 2000 : 
187-206).  

L'histoire, en tant qu'acte de connaissance, incorpore le 
matériau documentaire, les textes littéraires afin de 
reconstituer les réalités du passé.  Les œuvres littéraires 
pourraient être liées à leur contexte historique. Cela montre 
que les connaissances historiques peuvent être réécrites par 
l'auteur d'une œuvre littéraire dans le contexte de sa propre 
émergence. On pourrait supposer que Modiano utilise cette 
stratégie pour refléter, critiquer et expliquer l’atmosphère 
sombre de la Deuxième Guerre mondiale, l’Occupation, et la 
guerre d’Algérie dans ses romans. En se référant souvent à 
divers contextes historiques, il introduit un mouvement 
référentiel dans les romans où l'histoire se présente comme 
l’un des sujets principaux. On pourrait aussi dire que 



 

193 

Modiano construit son esthétique du roman en reflétant une 
occupation narrative explicite et implicite à travers des 
références historiques (Dambre, 2017, p. 55-61).  

Il est évident que l'histoire a un lien direct avec les 
écritures du moi concernant la dimension de réalité. C'est 
parce que les écritures du moi telles que l'autobiographie et 
l'autofiction sont une sorte de témoignage individuel. 
Lorsqu'il s'agit des œuvres d'un auteur telles que des 
autobiographies ou des autofictions à travers les vécus, on 
peut y trouver un contenu historique qui est un témoignage 
individuel dans les deux genres. Dans ce cas, si cet arrière-
plan historique décrit constamment une période spécifique, il 
est possible d'établir une relation intertextuelle à partir des 
éléments historiques dans leurs contextes. En outre, le recours 
à l'intertextualité historique renforce aussi une sorte de 
crédibilité, ou « effet de réalité », dans les autobiographies et 
les autofictions.  Quand il s'agit d’une intertextualité 
historique dans les romans, il faut parler aussi d'un procédé 
de recontextualisation (Velcic-Canivez, 2000, p. 187-206). La 
raison est en que l'auteur y crée de nouveaux personnages, 
une nouvelle intrigue et précise les noms des lieux. A travers 
l'intertextualité historique, l'auteur multiplie donc des 
histoires vécues et cela pose sans doute une voix 
polyphonique du passé. Dans ce cas-là, l'Histoire devient un 
discours qui sert à lier d'autres discours. De ce relevé, on 
retient qu'il s'agit de trouver une démarche intertextuelle 
derrière ce discours. Patrick Modiano est donc un auteur qui 
reflète les éléments historiques dans son écriture et les utilise 
comme une toile intertextuelle en arrière-plan.  

Il nous semble que les récits autobiographiques et 
autofictifs, ayant le caractère de « retro », nous informe sur le 
passé et on peut donc conclure que l'intertextulité historique 
peut poser un événement historique répétitif d'une manière 



 

194 

obsessionnelle dans les œuvres littéraires par un auteur avec 
de transformations multiplies. Afin de comprendre l'effet de 
l'Histoire dans les récits, Velvic-Canivez pose trois questions 
fondamentales: Qu'est-ce qui s'est passé? Comment les gens ont-
ils vu les principaux événements de leur époque? Qu'est-ce qu'ils 
ressentaient? (2000, p.188) Autour de ces questions, il est 
possible de faire une analyse historique dans les romans de 
Modiano. Nous avons pour but de montrer ce rapport dans 
les romans de Modiano. Puisque l’auteur adopte un style 
rétrospectif dans ses romans, qu'ils soient autobiographiques 
ou autofictifs, il reflète en arrière-plan une histoire thématisée 
et autobiographisée autour d'une sensibilité personnelle. Cet 
arrière-plan dévoile un croisement intertextuel entre les 
romans de Modiano et sa vie, qui fait partie de la fiction dans 
ses œuvres. 

Les romans de Patrick Modiano reposent souvent sur des 
références historiques. On pourrait dire qu’il n'est donc pas 
possible de les comprendre sans tenir compte de ces 
références historiques. En effet, les références historiques   
sont l’un des éléments principaux qui donne un caractère à 
son écriture autobiographique et autofictive car les 
événements historiques, particulièrement la Deuxième 
Guerre mondiale et l’époque de l’Occupation, ouvrent 
également la voie à un questionnement sur l'identité de 
l’auteur. De plus, ces références historiques définissent son 
écriture et y apportent un aspect réel. 

On constate que Modiano fait référence à deux périodes 
historiques précises : La première est l’époque de 
l’Occupation et la Deuxième Guerre mondiale et l’autre est la 
guerre d'Algérie. Les romans de l'auteur dans lesquels les 
références à l'Occupation et à la Deuxième Guerre mondiale 
sont fortes sont La place de l'étoile, La Ronde de Nuit  et Les 
Boulevards de Ceinture.  Quant aux références à la guerre 



 

195 

d'Algérie, elles se trouvent surtout dans Villa Triste, Des 
inconnues, Un cirque passe et Un pedigree. 

 

4.1.1. Les Références Historiques En Rapport Avec la 
Deuxième Guerre Mondiale et  l’Occupation: 

Les romans de Patrick Modiano contiennent souvent des 
références explicites et implicites à la période de l'Occupation 
et à la Deuxième Guerre mondiale. Modiano aborde surtout 
ces thèmes dans ses trois premiers romans considérés comme 
une trilogie : La Place de l'Étoile, La Ronde de Nuit et Les 
Boulevards de ceinture. L’auteur traite cette période comme un 
thème répété de manière obsessionnelle. Modiano construit 
ces romans comme une autofiction inspirée de l'atmosphère 
de l'Occupation, en recourant au contexte historique et en 
ajoutant une dimension intertextuelle à travers une série de 
situations et d’événements. 

Bien que l'auteur n'ait pas vécu la Deuxième Guerre 
mondiale et l’Occupation, il traite dans ses romans comme s'il 
l'avait vécu. Il est à noter que Modiano est un écrivain 
d'origine juive par son père et il aborde dans ses romans le 
problème de l'identité juive et c'est pourquoi il fait beaucoup 
de références à la Deuxième Guerre mondiale et à la période 
de l'Occupation.  Comme on le vient de dire, né en 1945, 
l‘auteur n'a pas vécu cette époque, mais il en reste 
profondément imprégné (Müller, 2009, p. 10). C’est pourquoi 
il décrit ces années de guerre et d’Occupation en utilisant le 
sujet « je ». Ce faisant, son objectif ici est plutôt de traiter ses 
propres questions identitaires et d'essayer de comprendre ce 
que son père a vécu pendant cette époque.  

Modiano s’inspire plutôt des vécus de son père lorsqu’il 
écrit ces romans en insérant des éléments historiques liés 
d'une manière ou d'une autre à son identité. À nos yeux, le 
fait qu'il écrive ces trois romans autofictifs à la première 



 

196 

personne vise à se confronter à l'identité juive en tant que 
partie intégrante de son « moi » et à se mettre à la place de son 
père pour interroger les actions et ses choix et ainsi tenter de 
le comprendre. C'est dans cette perspective que nous 
abordons ensemble les éléments autobiographiques et 
autofictifs dans le cadre de l'intertextualité historique. 

Le premier roman de sa trilogie : La place de l'étoile est 
assez riche en références historiques. Le titre de ce roman 
renvoie à deux références historiques. L'auteur explique le 
premier par une citation de l'épigraphe du livre. Le titre de ce 
roman est une citation tirée de l' « Histoire juive » 

Au mois de juin 1942, un officier allemand 
s'avance vers un jeune homme et lui dit : 
« Pardon, monsieur, où se trouve la place de 
l'Étoile ? » 

Le jeune homme désigne le côté gauche de sa 
poitrine. 

(Histoire juive) (Modiano, 1968, p.9). 

Comme vu, l'épigraphe anecdotique de ce roman nous 
donne aussi une référence historique en ce qui concerne le 
titre. Modiano utilise aussi cette référence afin de traiter le 
contexte du roman dans lequel il narre l'histoire d'un juif qui 
s'appelle « Schlemilovitch ». De la sorte, on pourrait dire que 
la dimension intertextuelle du roman commence à partir du 
titre.   

Le titre pour le roman en question, considéré dans le 
contexte historique, fait aussi référence à l'histoire d'une 
manière spatiale. Depuis Napoléon, tandis que La place de 
l'étoile était le symbole pour affirmer la gloire de la 
République et de l'Empire, ce lieu de mémoire est devenu le 
symbole de la présence des juifs en France dans l'Histoire de 
la Deuxième Guerre mondiale dans le cadre de la figure de « 
l'étoile » en le redéfinissant dans le contexte historique aussi 



 

197 

(O'Riley 1999, p. 93-102). Comme nous pouvons le voir, tout 
en mettant l'accent sur l'antisémitisme dès le titre, Modiano, 
sous la peau de « Schlemilovitch », relate l'Histoire de 
l'époque de l'Holocauste et fait aussi une critique de l'époque 
et des événements historiques.  

Modiano ajoute une petite note destiné au lecteur sur la 
première page du roman : 

Le narrateur, Raphaël Schlemilovitch, est un 
héros halluciné. A travers lui, en trajets délirants, 
mille existences qui pourraient être les siennes 
passent et repassent dans une émouvante 
fantasmagorie. Mille identités contradictoires le 
soumettent au mouvement de la folie verbale où 
le Juif est tantôt roi, tantôt martyr et où la tragédie 
se dissimule sous la bouffonnerie. Ainsi voyons-
nous défiler des personnages réels ou fictifs : 
Maurice Sachs et Otto Abetz, Lévy-Vendôme et le 
docteur Louis-Ferdinand Bardamu, Brasillach et 
Drieu la Rochelle, Marcel Proust et les tueurs de 
la Gestapo française, le capitaine Dreyfus et les 
amiraux pétainistes, Freud, Rebecca, Hitler, Eva 
Braun et tant d'autres, comparables à des figures 
de carrousels tournant follement dans l'espace et 
le temps. Mais la place de l'étoile, le livre refermé, 
s'inscrit au centre exact de la « capitale de la 
douleur (Modiano, 1968, p. 8). 

Cette note met en évidence de manière nette 
l'intertextualité à travers l'inclusion de personnages réels et 
fictifs issus d'autres œuvres et contextes historiques. 
Considérant l'ensemble des personnages historiques dans ce 
paragraphe, nous pouvons brièvement dire que chacun est 
présent afin de dévoiler la scène de l'antisémitisme, la 
Deuxième Guerre mondiale et l'Occupation. Abetz Otto, un 



 

198 

important dignitaire nazi (Encyclopædia Universalis), a un 
rôle important en tant qu'Ambassadeur d'Allemagne à Paris. 
Dans l'Histoire française, il est connu pour avoir eu un double 
caractère tout comme le personnage principal Schlemilovitch 
et le père de l'auteur, qui avait aussi un double rôle à cette 
époque. Ce personnage n'est donc pas un simple diplomate ; 
sa mission est plutôt de coordonner les services civils dans la 
zone occupée et de propager la collaboration économique. En 
même temps, il est chargé de faire pression sur le 
gouvernement de Vichy (Encyclopædia Universalis). Otto 
Abetz est donc un acteur important dans la mise en œuvre de 
la politique allemande en France occupée. Il est souvent 
associé à la collaboration française, mais aussi aux milieux 
artistiques et intellectuels. 

Le narrateur, Raphaël Schlemilovitch, se cache sous la 
peau d’une série de vies potentielles et d'identités 
contradictoires. Cela présente un récit qui mêle la réalité et la 
fiction en utilisant les personnages réels tirés de l’Histoire afin 
d’authenticiter son récit. Parmi les personnages mentionnés, 
on trouve aussi les membres de la Gestapo française à 
plusieurs reprises tout au long du roman. Comme on le sait, 
la Gestapo est la police de l’Allemagne nazie et en France 
chargée de collaborer avec ces occupants nazis pendant la 
Deuxième Guerre mondiale (Encyclopædia Universalis). 
Quand on regarde l’Histoire française, on voit que ces 
collaborateurs ont joué un rôle très important dans la 
persécution des juifs et aussi des résistants en travaillant avec 
la Gestapo et le gouvernement de Vichy. L’auteur insère ces 
collaborateurs en tant que personnages afin de mettre en 
lumière les tensions et les dilemmes moraux de l’époque, ce 
qui lui permet de s’interroger d’une certaine manière sur le 
rôle de son père parmi eux. Il nous est possible de dire donc 
que Modiano est présent plutôt sous la peau de son père avec 
le personnage principal « Schlemilovitch » dans ce roman, 



 

199 

reflétant aussi le côté autobiographique du roman. En 
écrivant ce roman, il avait l’objectif de faire de la politique et 
toutefois il avait l’intention de s’en prendre aux antisémites et 
de venger son père, mais également de montrer le dilemme 
moral de son père (Cosnard, 2011, p.137). Modiano explique 
d’une certaine manière son objectif d’écrire ces enjeux avec 
ses propres mots. 

Il était muet devant ces gens-là. Ils pouvaient lui 
cracher à la gueule en le traitant de métèque. 
J’endosse sa propre peau pour répondre à des 
fantômes, puisqu’ils sont morts (Cosnard 2011, 
p.137). 

Dans la peau de son père, l’auteur essaie de comprendre 
la collaboration de son père avec la Gestapo française mais 
aussi avec les résistants, en vivant souvent sous de faux 
papiers. On peut donc en déduire que l’auteur traite la 
critique de l’époque en faisant référence à l’Histoire dans le 
cas de son père. L’auteur, sous la peau de son père, précise le 
côté autofictif de son roman. 

– Le chauffeur appartient certainement à la 
Gestapo française, 

mon gros coco.  

– Vous croyez ? me dit mon père, qui se prend 
au jeu. Alors c'est 

très embêtant. J'ai oublié mes faux papiers au 
nom de Coudray  

  Macouard.” (Modiano 1968 ) 

Dans ce paragraphe, l'auteur met à nouveau en avant la 
Gestapo française. A la lumière de cette référence historique, 
Modiano aborde aussi les faux papiers de son père qui en 
avait beaucoup et vivait toujours en les changeant afin de 
s'enfuir les troubles de l'époque. Modiano traite souvent les 



 

200 

faux papiers de son père car cela provoque en lui une sorte de 
crise identitaire ou une sorte de trauma. Malgré sa relation 
faible avec son père, Modiano est un écrivain obsédé de ce 
trauma également de l'époque.  

On imagine mal Sachs dans la Résistance, luttant 
avec de petits fonctionnaires français pour le 
rétablissement de la morale, de la légalité et du 
plein jour. Vers 1943, quand il sent que la meute 
et les ratières le menacent, il s'inscrit comme 
travailleur volontaire en Allemagne et devient, 
par la suite, membre actif de la Gestapo. Je ne 
veux pas mécontenter Maurice : je le fais mourir 
en 1945 et passe sous silence ses diverses 
réincarnations de 1945 à nos jours. Je conclus 
ainsi : « Qui aurait pu penser que ce charmant 
jeune homme 1925 se ferait dévorer, vingt ans 
après, par des chiens, dans une plaine de 
Poméranie ? (Modiano, 1968, p. 30). 

L'auteur essaie de renforcer encore une fois cette époque 
de l’Occupation en y intégrant la Résistance qui est aussi une 
référence à l’Histoire. La Résistance reflète ici une action 
double en raison de la situation spécifique du pays. À cette 
époque-là, en France, il s’agit d’une division en deux : d’une 
part, une zone est sous l’occupation allemande et d’autre part, 
il existe le gouvernement de Vichy. La Résistance lutte donc 
contre non seulement l’Occupation allemande mais aussi le 
régime de Vichy à cause de sa politique de collaboration 
(Encyclopédie Larousse). 

Un autre événement historique auquel l’auteur fait 
référence est l’« Affaire Dreyfus ». Cette affaire représente 
aussi un événement majeur de l’Histoire française qui a 
tourné à travers Capitaine Alfred Dreyfus qui est origine juive 
et officier dans l’armée française à la fin de XIXe siècle. 



 

201 

L'affaire Dreyfus était un événement d'espionnage dans le 
contexte politique (Encyclopédie Larousse). Comme on le 
sait, Dreyfus a été faussement accusé de trahison et cette 
affaire a provoqué une division dans la société française en 
créant un profond antisémitisme à cette époque-là.  

Je suis JUIF et l'armée qui a dédaigné les services 
du capitaine Dreyfus se passera des miens. On 
me condamne parce que je ne remplis pas mes 
obligations militaires. Jadis le même tribunal a 
condamné Alfred Dreyfus parce que lui, JUIF, 
avait osé choisir la carrière des armes (Modiano, 
1968, p. 24). 

Modiano incorpore cette figure historique en raison de 
son identité juive et l'a utilisée en tant qu'élément historique 
constituant une source d’inspiration dans son écriture. 
D'autre part, quant au côté autobiographique, le père de 
Modiano, Albert Modiano, était associé à l'espionnage à cette 
époque-là. De ce fait, il a aussi souligné à plusieurs reprises 
dans d'autres romans comme Un pedigree que son père avait 
collaboré avec les Nazis malgré son identité juive. Ces 
éléments historiques, qui sont surtout présents dans le 
contexte de l'antisémitisme, deviennent un terrain commun 
en arrière-plan en les associant les uns aux autres dans la 
trilogie de Modiano. 

D'ailleurs, ma petite Hilda, nous, Français, ne 
faisons aucune différence entre les Allemands, les 
Autrichiens, les Tchèques, les Hongrois et autres 
Juifs. Ne me parlez surtout pas de votre papa, le 
S.S. Murzzuschlag, ni des nazis. Tous juifs, ma 
petite Hilda, les nazis sont des juifs de choc ! 
Pensez à Hitler, ce pauvre petit caporal qui errait 
dans les rues de Vienne, vaincu, transi, crevant de 
faim ! Vive Hitler ! (Modiano, 1968, p. 154). 



 

202 

Dans le même contexte, Hitler se passe aussi en tant que 
chef des Nazis dans l'histoire de Schlemilovitch. Ce 
personnage renvoie directement et encore une fois à cette 
époque de l'Occupation et de la Deuxième Guerre mondiale. 
Il est donc possible de dire qu'à travers Hitler, Patrick 
Modiano souligne fortement l'antisémitisme et critique les 
événements et les vécus pendant la guerre. 

Du début à la fin, La place de l'étoile se situe donc sur une 
toile intertextuelle riche en références historiques. En 
intégrant des personnages historiques dans son récit, 
Modiano souligne fortement l'authenticité de l'époque et crée 
un lien entre la réalité et la fiction. 

Le deuxième roman de l'auteur, La ronde de nuit, se 
déroule dans une atmosphère mystérieuse, comme le premier 
roman, à Paris sous l'Occupation allemande pendant la 
Deuxième Guerre mondiale. Le narrateur-personnage se 
dévoile comme un jeune homme ambigu et il va et vient tout 
au long du roman entre la loyauté et la trahison en 
s'interrogeant sur la moralité humaine dans un contexte de 
guerre. « Swing Troubadour », le personnage-narrateur, est 
un jeune homme qui habite à Paris avec une identité multiple 
sous de faux papiers. On voit le narrateur tantôt par le nom « 
Swing Troubadour », tantôt « la Princesse de Lamballe ». Cela 
pose l'ambivalence du personnage sous des noms différents. 
Par le biais des noms et des événements historiques, l'auteur 
ajoute une dimension d’intertextualité historique à travers 
des traits autobiographiques. Dans ce roman aussi, l'auteur se 
penche sur l'Histoire de la France concernant la Deuxième 
Guerre mondiale et l'Occupation.  

Pour ce roman aussi, Modiano choisit minutieusement 
plusieurs figures historiques pour attirer l'attention de ses 
lecteurs et apporter à son récit l'authenticité. Il pourrait mieux 
expliquer que l’authenticité est également un élément majeur 



 

203 

dans les récits autofictifs de Modiano. C’est parce que le réel 
historique devient un « réel de référence » : le monde 
représenté dans l’œuvre est donné comme identique à celui 
existant en dehors d’elle (Bergez,1989, p. 54). 

Le narrateur-personnage participe aux activités du « 
Khédive », qui fait partie de la police officielle, il se livre à du 
chantage afin d'obtenir de l'argent. Nous voyons le 
personnage principal jouer un rôle double dans les 
événements qui se déroulent dans la Gestapo française et 
dans un réseau de résistance. Cette situation difficile le 
conduit à de nombreuses actions dangereuses où il tente de 
maintenir son identité secrète sous de faux papiers.  

Ils me considèrent comme une prise importante : 
la «Princesse de Lamballe », chef du R.C.O. 
D’ailleurs je viens de commettre un attentat 
contre le Khédive. Ma manière d’agir doit leur 
sembler bien curieuse : ne leur ai-je pas livré tous 
les « Chevaliers de l’Ombre » ? Il faudra que je 
m’explique là-dessus. En aurai-je la force ? 
Boulevard Pereire. Qui sait ? Un maniaque 
s’intéressera peut-être, dans quelques années, à 
cette histoire. Il se penchera sur la « période 
trouble » que nous avons vécue, consultera de 
vieux journaux. Il aura beaucoup de mal à définir 
ma personnalité. Quel était mon rôle, square 
Cimarosa, au sein de l’une des bandes les plus 
redoutables de la Gestapo française ? Et rue 
Boisrobert parmi les patriotes du R.C.O. ? Je 
l’ignore moi-même (Modiano, 1969, p. 144). 

Ce passage englobe aussi des références tirées de 
l'Histoire française en soulignant « la période trouble », 
l'Occupation et la Gestapo française. L'auteur y crée en même 
temps des liens avec le contexte de son premier roman. « La 



 

204 

Princesse de Lamballe », amie intime de Marie-Antoinette, est 
un personnage historique tragiquement victime des 
bouleversements de son époque. Elle incarne l’esprit 
d’anticonformisme et symbolise la profondeur d’un choix et 
la loyauté envers un idéal (Hashemi, 2011, p.82). 

Un autre nom historique auquel nous devrions prêter 
attention dans ce paragraphe est le Khédive, qui est la même 
personne qu'Henri Lafont dans la peau d’un policier. Sa 
mission consiste à s’infiltrer dans un groupe de résistants, les 
« Chevaliers d’Ombre », dans le but de les trahir auprès des 
gestapistes. Il endosse par conséquent le masque de l’agent 
double. Parmi les gestapistes, il est connu sous le nom de 
Swing Troubadour, tandis que dans les cercles de la 
résistance, on le surnomme la Princesse de Lamballe 
(Hashemi, 2018, p.182). 

Il faut également mentionner ici le nom de « Swing 
Troubadour », qui est en fait le nom d’une chanson de Charles 
Trenet. Le but de l’auteur en choisissant ce nom est de refléter 
le rythme résultant des allers-retours du personnage-
narrateur entre la loyauté et la trahison. À nos yeux, cela 
signifie que l’auteur aimerait bien traiter le double masque de 
son père. Il faut noter à propos du père de Modiano qu’il a 
mené une vie erratique dans le marché noir et a fréquenté des 
milieux collaborateurs (Müller, 2009). Ceci révèle aussi 
pourquoi l’auteur a écrit ses premiers romans autofictifs sous 
la peau de son père. L’auteur, qui était à la recherche de son 
identité surtout dans ses premiers romans, est obsédé par la 
hantise de son père, de son identité juive étant un 
collaborateur avec les Nazis (La Croix). Swing Troubadour 
va-et-vient d’être le héros/le contre-héros, le juste/le traître 
(Blanckeman, 2010 p.3). 

D'autre part, le surnom « La princesse de Lamballe » 
renvoie à une figure historique française, Marie-Thérèse de 



 

205 

Savoie, amie intime de Marie-Antoinette et victime de la 
Révolution française (Encyclopædia Universalis). Ce nom 
attribué par les résistants du Réseau des Chevaliers de 
l'Ombre souligne l'aspect tragique. La référence faite à ce 
personnage historique permet également d'établir un 
parallèle entre la situation du narrateur et celle de la princesse 
; tous deux tentent de survivre et sont au centre de conflits 
politiques et sociaux. Cette similitude historique nous permet 
de comprendre le personnage et sa quête d'identité et de 
loyauté. 

Dans La Ronde de nuit, Modiano mélange 
intentionnellement ce qui est réel et ce qui est fictif, car il a la 
vocation d'examiner le lien étroit entre l'histoire et la 
mémoire. Pour ainsi dire, l’insertion de ces références 
historiques permet ainsi de mieux renforcer les enjeux du 
roman, en mettant en lumière les tensions et les contradictions 
qui traversent le personnage principal et en outre la société de 
l'époque. Dans ce cadre, l'intertextualité sert également à 
établir des liens entre les différentes strates culturelles et 
historiques.  

Après La place de l’étoile et La Ronde de nuit, Modiano écrit 
Les Boulevards de ceinture qui est le dernier de la trilogie. Les 
Boulevards de ceinture se présente comme une enquête où le 
narrateur regarde une vieille photo à l’auberge du Clos-
Foucré, en Seine-et-Marne, et il se souvient des années 
auparavant et de son passé. En rejoignant un groupe, il 
fréquente l’auberge et des villas luxueuses où il visite son 
père, absent depuis dix ans et engagé dans les affaires louches 
de Jean Muraille, directeur d’un journal du « comte » Guy de 
Marcheret. L’histoire de ce roman se déroule aussi à l’époque 
de l’Occupation, bien que ce mot ne soit jamais explicitement 
mentionné dans le texte (Encyclopædia Universalis). Il est 
donc possible de dire que ce qui distingue ce roman de ses 



 

206 

précédents n’est pas seulement le fait qu’il ne parle pas 
directement de la période de l’Occupation, mais aussi qu’il 
fait des allusions implicites à cette époque.  

Il vous donne une grande tape dans le dos. Nous 
devrions quitter au plus vite cet endroit. Pour 
aller où ? Des gens comme vous et moi risquent 
de se faire arrêter à chaque coin de rue. Il ne se 
passe pas un jour sans que des rafles se 
produisent à la sortie des gares, des cinémas et 
des restaurants. Surtout éviter les lieux publics. 
Paris ressemble à une grande forêt obscure, 
semée de pièges. On y marche à tâtons. Vous 
conviendrez qu’il faut vraiment avoir des nerfs 
d’acier (Modiano, 1972, p.119). 

Comme nous le voyons dans ce passage, même si l’auteur 
ne fait pas explicitement référence à l’Occupation, mais il 
reflète au lecteur l‘anxiété et l’atmosphère de peur des gens 
de cette époque à travers des allusions.  

En somme, on lui reprochait de prendre parti à 
une époque où la plupart des gens se « vautraient 
dans l’attentisme ». Lui, au moins, proclamait ses 
opinions. Noir sur blanc. Il était jusqu’à présent 
du bon côté du manche, mais la situation 
évoluerait peut-être dans un sens défavorable 
pour lui et ses amis. (Modiano 1972 :119) 

Le narrateur fait une enquête à propos des activités 
énigmatiques, des trafics de son père à Paris pendant 
l'Occupation. Cette fois-ci Modiano ne fait pas beaucoup de 
références explicites à l'Occupation. Il fait plutôt des allusions 
afin de refléter l’ambiance sinistre de l’époque. 

Pour conclure, les premières œuvres de Patrick Modiano 
placent l'histoire au centre d'un récit: l'histoire d'un juif 
antisémite dans La Place de l'étoile, d'un agent double qui 



 

207 

raconte sa propre exécution dans La Ronde de nuit, d'un jeune 
adulte prenant en photo et vivant avec son père pendant les 
années de l'Occupation dans Les Boulevards de ceinture. Ces 
trois histoires partagent le même ton sarcastique et le même 
registre carnavalesque (Blanckeman, 2009, p. 86). 

Dans sa trilogie, Modiano insère des noms comme 
référence tirés de l'histoire ou fait des allusions implicites. Il 
crée ainsi une toile de fond historique intertextuelle au sein de 
ses romans. En intégrant ces personnages dans ses romans, 
Modiano établit des liens intertextuels avec des événements 
historiques. En d’autres termes, à la lumière de 
l'intertextualité, Modiano dialogue avec d'autres contextes 
historiques. On pourrait déduire que cette trilogie autofictive 
repose sur un terrain commun en termes de références 
historiques. 

En ce qui concerne le recours aux références et aux 
allusions historiques dans les romans de Patrick Modiano, 
nous pouvons conclure que si l'on considère ces romans que 
nous avons abordés, l'aspect le plus remarquable est la 
référence explicite à la Deuxième Guerre mondiale, à 
l'Occupation et aux institutions et figures historiques qui y 
sont liées. Ces références sont particulièrement importantes et 
évidentes dans les premiers romans de l’auteur. Comme nous 
l'avons mentionné au début de cette partie, Modiano n'a pas 
vécu cette période. Par conséquent, les références historiques 
qu'il utilise permettent de développer une dimension 
intertextuelle. En outre, nous devons également souligner que 
ces romans créent une intratextualité entre eux, considérée 
dans le cadre du thème mis en évidence. L'une des 
caractéristiques qui fait que ces romans apparaissent comme 
un seul roman ou comme une suite est l'intratextualité qu'ils 
forment. 



 

208 

Cet auteur est réputé pour éclairer les aspects obscurs de 
la Deuxième Guerre mondiale. Il considère cette période 
comme le socle - ou peut-être le fumier - dont il est issu, 
puisque c'est à cette époque que ses parents se sont 
rencontrés. En effet, il écrit ces romans comme le gardien des 
souvenirs d'une époque dont il n'a pas été le témoin, mais qui 
le hante sans cesse. D’ailleurs, il a été l’un des premiers 
auteurs à faire la chronique des délits de l'époque de 
l'Occupation (Blankceman, 2009, p. 11). Dans cette trilogie, les 
trois romans partagent des éléments similaires, des références 
historiques à la même période et une quête d'identité de 
l'auteur à travers les vécus de son père. Cette intertextualité et 
cette intratextualité les rapprochent non seulement d'un point 
de vue historique, mais aussi d'un point de vue thématique 
qui devient un terrain commun en termes d'unité du sujet. Il 
est important de rappeler que les romans de l'auteur qui 
éclairent l'histoire de la Deuxième Guerre mondiale et de 
l'Occupation ne se limitent pas à ces œuvres ; en effet, il y a 
une continuité de ce thème dans ses romans, presque comme 
un leitmotiv. Cette guerre et l'Occupation occupent donc une 
place considérable dans la vie et les romans de Patrick 
Modiano. C'est pourquoi il recourt constamment à des 
références historiques en intégrant dans ses romans les 
discours d'autres personnes ou la vie réelle de personnages 
historiques par le biais de l'intertextualité. 

 

4.1.2. Les références historiques en rapport avec La 
guerre d’Algérie : 

La guerre d'Algérie est une autre guerre qui a 
profondément influencé la vie de Patrick Modiano et qui a 
introduit une dimension intertextuelle dans ses romans par le 
biais de références historiques. De la même manière que dans 
sa trilogie, Modiano aborde cette question de temps à autre 



 

209 

dans d'autres romans. Il fait notamment référence à la guerre 
d'Algérie dans Villa Triste, Des inconnues, Un cirque passe et Un 
pedigree. Ces références à la guerre d'Algérie se distinguent de 
celles à la Deuxième Guerre mondiale ou à l'Occupation. 
Alors que la trilogie se penche sur une période que Modiano 
n'a pas vécue directement dans ses romans autofictionnels, la 
guerre d'Algérie est une période que l'auteur a 
personnellement vécue. L’auteur reflète par le fait même 
l'atmosphère sinistre provoquée par la guerre dans ses 
romans. Ce faisant, il évite généralement de mentionner 
directement des noms ou des personnages historiques 
spécifiques. Lorsqu'il aborde la guerre d'Algérie, Modiano 
partage principalement ses propres sentiments avec le lecteur. 

Dans un entretien, Modiano se penche sur cette guerre. 
Son adolescence s'est déroulée pendant la guerre d'Algérie. 
L'auteur affirme que cette guerre l'a « politisé » (Heck, 2011, 
p.1) 

Pour moi, il n'y avait pas de doute. Cela me 
paraissait absurde, je veux dire que je savais de 
quel côté j'étais, disons. Je m'intéressais beaucoup 
à tout cela, je connaissais le réseau Jeanson, j'avais 
rencontré des gens ? Cela me fascinait. Et je lisais 
déjà beaucoup les journaux, L'Express, qui a été 
confisqué plusieurs fois, France Observateur... 
(Heck 2011:1) 

Dans ses romans en question, toutefois, la guerre 
d'Algérie occupe un rôle d'arrière-plan. Villa Triste est un 
roman de Modiano situé pendant la guerre d'Algérie, centré 
sur le personnage de « Victor Chamara », qui échappe à la 
conscription. A la recherche d'un refuge, il se retrouve dans 
une station thermale où il rencontre un médecin et une actrice. 
L'influence de la guerre est présente dans tout le roman ceci 
sert de toile de fond aux efforts de Victor pour préserver son 



 

210 

identité et sa sécurité. Ce roman aborde les thèmes de 
l'identité et de l'effet de la guerre d'Algérie sur les destins 
personnels, le parcours individuel de Victor. Il faut noter que 
Modiano reflète ses traits autobiographiques à travers le 
personnage de « Victor Chamara ». 

Que faisais-je à dix-huit ans au bord de ce lac, 
dans cette station thermale réputée ? Rien. 
J’habitais une pension de famille, les Tilleuls, 
boulevard Carabacel. J’aurais pu choisir une 
chambre en ville, mais je préférais me trouver sur 
les hauteurs, à deux pas du Windsor, de 
l’Hermitage et de l’Alhambra, dont le luxe et les 
jardins touffus me rassuraient. 

Car je crevais de peur, un sentiment qui depuis 
ne m’a jamais quitté : il était beaucoup plus 
vivace et plus irraisonné, en ce temps-là. J’avais 
fui Paris avec l’idée que cette ville devenait 
dangereuse pour des gens comme moi. Il y 
régnait une ambiance policière déplaisante. 
Beaucoup trop de rafles à mon goût. Des bombes 
éclataient. Je voudrais donner une précision 
chronologique, et puisque les meilleurs repères, 
ce sont les guerres, de quelle guerre, au fait, 
s’agissait-il ? De celle qui s’appelait d’Algérie, au 
tout début des années soixante, époque où l’on 
roulait en Floride décapotable et où les femmes 
s’habillaient mal. Les hommes aussi. Moi, j’avais 
peur, encore plus qu’aujourd’hui et j’avais choisi 
ce lieu de refuge parce qu’il était situé à cinq 
kilomètres de la Suisse. Il suffisait de traverser le 
lac, à la moindre alerte. Dans ma naïveté, je 
croyais que plus on se rapproche de la Suisse, 
plus on a de chance de s’en sortir. Je ne savais pas 



 

211 

encore que la Suisse n’existe pas (Modiano 1975, 
p. 3). 

Il est important de noter que le père de Modiano s'est 
installé en Suisse pour mener une vie plus sereine, loin de son 
existence clandestine à Paris. Ce roman a également une 
dimension autobiographique, puisque, comme son père, 
l'auteur exprime le désir de fuir Paris en fuyant également le 
contexte de la guerre d'Algérie. Il décrit cette fuite en faisant 
référence à celle de son père. Ce passage décrit les efforts d'un 
jeune pour échapper à la tension et au danger qui règnent 
dans le Paris du début des années 1960, au milieu de la guerre 
d'Algérie. La Guerre d'Algérie s'est déroulée de 1954 à 1962 et 
a représenté un tournant décisif dans l'histoire de la France et 
de l'Algérie. La peur du protagoniste « Victor Chamara » et la 
fuite vers un endroit apparemment paisible près de la 
frontière suisse reflètent le sentiment d'insécurité qui régnait 
à cette époque. Paris, la capitale, était un centre de troubles 
politiques et sociaux, les fréquentes interventions de la police 
et les attentats à la bombe contribuant à une atmosphère 
insécure (Heck, 2011, p. 3). Les références à une « atmosphère 
policière » à Paris indiquent les efforts importants déployés 
par le gouvernement pour réduire les activités du Front de 
libération nationale (FLN) en France, qui cherchait à soutenir 
l'indépendance de l'Algérie (Encyclopédie Larousse). 

Je descendais dans le hall chercher des revues. À 
cause de la clientèle étrangère, on y trouvait la 
plupart des publications d’Europe. Je les achetais 
toutes : Oggi, Life, Cinémonde, Der Stern, 
Confidential… Je jetais un regard oblique sur les 
gros titres des quotidiens. Il se passait des choses 
graves en Algérie mais aussi en Métropole et 
dans le monde. Je préférais ne pas savoir. Ma 
gorge se nouait. Je souhaitais qu’on ne parlât pas 



 

212 

trop de tout cela dans les journaux illustrés. Non. 
Non. Éviter les sujets importants. De nouveau, la 
panique me prenait (Modiano, 1975, p. 23) 

Dans ce passage, le personnage principal « Victor 
Chamara » a la vocation de fuir tous les troubles de son 
époque, en particulier la guerre qui se passe en Algérie et qui 
influence beaucoup la France à cette époque-là. Le hall de 
l’hôtel, rempli de diverses publications européennes, 
représente une référence au monde. Toutes ces publications 
présentent des nouvelles et des récits de divers points de vue. 
Cependant, ce qui attire notre attention est que le personnage 
évite intentionnellement de lire les grands titres, les sujets 
importants qui révèlent pour lui un profond sentiment 
d'anxiété. Le personnage préfère l'ignorance face aux 
nouveaux troubles de l'époque. Le choix des magazines tels 
que « Oggi », « Life », « Cinémonde », « Der Stern » et « 
Confidential » représente une vie simple, considérée comme 
un divertissement et une diversion. On peut constater que « 
Victor Chamara » contraste fortement avec les « affaires 
sérieuses » qui se déroulent en Algérie, en France, surtout à 
Paris et dans le monde entier. 

Personnage ambigu, « René Meinthe »  et « Yvonne » 
deviennet un couple inhabituel car Il apparaît engagé dans les 
grands événements de son temps en jouant le rôle 
d'intermédiaire ou de facilitateur pour le FLN algérien lors 
des accords d'Évian par l'intermédiaire d'Henri Kustiker. 

Je n’avais pas la force de lui répondre. Il 
raccrochait déjà. « Henri Kustiker » – chaque fois 
que nous questionnions Meinthe à son sujet, il ne 
répondait pas – était devenu pour nous un 
personnage dangereux que nous sentions rôder 
la nuit autour de la villa. Nous ne lui 



 

213 

connaissions pas de visage et de ce fait, il 
devenait de plus en plus obsédant. » 

« René nous a rejoints et nous a demandé de 
partir sur-le-champ. Il a dit d’un ton sec : « Je 
vous expliquerai… » 

Il ne nous a pas expliqué, mais il m’avait suffi 
d’entrevoir les deux hommes pour comprendre 
qu’il s’agissait de « policiers » ou d’individus 
ayant un rapport quelconque avec la police. 
Certains recoupements, certains messages de 
Kustiker m’ont confirmé dans cette opinion. 
C’était l’époque de la guerre d’Algérie et Genève 
où Meinthe allait à ses rendez-vous, servait de 
plaque tournante. Agents de toutes sortes. 
Polices parallèles. Réseaux clandestins. Je n’y ai 
jamais rien compris. Quel rôle jouait René là-
dedans ? À plusieurs reprises, j’ai deviné qu’il eût 
aimé se confier à moi, mais sans doute me jugeait-
il trop jeune. Ou simplement était-il pris, au bord 
des confidences, d’une immense lassitude et 
préférait-il garder son secret. 

Un soir, pourtant, où je ne cessais de lui 
demander sur le mode de la plaisanterie qui était 
cet « Henri Kustiker » et où Yvonne le taquinait 
en lui répétant la phrase rituelle : « Allô, ici Henri 
Kustiker… » il avait l’air plus tendu que 
d’habitude. Il a déclaré sourdement : « Si vous 
saviez tout ce que ces salauds me font faire… » Et 
il a ajouté d’une voix brève : « Ce que je peux 
m’en taper, moi, de leurs histoires d’Algérie… » 
La minute suivante, il avait retrouvé son 
insouciance et sa bonne humeur et nous 



 

214 

proposait d’aller au Sainte-Rose (Modiano, 
1975, p.188). 

À travers le personnage ambigu de René et son lien avec 
l'énigmatique « Henri Kustiker », « Victor Chamara » rend 
compte des entreprises secrètes et souvent dangereuses liées 
au Front de libération nationale algérien (FLN) pendant les 
accords d'Évian. René est présenté comme profondément 
impliqué dans les événements marquants de la guerre 
d'Algérie. Cet extrait suggère donc l'existence d'un réseau 
d'opérations secrètes où Genève sert de centre important à 
divers agents, forces de police parallèles et réseaux 
clandestins. Le roman ne décrit pas explicitement le rôle de 
René, mais il est sous-entendu qu'il est impliqué dans des 
activités qu'il ne peut ou ne veut pas divulguer entièrement. 
Ce faisant, Modiano reflète l'atmosphère de secret et le souci 
d'être associé à ces activités clandestines par l'intermédiaire 
des allusions historiques. 

Ce roman de Modiano ne se penche pas sur les détails des 
conflits politiques, mais se concentre plutôt sur les 
expériences personnelles des personnages et sur leurs 
réactions émotionnelles à la guerre. L'histoire se déroule à une 
époque de bouleversements géopolitiques, mais la vie 
quotidienne des personnages se poursuit au milieu des 
dangers et de la réalité compliquée de la guerre. Alors que 
Modiano met en avant une dimension intertextuelle via les 
références et les allusions historiques, son objectif est de 
présenter au lecteur les traces d'une guerre qui a marqué sa 
vie en les appuyant sur des effets de réalité. 

Dans Un cirque passe, l'auteur traite à nouveau de la 
guerre d'Algérie. Il enrichit l'arrière-plan grâce à la 
perspective historique qui caractérise ce roman. L'histoire se 
concentre sur « Jean » et « Gisèle » dont le lien se forme après 
une rencontre avec la police. Jean propose à « Gisèle » de 



 

215 

l'héberger dans son appartement car son père est en Suisse. 
Leur relation s'approfondit avec leur participation à un « 
service » douteux organisé par les connaissances de Gisèle. Il 
faut noter que, comme cela se produit habituellement, 
l'auteur incorpore des éléments autobiographiques autour du 
personnage-narrateur « Jean ». 

On pourrait dire que la guerre d'Algérie est présente de 
loin dans ce roman. Modiano la présente dans le roman 
comme un motif lié au contexte du récit, plutôt que de traiter 
de la guerre par le biais de noms cités à la lumière de données 
et d'événements historiques directs. Cela révèle de nouveau 
sa manière d'intégrer le récit personnel dans le contenu du 
roman par le biais d'allusions historiques. On pourrait donc 
dire qu’Un cirque passe reflète encore une fois la prise de 
conscience de la guerre d’Algérie en arrière-plan. 

C’était un ancien café-charbons que je fréquentais 
quand j’avais votre âge, pendant la guerre 
(Modiano, 1992, p. 78). 

… 

C’était une jolie femme, mais je me souviens que 
ce soir-là elle me semblait déjà vieille, une adulte 
de l’âge de mes parents. J’avais éprouvé un 
sentiment analogue vis-à-vis d’Ansart. Jacques 
de Bavière, lui, me faisait penser à ces jeunes gens 
qui partaient pour la guerre d’Algérie quand 
j’avais seize ans (Modiano, 1992, p.88). 

… 

Gaëlle vient de passer… je l’ai reconnue tout de 
suite… Mais moi, j’ai tellement changé depuis la 
fin de la guerre…  (Modiano, 1992, p. 110). 

Comme nous pouvons le voir, encore une fois la guerre 
d'Algérie n'est pas directement abordée par l'utilisation de 



 

216 

noms cités de l'histoire. Au contraire, la guerre est insérée 
dans la toile de fond de l'histoire comme si elle faisait partie 
d’une vie habituelle. L'auteur ajoute simplement des mots liés 
à la guerre, les présentant comme ordinaires dans le récit. 
Cette pratique d'incorporation d'éléments historiques permet 
de ressentir la présence de la guerre comme un courant sous-
jacent qui influence les personnages et leur situation sans 
dominer ouvertement l'intrigue du récit. 

Par conséquent, Modiano aborde la guerre d'Algérie, non 
pas à travers les détails explicites des conflits politiques, mais 
plutôt à travers les expériences personnelles et les réactions 
émotionnelles de ses personnages.  

Le roman indique que Modiano utilise des personnages 
tels que René pour montrer leur vulnérabilité, en faisant 
allusion à leurs conflits intérieurs et à la manière dont ils 
gèrent leur implication dans les événements historiques. 
Certains passages du roman font également référence à la 
guerre d'Algérie et à son impact durable sur ceux qui l'ont 
vécue, notamment en évoquant les anciens combattants et les 
répercussions psychologiques de la guerre. 

Ce faisant, Modiano met encore une fois l'accent sur les 
aspects personnels de l'histoire en révélant comment les faits 
historiques influencent les vies individuelles. Ce roman 
modianesque se déroule aussi dans une atmosphère réelle, ce 
qui permet aux lecteurs de percevoir l'influence de l'époque 
sur la psychologie des personnages. La dimension 
intertextuelle créée par le recours à ces éléments historiques, 
à la fois par le biais de références et d'allusions, renforce la 
profondeur du roman en inscrivant les récits personnels dans 
un cadre historique plus large et en examinant la manière 
dont l'histoire façonne les identités et les mémoires 
individuelles. 



 

217 

Dernièrement, dans le cadre de la guerre d'Algérie, il faut 
également prendre en compte le roman autobiographique de 
Modiano, Un pedigree. Ce roman ne se distingue pas par son 
aspect de la guerre d'Algérie ; l'auteur intègre à nouveau le 
conflit dans la vie quotidienne et le normalise de manière 
neutre comme dans ses autres romans. Ce qui distingue Un 
pedigree, c'est son caractère entièrement autobiographique. La 
guerre d'Algérie, qui coïncide avec l'adolescence de l'auteur, 
provoque un trauma important dans sa vie. Ce trauma peut 
être attribué à son enfance pendant la période sombre qui a 
suivi la Deuxième Guerre mondiale et, en particulier, à un 
sentiment d'insécurité lié à la vie de son père et à son identité 
juive. 

Les gens de mon âge que l’on voyait au Sporting 
ou à la Taverne et que le vent emporte : Jacques 
L. dit « le Marquis », fils d’un milicien fusillé en 
août 1944 au Grand-Bornand. Pierre Fournier qui 
portait une canne à pommeau. Et ceux qui 
appartenaient à la génération de la guerre 
d’Algérie : Claude Brun, Zazie, Paulo Hervieu, 
Rosy, la Yeyette qui avait été la maîtresse de 
Pierre Brasseur. Dominique la brune à la veste de 
cuir noir passait sous les arcades et l’on disait 
qu’elle vivait « de ses charmes » à Genève… 
Claude Brun et ses amis. Des vitelloni. Leur film 
culte était La Belle Américaine. Au retour de la 
guerre d’Algérie, ils avaient acheté des voitures 
MG d’occasion. Ils m’ont emmené à un match de 
football « en nocturne (Modiano, 2005, p.82). 

L’auteur reflète le monde de la France de l'après-guerre. 
Il évoque souvent une nostalgie obsédante à travers les gens 
de sa jeunesse, une génération qui appartient à l'héritage de 
la Deuxième Guerre mondiale et à la guerre d'Algérie. Les 



 

218 

personnages de Modiano sont présentés comme des figures 
éphémères et presque fantomatiques « emportées par le 
vent ». Jacques L., dit « le Marquis », fils d'un militaire exécuté 
à la Libération, représente l'histoire compliquée de la France 
sous l'Occupation. Leur admiration pour le film culte La Belle 
Américaine et leur achat de MG d'occasion à leur retour de la 
guerre d'Algérie représentent une génération qui tente de 
retrouver sa jeunesse et sa joie de vivre après le trauma du 
conflit. Ces actions peuvent être considérées comme des 
tentatives d'affirmation d'un sens de la normalité et d'une 
sorte de confort que la guerre les a empêchés d'atteindre. Les 
personnes mènent des vies profondément marquées par les 
bouleversements politiques et sociaux de leur époque, alors 
qu'elles tentent de retrouver leur propre vie après la guerre. 
En outre, ce passage n'est pas seulement un mémoire 
personnel, mais aussi un commentaire sur l'impact durable 
des événements historiques sur les vies personnelles. Cela 
reflète le thème récurrent de Modiano à propos de la relation 
entre la mémoire personnelle et l'histoire collective. 

La fausse Mylène Demongeot. Le parc Monceau 
où je lis les articles sur la fin de la guerre en 
Algérie. Le bois de Boulogne. Je découvre Voyage 
au bout de la nuit. Je suis heureux quand je 
marche seul dans les rues de Paris (Modiano, 
2005, p. 80). 

La guerre d'Algérie est évoquée sans entrer dans les 
détails du conflit. La fin de la guerre, telle qu'elle est racontée 
dans les articles, semble apporter un apaisement au narrateur 
en permettant un retour à la vie quotidienne et à sa lecture 
passionnée. Le bois de Boulogne, souvent évoqué dans les 
souvenirs d'enfance et les romans de l'auteur, sert de lieu de 
refuge et de bonheur au narrateur. Avec la fin de la guerre, 
l’auteur-narrateur-personnage reprend le rythme normal de 



 

219 

la vie. Les parties suivantes du roman s'éloignent de la toile 
de fond historique et ceci indique un changement 
d'atmosphère, comme nous pouvons le voir dans ce passage : 

Ce printemps 1966, à Paris, j’ai remarqué un 
changement dans l’atmosphère, une variation de 
climat que j’avais déjà sentie, à treize ans 
en 1958 puis à la fin de la  guerre d’Algérie 
(Modiano, 2005, p.115). 

La guerre d’Algérie a influencé la vie de l'auteur et 
introduit une dimension intertextuelle autour des allusions et 
des références historiques. L'auteur, qui a été témoin de ces 
années de guerre, préfère généralement décrire la « guerre 
d'Algérie » à distance lorsqu'il en parle. C'est pourquoi il ne 
fait pas beaucoup de références explicites à cette guerre, mais 
s'efforce plutôt de la montrer comme faisant partie du 
déroulement de ses romans. Puisque cette guerre devient 
aussi un leitmotiv dans ses romans, en matière de références 
et d'allusions historiques, cela crée non seulement une 
intertextualité historique, mais aussi une intratextualité entre 
les romans en question. 

 

4.2. L’INTERTEXTUALITE LITTERAIRE CHEZ 
PATRICK MODIANO 

Patrick Modiano est un écrivain qui lit beaucoup. Depuis 
son plus jeune âge, il est passionné de lecture qui lui a permis 
d'acquérir un vaste bagage littéraire. En associant ces 
connaissances littéraires à son écriture, il les introduit dans 
ses romans avec une grande maîtrise. Cela permet de créer 
une grande intertextualité littéraire dans ses romans. En lisant 
ses romans, le lecteur est confronté à des difficultés. Bien que 
l'auteur ait un style d'écriture minimaliste, l'univers d'écriture 
de Modiano se caractérise par une grande polyphonie. La 
source de cette polyphonie dans ses romans est évidemment 



 

220 

l'intertextualité littéraire en arrière-plan. Il convient de 
rappeler ici que cette source polyphonique provient de son 
« cabinet de curiosités » qui constitue pour lui une sorte de 
réservoir. En effet, les sources littéraires de Modiano pour 
écrire ses romans sont diverses. C’est la raison pour laquelle 
nous pouvons voir dans tous ses romans les références 
littéraires qui sont mises en œuvre par le biais de différentes 
méthodes d'intertextualité, telles que les citations, les 
allusions, les références, entre autres. Dans le cadre des 
références littéraires, nous découvrirons les références les 
plus concrètes dans les romans de l'auteur. Considéré dans 
l'ensemble de son œuvre, parfois, Modiano cite directement 
des textes d'autres auteurs et, d'autres fois, il ne mentionne 
que le nom d'un auteur ou le titre d'un livre. La première 
méthode correspond à une citation directe, tandis que la 
seconde concerne une référence. Dans cette partie, nous nous 
attacherons à fournir quelques exemples emblématiques dans 
ce cadre. 

Patrick Modiano inclut méticuleusement les livres et ses 
lectures dans ses romans, non seulement comme des objets 
sans fonction, mais aussi comme des éléments dynamiques 
liés au processus de production, à la réception et à l'acte de 
lecture lui-même. Cette technique ne réduit pas la règle de 
l'illusion référentielle, mais renforce « l'effet de réalité » au 
sein du récit. Le recours à des livres et à des lectures crée une 
dimension intertextuelle qui permet au lecteur de consulter 
des ouvrages qu'il est probablement amené à connaître ou à 
reconnaître. Lorsque Modiano intègre des références 
littéraires dans ses récits, le lecteur est invité à s'intéresser à 
des œuvres à découvrir. Cette stratégie d'écriture permet non 
seulement de relier l'histoire à une réalité vraisemblable, mais 
aussi de créer une relation littéraire entre l'auteur et le lecteur. 
Grâce à l'inclusion de références littéraires dans ses romans, 
Modiano se réfère à la mémoire littéraire et permet aux 



 

221 

lecteurs d'établir des liens entre leurs expériences et le récit. 
Cette approche intertextuelle permet non seulement 
d'approfondir la lecture, mais aussi de la transformer en une 
conversation avec le paysage littéraire dans son ensemble. 

De plus, pour Modiano, le choix des citations, des 
allusions ou des références qu'il utilise dans ses livres 
contribue souvent au contenu des romans, car les références 
littéraires choisies peuvent compléter et renforcer les thèmes 
des récits. Cependant, le contenu devient souvent difficile à 
comprendre, de sorte qu'il est possible de dire que le lecteur 
de Modiano doit effectivement avoir un côté curieux et être à 
la quête du sens de l'histoire.   La stratégie d'écriture de 
Modiano consiste à reconnaître le pouvoir de la littérature à 
établir des liens. Cette stratégie met l'accent sur le fait que la 
lecture est une entreprise active et partagée, qui fait partie 
intégrante du processus de narration et qui est liée à la 
dimension plus large de la littérature.  

À nos yeux, l'analyse de l'approche de Patrick Modiano 
en matière d'intertextualité révèle trois caractéristiques 
distinctes qui définissent son style d'écriture. Tout d'abord, on 
peut affirmer que Modiano utilise souvent l'intertextualité 
pour s'exprimer. En tant qu'auteur d'autobiographie et 
d'autofiction, comme nous l'avons déjà mentionné, les livres 
sont l'un des éléments déterminants de sa vie, et cela est 
évidemment aussi visible dans ses romans. C'est pourquoi il 
mélange ses histoires avec ce qui a été "déjà dit" pour créer 
des œuvres intertextuelles.  Il est ainsi en mesure de se 
pencher de manière approfondie sur l'identité, la mémoire et 
le contexte historique qu'il aborde souvent dans ses romans. 
Modiano y intègre des références à d'autres écrivains, leur 
donnant ainsi de nouveaux sens. 

Les œuvres de Modiano présentent un large éventail de 
techniques intertextuelles que ce soit des citations directes ou 



 

222 

des formes plus fines telles que les allusions, des références et 
des répétitions thématiques. Cela prouve sa volonté de 
dialoguer avec des textes de différentes époques et de 
différents genres et de réécrire des éléments à partir ses vécus 
par le biais de ces dialogues littéraires. Du point de vue de 
Modiano, le fait d'incorporer des voix extérieures dans son 
récit sert de moyen de découverte de soi. 

Kristeva affirme qu'un texte n'est pas une entité séparée, 
mais qu'il fait partie d'un vaste réseau de textes qui 
s'influencent et dialoguent les uns avec les autres (Kristeva, 
1969, p.85). Cette approche nous permet de reconnaître que 
des écrivains, comme Modiano, imprègnent leurs œuvres de 
fragments de textes qu'ils ont « déjà vu » et « déjà lu » en 
incorporant ces influences dans de nouvelles formes. Il ne 
s'agit pas d'un simple emprunt, mais d'une transformation en 
profondeur dans laquelle les éléments intertextuels sont 
réimaginés et actualisés dans le nouveau texte et cela crée 
ainsi de nouvelles valeurs. Modiano s'engage souvent dans 
les travaux de ses prédécesseurs d'une manière à la fois 
complémentaire et originale. Du point de vue de Modiano, 
nous pouvons dire que la littérature est une entité dynamique 
qui se développe par le biais d'un auto-dialogue. Ce faisant, 
l'acte de création littéraire n'est pas considéré comme une 
démarche individuelle, mais comme un processus de 
collaboration entre tous les ouvrages qui existent déjà. 

Pour saisir toute la profondeur de l'intertextualité 
modianesque, il ne suffit pas d'identifier les sources, il faut 
comprendre les dynamiques et les échanges entre les textes 
qui forment un réseau à travers les cultures et le temps. La 
découverte de ce réseau nous permet de mieux comprendre 
l'univers modianesque comme un discours dynamique et 
perpétuel. 



 

223 

Sophie Rabau affirme que l'intertextualité trouve son 
origine dans la notion de « mimesis » : 

Car la notion de mimesis grecque englobe 
indifféremment l’imitation des livres, l’imitation 
du réel. Se référer au texte, c’est également se 
référer au monde et inversement. Le texte et le 
monde ne sont pas deux entités séparées et l’on 
peut dresser un tableau des équivalances entre la 
littérature et le monde. L’équivalence est d’abord 
directe et littérale :le monde est fait notamment 
de livres, d’écrits plus largement, et la lecture est 
donc un des modes d’appréhension du réel.  De 
manière symétrique, la bibliothèque est 
également un monde au sens où elle est un 
univers concret que l’on peut parcourir. 
L’équivalence directe peut être également plus 
métaphorique : dans ce cas, le monde est 
représenté comme un livre que l’on peut 
déchiffer alors que parcourir le contenu des livres 
qu’elle contient, autant de mondes décrits dont 
les lecteurs sont des explorateurs (Rabau, 2002, p. 
30-31).  

A travers cette idée, nous pouvons dire que le concept 
d'intertextualité dans les écrits de Patrick Modiano peut être 
lié à l'idée ancienne de « mimesis », qui implique l'imitation à 
la fois des textes littéraires et de la réalité qu'ils reflètent. Dans 
l'œuvre de Modiano, la référence à un texte s'engage 
également dans le monde qui brouille les frontières entre la 
littérature et le monde réel qui nous entoure. Pour Modiano, 
l'acte d'écrire ne consiste pas seulement à créer un récit, mais 
aussi à parcourir le paysage intertextuel où le réel et le 
littéraire se croisent et s'influencent continuellement. Dans 
l'univers modianesque, le monde est rempli de livres et la 



 

224 

lecture est un moyen important de comprendre et de 
s'engager dans son environnement. De même, la bibliothèque 
elle-même est un microcosme du monde, un espace physique 
rempli des connaissances et des histoires de nombreuses 
personnes, comme nous l'avons souligné dans la partie 
« cabinet de curiosités ». Les romans de Modiano nous 
invitent donc à entrer dans cette bibliothèque qui est un vaste 
réservoir de textes qui reflète la nature multidimensionnelle 
de la réalité. Le cabinet de curiosités de Modiano, métaphore 
de sa collection de références intertextuelles, représente une 
version miniature du monde lui-même. Ce cabinet n'est pas 
une collection statique mais un espace interactif, chaque 
référence ouvrant des voies vers des expériences et des récits 
différents. Son écriture parcourt ce vaste domaine. 

L'intertextualité dans les romans de Modiano est une 
forme de « mimesis » au sens le plus large, qui ne se contente 
pas d'imiter d'autres textes, mais qui reproduit l'essence de sa 
réalité personnelle comme un auteur d‘autobiographie et 
d’autofiction. Ses œuvres ne se contentent pas de reproduire 
la réalité à travers ses vécus, elles la transforment et la 
transposent, en dialoguant avec le passé littéraire. La 
bibliothèque, le monde et le texte se rejoignent dans l'écriture 
de Modiano, chacun informant et redéfinissant les autres.  

 

4.2.1. Le péritexte littéraire  

Dans le domaine de la théorie de la paratextualité qui 
réfère à tout ce qui entoure le texte principal d'une œuvre 
littéraire par la réception et la perception par le lecteur, tel 
qu'il est décrit dans Palimpsestes de Gérard Genette, on 
distingue deux catégories : le péritexte et l'épitexte. Le 
péritexte fait référence aux éléments qui entourent le texte 
principal. Ces éléments comprennent la présentation 
éditoriale, le nom de l'auteur, les titres et sous-titres, les 



 

225 

dédicaces, les inscriptions, les préfaces, les notes, etc. Ces 
éléments péritextuels servent à encadrer le texte, à fournir aux 
lecteurs un contexte, des explications supplémentaires et un 
éclairage sur les intentions de l'auteur (Montalbetti, 1998, p. 
65). Dans ce contexte, certaines épigraphes et certains titres 
empruntés (parfois tirés de ces épigraphes) par Modiano dans 
ses romans sont ouverts à une telle analyse. La raison en est 
qu’une analyse des épigraphes des romans de Patrick 
Modiano permet de découvrir des éléments qui vont au-delà 
de leurs titres, ceci ouvre ainsi une fenêtre sur les vécus de 
l'auteur et sur les thèmes récurrents qui traversent son œuvre. 
En général, ces épigraphes donnent le ton à ses romans et 
reflètent les thèmes de la mémoire, de la solitude, de la 
mélancolie, de la jeunesse perdue, etc., qui ont marqué dans 
l'œuvre de Patrick Modiano. 

En parcourant l’univers romanesque de Patrick Modiano, 
on remarque son usage fréquent de l'épigraphe littéraire. Ces 
épigraphes minutieusement choisies, qui donnent parfois 
aussi le titre au roman, viennent d'auteurs qui font partie du 
« cabinet de curiosités » de Modiano. Elles ne sont pas de 
simples préludes, par contre elles servent à amplifier son récit 
en harmonisant sa voix avec les voix des écrivains du passé 
en renforçant la dimension thématique de l'œuvre de 
Modiano. 

Dans le même cadre, le choix des titres des romans de 
Modiano est une autre question qui nécessite une attention 
particulière. L'auteur attire l'attention du lecteur et écrit son 
roman en relation avec le contenu en empruntant les titres de 
ses romans aux épigraphes qu'il utilise mais en ajoutant une 
dimension intertextuelle à son propre processus de 
production littéraire en reflétant son cabinet de curiosités 
dans le roman. Le fait d'emprunter les titres des romans à 
partir des épigraphes choisies est une stratégie intentionnelle 



 

226 

et révélatrice. Cette stratégie permet d'impliquer 
immédiatement le lecteur, en établissant un contexte pour le 
récit à venir et en enrichissant l'anticipation du lecteur quant 
aux thèmes qui seront explorés dans le roman. En outre, cette 
technique confère aux titres de Modiano une riche dimension 
intertextuelle, puisqu'ils font écho aux voix littéraires qui ont 
influencé son cabinet de curiosités. De la sorte, la coexistence 
des épigraphes, des titres et du développement thématique 
dans les romans de Modiano révèle une composition 
harmonieuse. Cela montre son talent à intégrer ses 
inspirations intertextuelles dans le cadre de ses récits. 

Modiano choisit le titre Un pedigree pour son roman 
autobiographique. Ce titre est un exemple d’un « déjà-dit ». 
Car  Un pedigree  est une œuvre autobiographique de l'auteur 
belge Georges Simenon publiée en 1948. Dans ce roman, 
Simenon offre un portrait de ses premières années à Liège en 
Belgique. Il décrit sa vie depuis l'aube du vingtième siècle 
jusqu’à la Première Guerre mondiale (Delcourt, Delcourt-
Angélique 2006, p. 799). On peut donc dire que Modiano s'est 
inspiré de Georges Simenon pour son roman 
autobiographique Un pedigree. Né à la fin de la Deuxième 
Guerre mondiale, Modiano, comme Georges Simenon, décrit 
ses vécus de sa prime jeunesse dans le roman en question. 

L’auteur se réfère à Tourgueniev pour choisir le titre de 
son roman De si braves garçons à travers son épigraphe tirée 
du même roman « Un si brave garçon ! TOURGUENIEVLe Pré 
Béjine » (Modiano, 1982 , p. 3). Tout au long de ce roman, le 
narrateur pourrait bien être Modiano lui-même. Car, dès le 
début, on découvre qu'il est le père de deux filles et à la fin du 
récit, son prénom Patrick, est dévoilé. L'histoire commence et 
se termine par des références à son titre, en commençant par 
une citation de Tourgueniev (...Un si brave garçon !) et en 



 

227 

terminant par « Nous étions de si braves garçons… » (Modiano, 
1982, p. 217). 

Les quatorze chapitres de ce roman se déroulent comme 
des histoires liées les unes aux autres autour d'un personnage 
central, le narrateur. Modiano y crée une autofiction à partir 
des histoires d'un groupe d'amis qu'il a connus pendant son 
adolescence dans un pensionnat. Bruno Blanckeman souligne 
que ce récit aborde le thème de la jeunesse disparue et son 
titre est une ironie : « De fait, ce roman dont le titre constitue à lui 
seul une antiphrase s'ouvre comme l'évocation tourmentée du pays 
d'enfance, se poursuit comme la visite guidée d'une galerie de 
névroses et s'achève au seuil de la folie collective» (Blanckeman, 
2009, p. 37). 

L'auteur s'inspire de Stefan George pour intituler son 
roman Du plus loin de l'oubli comme l’a souligné dans 
l’épigraphe : « Du plus loin de l’oubli… Stefan George » 
(Modiano, 1995, p. 3). Comme vu, le roman commence par un 
élément intertextuel en s'inspirant des vers de Stefan George. 
Denis Cosnard souligne que Modiano reflète les thèmes de 
chefs littéraires Baudelaire car Stefan George traduit des 
œuvres de Baudelaire donc il a adopté une démarche 
thématique similaire (Cosnard, 2011, p.199). Il s’avère que les 
rues de Paris sont un symbole d'inspiration pour Baudelaire. 
Les personnages rencontrés dans les rues occupent une place 
importante dans les poèmes du poète. Baudelaire évoque les 
scènes et les expériences qu'il observe en se promenant dans 
les rues de Paris en faisant ressentir au lecteur l'atmosphère 
de la ville. A l'instar de ce que faisait Baudelaire, Modiano 
raconte dans ce roman autofictif l’histoire d’un narrateur-
personnage qui tente de reconstituer les souvenirs de sa 
jeunesse à Paris avec « Jacqueline », « Gérard Van Bever » et 
d'autres personnages. En recherchant les traces du passé, la 
mémoire du narrateur devient de temps en temps floue et 



 

228 

incertaine. Cette ambiguïté est un thème commun aux œuvres 
de Modiano et permet au lecteur de participer aux processus 
de mémoire et d'oubli du narrateur. On peut donc dire que 
Modiano, en empruntant le titre de Stéfan George, fait aussi 
des références à l'œuvre de Spleen de Paris Baudelaire. 

Compte tenu de ces trois exemples, on constate que la 
dimension intertextuelle dont Modiano fait preuve dans ses 
romans peut partir des titres et des épigraphes qu'il choisit 
pour ses romans. Ce choix conscient de l'auteur montre une 
analogie avec les auteurs auxquels il se réfère en termes de 
contenu de ses romans. Il ne fait aucun doute que ces auteurs 
ont influencé sa vie et ont fait partie de son cabinet de 
curiosités. Dialoguer avec ces auteurs, qui l'ont influencé, 
comme une autre voix dans ses romans, lui permet d'établir 
un dialogue avec ses vécus.  En effet, ce genre de citations et 
de références lui permet d'être toujours en relation avec son 
passé et ses vécus. 

 

4.2.2. Les citations et les références littéraires  

La réputation de Patrick Modiano en tant qu'écrivain 
intertextuel est largement due à sa faculté à intégrer des 
références littéraires dans son œuvre. Cette partie présente 
donc une analyse plus large des références littéraires qui 
traversent les romans de Modiano. Il convient de noter que 
ces références concernent toute l'œuvre de l'auteur, depuis 
son premier roman jusqu'à son dernier ouvrage. Ce faisant, 
l’objectif de Modiano est de donner à ses romans une qualité 
polyphonique en citant une grande variété d'auteurs et de 
poètes issus de son « cabinet de curiosités » personnel. 

En analysant des exemples de ces pratiques 
intertextuelles, il faut reconnaitre la diversité de l'approche de 
Modiano :  l'auteur peut citer des titres de livres, citer 
directement des passages, insérer des poèmes dans 



 

229 

différentes langues ou faire des allusions explicites à 
différents auteurs. Ce principe d'intertextualité, est présent 
dans tout le parcours de Modiano et souligne son rôle 
important, son esthétique littéraire. Le fait qu'il rassemble 
consciemment des textes et des citations importants qui ont 
eu un impact durable sur sa vie ne définit pas seulement son 
style d'écriture, mais révèle également une relation profonde 
et personnelle avec le monde littéraire. 

On peut suggérer que le premier roman de Patrick 
Modiano, La Place de l'étoile, est un prototype à la lumière des 
relations intertextuelles qui se poursuivent dans toute l'œuvre 
littéraire de l'auteur. Ce roman réunit de manière 
exceptionnelle des éléments autobiographiques et un récit sur 
la recherche de l'identité. La richesse intertextuelle du roman 
permet de renforcer le thème de l'identité de l'auteur et 
d'enrichir les diverses strates narratives. C'est ainsi que le 
lecteur assiste à une lecture aux multiples dimensions. En 
d'autres termes, les références de Modiano à des autres 
œuvres littéraires servent non seulement de base, mais aussi 
de miroir où se reflète le voyage du protagoniste à travers les 
questions d'identité. On pourrait dire que ce roman est une 
œuvre d’autofiction dans laquelle l'intertextualité, à travers 
les pastiches et les parodies, joue un rôle majeur. Modiano 
utilise les voix d'auteurs tels que Céline et Proust pour donner 
vie à Raphaël Schlemilovitch qui est à la recherche de son 
identité dans un monde marqué par l'antisémitisme. En tant 
que personnage halluciné, Raphaël prend plusieurs identités 
imaginaires afin de refléter la lutte qu'il mène pour définir son 
identité.  

Comme nous venons de le mentionner, dans La Place de 
l'Étoile, Patrick Modiano ne cesse de citer Proust et Céline, 
non seulement en se référant à leurs œuvres, mais aussi en les 
pastichant, en les transformant en personnages et, parfois, en 



 

230 

réinterprétant audacieusement leurs créations (Decout, 2011, 
p. 48-62). Cette approche est sans doute le moyen le plus 
efficace pour Modiano d'assimiler leurs idées, d'en extraire 
l'essentiel et de transposer plus librement leurs influences. 
C'est ainsi que ce premier roman s'impose comme un « chef-
d'œuvre ». 

Le docteur ne me pardonnait pas mon Bardamu 
démasqué que je lui avais envoyé de Capri. Je 
révélais dans cette étude mon émerveillement de 
jeune juif quand, à quatorze ans, je lus d'un seul 
trait Le Voyage de Bardamu et Les Enfances de Louis-
Ferdinand. Je ne passais pas sous silence ses 
pamphlets antisémites, comme le font les bonnes 
âmes chrétiennes. J'écrivais à leur sujet : « Le 
docteur Bardamu consacre une bonne partie de 
son œuvre à la question juive. Rien d'étonnant à 
cela : le docteur Bardamu est l'un des nôtres, c'est 
le plus grand écrivain juif de tous les temps. Voilà 
pourquoi il parle de ses frères de race avec 
passion. Dans ses Œuvres purement 
romanesques, le docteur Bardamu rappelle notre 
frère de race Chaplin, par son goût des petits 
détails pitoyables, ses figures émouvantes de 
persécutés... La phrase du docteur Bardamu est 
encore plus “juive” que la phrase tarabiscotée de 
Marcel Proust : une musique tendre, larmoyante, 
un peu raccrocheuse, un tantinet cabotine... » Je 
concluais : « Seuls les juifs peuvent vraiment 
comprendre l'un des leurs, seul un juif peut 
parler à bon escient du docteur Bardamu 
(Modiano, 1968, p. 15). 

Modiano se réfère à Céline, notamment à travers le 
personnage de Bardamu dans Voyage au bout de la nuit. À 



 

231 

travers son personnage « Schlemilovitch », Modiano critique 
et se moque de l'antisémitisme de Céline. En parodisant les 
œuvres de Céline comme Voyage au bout de la nuit et Mort à 
crédit, Modiano condamne Céline en tant qu'écrivain 
scandaleux. Il s’avère que Céline, malgré sa réputation, a écrit 
de nombreux pamphlets antisémites, que Modiano utilise 
pour attirer l'attention du lecteur et susciter sa colère. Pour 
cette raison, Modiano décrit La Place de l'étoile comme un 
pastiche de pamphlet qui imite et ridiculise les deux romans 
importants de Céline en dévoilant son discours antisémite. 
Modiano y intègre également des références à Marcel Proust, 
dont il se moque tout en lui rendant hommage (Nordholt, 
2005, p.5). Cela reflète la lutte de Modiano pour trouver sa 
place dans la littérature en se confrontant à des figures 
littéraires majeures telles que Céline et Proust. 

Tout au long de ce roman, l'auteur continue à faire de 
nombreuses références à l'antisémitisme à travers les auteurs 
auxquels il se réfère. Comme on peut le voir dans l’extrait, 
l’auteur cite des noms d'auteurs qui ont écrit sur ce sujet afin 
de renforcer ce contenu antisémite. En mélangeant et en 
intégrant les voix de Barrès, Zola et Déroulède à la sienne, 
Modiano renforce son discours par des références 
intertextuelles : 

La France, elle, ne voulait pas du juif Alfred 
Dreyfus. Alors il l'avait trahie, comme on se 
venge d'une femme méprisante aux éperons en 
forme de fleurs de lis. Barrès, Zola et Déroulède 
ne comprirent rien à cet amour malheureux 
(Modiano, 1968, p. 16). 

En mélangeant et en intégrant les voix de Barrès, Zola et 
Déroulède à la sienne, Modiano renforce son discours par des 
références intertextuelles. Paul Déroulède, poète, 
dramaturge, romancier et militant politique français, a fait de 



 

232 

nombreuses déclarations antisémites et s'en est servi pour 
mobiliser les masses. À l’Assemblée, il était connu pour 
évoquer le thème du « Juif capitaliste malhonnête » et, avec 
Barrès, il a critiqué le général Boulanger pour son rejet de 
l'antisémitisme. Maurice Barrès était une figure importante 
du nationalisme français, à la fois en tant qu'écrivain et en tant 
qu'homme politique (Wikipédia). En revanche, Émile Zola a 
adopté une position différente : il a défendu Alfred Dreyfus 
pendant l'Affaire Dreyfus et s'est opposé aux sentiments 
nationalistes de Déroulède et de Barrès, qui ont défendu le 
nationalisme français. En intégrant ces figures historiques et 
littéraires dans son récit, Modiano ne décrit pas simplement 
des événements ou n'invoque pas des noms ; il entre dans un 
dialogue plus profond avec le passé. Cette intertextualité sert 
non seulement à situer le roman dans un cadre historique et 
idéologique particulier, mais aussi à révéler les liens entre le 
nationalisme, l'antisémitisme et le discours intellectuel en 
France. La juxtaposition de ces différentes perspectives dans 
le roman reflète la nature multidimensionnelle des idées et 
des conflits qui reflètent les thèmes de l'histoire et de l'identité 
au centre de l'œuvre de Modiano. 

Pour ma part, j'ai décidé d'être le plus grand 
écrivain juif français après Montaigne, Marcel 
Proust et Louis-Ferdinand Céline. J'étais un vrai 
jeune homme, avec des colères et des passions. 
Aujourd'hui, une telle naïveté me fait sourire. Je 
croyais que l'avenir de la littérature juive reposait 
sur mes épaules. Je jetais un regard en arrière et 
dénonçais les faux jetons : le capitaine Dreyfus, 
Maurois, Daniel Halévy. Proust me semblait trop 
assimilé à cause de son enfance provinciale, 
Edmond Fleg trop gentil, Benda trop abstrait : 
Pourquoi jouer les purs esprits, Benda ? Les 



 

233 

archanges de la géométrie ? Les grands 
désincarnés ? Les juifs invisibles ?  

Il y avait de beaux vers chez Spire :  

O chaleur, ô tristesse, ô violence, ô folie,  

Invincibles génies à qui je suis voué,  

Que serais-je sans vous ? Venez donc me défendre  

Contre la raison sèche de cette terre heureuse...  

Et encore :  

Tu voudrais chanter la force, l'audace,  

Tu n'aimeras que les rêveurs désarmés contre la vie  

Tu tenteras d'écouter les chants joyeux des paysans,  

Les marches brutales des soldats, les rondes gracieuses 
des fillettes  

Tu n'auras l'oreille habile que pour les pleurs... 
(Modiano, 1968, p. 39-40) 

Modiano cite dans cet extrait les noms d'un certain 
nombre d'auteurs. En ce qui concerne ces auteurs, ils ont un 
point commun : ils sont tous d'origine juive. L'auteur y 
parodie ironiquement le fait que ces écrivains d'origine juive 
n'ont pas traité le problème de l'antisémitisme autant qu'ils 
l'auraient dû. Par exemple, malgré son origine juive, André 
Maurois a collaboré avec le gouvernement de Vichy. Daniel 
Halévy, écrivain historique d'origine juive, également ami de 
Marcel Proust, a d'abord été favorable à Dreyfus, puis il a 
soutenu le gouvernement de Vichy et a adopté une attitude 
d'extrême-droite. De même, il critique Julien Benda, autre 
écrivain et philosophe d'origine juive, qui, bien que favorable 
à Dreyfus et opposé au gouvernement de Vichy, souligne que 
son œuvre est restée abstraite. Modiano fait donc référence 
aux idées de ces écrivains en créant ainsi une autre parodie à 
l'arrière-plan du roman. 



 

234 

Après avoir fait une parodie des pensées de tous ces 
auteurs à travers ces références, Modiano cite le poème 
d'André Spire. Spire, écrivain juif, a joué un rôle activiste en 
prenant parti pour les Juifs. De ce fait, en citant le poème de 
Spire, l'auteur fait référence à la pensée de certains écrivains 
antisémites de l'arrière-plan. Par conséquent, Modiano reflète 
de nouveau la question des Juifs dans son roman par le biais 
de réseaux intertextuels. 

Grâce à cet engagement intertextuel avec des figures de 
la littérature française, Modiano évoque le conflit interne du 
narrateur concernant son identité et sa place dans la tradition 
littéraire. Cela reflète les préoccupations thématiques plus 
larges de Modiano concernant l'identité et les rapports entre 
l'histoire personnelle et l'histoire collective.  

Dans les pages suivantes du roman, l'auteur se réfère à 
Kafka et à Henri Heine qui sont juifs et pense que leurs 
pensées sont plus solidaires que celles des auteurs qu'il a cités 
précédemment. 

Vers l'est on rencontrait de plus fortes 
personnalités : Henri Heine, FranzKafka... 
J'aimais le poème de Heine intitulé Doña 
Clara :en Espagne, la fille du grand inquisiteur 
tombeamoureuse d'un beau chevalier qui 
ressemble à saint Georges. « Vous n'avez rien de 
commun, avec les mécréants juifs », lui dit-elle. 
Le beau chevalier lui révèle alors son identité : 

Ich, Señora, eur Geliebter,  

Bin der Sohn des vielbelobten  

Grossen, schriftgelehrten Rabbi 



 

235 

Israel von Saragossa (Modiano, 1968, p. 40-41)10  

Dans ce passage, le narrateur évoque les figures littéraires 
telles que Heinrich Heine et Franz Kafka. Heinrich Heine, 
poète juif allemand, est connu pour son poème "Doña Clara", 
que le narrateur emprunte avec intérêt. Ce poème raconte 
l'histoire de la fille du Grand Inquisiteur d'Espagne qui tombe 
amoureuse d'un chevalier ressemblant à Saint-Georges. 
Lorsqu'elle lui fait remarquer qu'il n'a rien en commun avec 
les « Juifs incrédules », le chevalier lui révèle qu'il est le fils du 
« très loué et très savant rabbin Israël de Saragosse ». Le 
poème de Heine souligne les thèmes de l'identité, de l'amour 
et des préjugés religieux (Nerval, 1848, p. 225). Il évoque 
l'ironie et la tragédie de l'antisémitisme : le chevalier vénéré 
est lui-même juif, ce qui remet en question les préjugés de la 
fille de l'inquisiteur. 

En faisant référence à ce poème, le narrateur s'engage 
dans l'histoire de l'assimilation et de l'identité juives, en 
particulier dans le contexte de l'histoire de l'Europe avec ses 
populations juives. Il aborde également le motif de l'identité 
cachée ou erronée, qui est également un thème courant dans 
l'œuvre de Kafka. 

Ce passage semble être une méditation sur l'héritage 
littéraire juif, examinant comment les écrivains juifs ont 
abordé les thèmes de l'identité, de l'appartenance et de 
l'altérité. La référence à ces auteurs suggère une lignée de 
pensée et de littérature juives que le narrateur admire et sur 
laquelle il cherche à s'aligner ou à s'inspirer dans sa propre 
quête d'identité littéraire. C'est un clin d'œil au pouvoir 
durable de la littérature de transcender les frontières et de 
réfléchir aux complexités de l'identité culturelle et religieuse. 

 
10 « Moi, votre amant, Senora, je suis le fils du docte et glorieux don Isaac-
Ben-Israël, grand rabbin de la synagogue de Saragosse. » (La traduction du 
poème/ Wikisource). 



 

236 

Cette exploration intertextuelle ajoute une dimension de 
profondeur au récit en positionnant le narrateur dans une 
riche tradition d'intellectualisme et d'expression artistique 
juive. En même temps, ils sont confrontés aux réalités sévères 
de l'antisémitisme historique et à son impact sur l'identité 
personnelle et culturelle. 

Nous avons traversé la place Vendôme, bras 
dessus bras dessous. Mon père chantait des 
fragments de Bagatelles pour un massacre, d'une 
très belle voix de basse. Je pensais aux mauvaises 
lectures que j'avais faites dans mon enfance. 
Notamment cette série des Comment tuer votre 
père, d'André Breton et de Jean-Paul Sartre 
(collection « Lisez-moi bleu ) (Modiano 1968 : 48) 

Dans cet exemple, le narrateur-personnage se promène 
avec son père, qui chante des parties de « Bagatelles pour un 
massacre » sur la place Vendôme. C’est une œuvre de Louis-
Ferdinand Céline connue pour son contenu polémique et 
antisémite.  A nos yeux, ce choix très provocateur de la 
chanson du père est plein de réflexions historiques et 
personnelles. Les pensées du narrateur se tournent ensuite 
vers la lecture dans son enfance, notamment la série 
« Comment tuer son père » d'André Breton et Jean-Paul Sartre. 
Cependant, comme il n'existe pas d'ouvrage connu de Breton 
ou de Sartre portant ce titre, il convient de dire que la 
référence de Modiano est une auto-référence à ses vécus par 
cette invention littéraire. Comme nous l'avons déjà 
mentionné, le père de Modiano, Albert Modiano, était 
d'origine juive et aurait travaillé avec des collaborateurs. 
Nous pouvons dire que l'auteur, en se demandant pourquoi 
son père agissait comme cela, a tenté de le critiquer par cette 
référence. Ici, le fait que son père ait chanté Bagatelles pour un 
massacre correspond au fait que Céline soit juive et qu'il ait écrit 



 

237 

une œuvre antisémite. La raison pour laquelle l'auteur a 
choisi Sartre et Breton comme auteurs pour sa lecture de 
« Comment tuer votre père » peut être considérée comme le fait 
que les deux auteurs écrivent sur des questions 
existentialistes. Dans l'ensemble, ce roman La place de l’étoile 
est riche en références et citations littéraires et historiques. La 
richesse des références intertextuelles dans le premier roman 
de l'auteur établit également le statut de Modiano en tant 
qu'écrivain avec une voix intertextuelle dès le début. 

Dans Un cirque passe, Modiano raconte l'histoire d'un 
jeune homme, Jean, qui rencontre Gisèle et les événements qui 
se déroulent lorsqu'ils commencent à vivre ensemble. Ce 
faisant, l'auteur incorpore souvent ses vécus dans ce roman 
d'autofiction. Modiano y utilise fréquemment des références 
littéraires.  

Le seul livre qu’il avait emporté pour ce voyage, 
s’appelait La Chasse à courre. Il me l’avait 
recommandé à plusieurs reprises, car l’auteur y 
faisait allusion à notre appartement où il avait 
habité vingt ans auparavant. Quelle drôle de 
coïncidence… La vie de mon père, à certaines 
périodes, n’avait-elle pas ressemblé à une chasse 
à courre dont il aurait été le gibier ? Mais jusque-
là, il avait réussi à semer les chasseurs. Nous 
étions face à face devant nos espressos. Il fumait 
en gardant sa cigarette au coin des lèvres. Il me 
parlait de mes « études » et de mon avenir. Selon 
lui, c’était très intéressant de vouloir écrire des 
romans comme j’en avais l’intention mais il était 
plus prudent d’obtenir quelques « diplômes ». Je 
restais muet, à l’écouter. Les termes « diplômes », 
« situation stable », « métier », prenaient un son 
étrange dans sa bouche. Il les prononçait avec 



 

238 

respect et une certaine nostalgie. Au bout d’un 
instant, il s’est tu, il a soufflé un nuage de fumée 
et il a haussé les épaules. Nous n’avons plus 
échangé une parole jusqu’au moment où il est 
entré dans le wagon et s’est penché par la vitre 
baissée. J’étais resté sur le quai.— Grabley 
habitera dans l’appartement[…]( Modiano, 
1994, p. 16) 

Dans ce passage, la présence du roman de Maurice Sachs 
"La Chasse à courre" est un élément référentiel. Car ce roman 
est symboliquement significatif dans le contexte du passage. 
La vie du père est métaphoriquement comparée à un animal 
chassé lors d'une course-poursuite et ceci suggère le 
sentiment d'être poursuivi ou de fuir quelque chose. Cette 
métaphore est liée à des thèmes tels que la recherche 
d'identité et l'effort d'échapper à son passé ou de l'accepter, 
qui sont fréquemment soulignés dans l'œuvre de Modiano 
pour son père Albert Modiano. Comme vu, Modiano y mêle 
des éléments autobiographiques dans un récit autofictif. La 
référence faite au roman de Maurice Sachs crée un lien 
intertextuel qui renforce l'introspection sur les liens familiaux. 
Dans ce roman, Modiano, comme il le fait habituellement, se 
penche sur ses propres souvenirs. Le souvenir qu'il évoque se 
déroule dans un chalet de chasse avec son père et ses « 
mystérieux » amis. En racontant ce souvenir, Modiano note 
que son père ne se sentait pas en sécurité en présence de ces 
amis, qu'il se sentait comme une proie. C'est pourquoi 
Modiano fait référence au titre du livre La chasse à courre. 

Il établit ainsi un lien intertextuel qui convient au contenu 
du paragraphe dans lequel il décrit le souvenir de son père. 
On peut aussi dire que l'auteur souligne que Maurice Sachs a 
un point commun avec la vie de son père, car Maurice Sachs, 



 

239 

tout comme Albert Modiano, fait du marché noir, divers 
trafics et travaille pour la Gestapo. 

Dans Des inconnues, Modiano raconte l'histoire de trois 
jeunes femmes, Ingrid Teyrsen, Jacqueline Beausergent et 
Rigaud, et leurs vécus et leurs disparitions. Alors que ces 
femmes parcourent les rues de Paris, chacune à sa manière, 
elles sont en fait à la recherche de leur identité en se penchant 
sur leur passé. Modiano, à travers les vécus de ces femmes, 
traite de ses vécus et de ses disparitions dans le passé en y 
ajoutant ses traits autobiographiques. Modiano y poursuit 
son voyage dans l'intertextualité en insérant des références 
littéraires. 

Dans la rue Royale, la tête me tournait, à cause du 
cognac et de tout ce qu'il m'avait dit sur mon 
père. Une tête brûlée. À vingt ans, il faisait les 
quatre cents coups. Il a continué pendant la 
guerre. Le maquis. Après, il n'a pas pu s'adapter. 
Ce n'était pas son genre, la vie tranquille. Un 
trafic d'or à la frontière suisse. Les femmes. Les 
coups de cafard. Il récitait toujours le même 
poème :  

Je me souviens/Des jours anciens... « Et ton père, 
chaque fois qu'il nous serrait la main, avait 
l'habitude de dire en plaisantant : "Toujours cinq 
doigts ?" » Il y a eu aussi l'époque du garage des 
Balmettes... Les mots se bousculaient et je ne 
savais pas grand-chose de plus, sauf que mon 
père avait marché dans les mêmes rues que moi 
(Modiano, 1999, p. 64).  

La référence de Patrick Modiano au poème Je me souviens 
/ Des jours anciens est une référence aux premiers vers de la 
Chanson d'automne de Paul Verlaine. Il faut noter que ce 
poème est marqué par un sentiment de mélancolie et de 



 

240 

nostalgie ayant un thème qui se retrouve dans une grande 
partie de l'œuvre de Modiano. Le poème évoque le temps qui 
passe et le sentiment de la perte qui l'accompagne en reflétant 
les pensées nostalgiques. Cependant, Modiano reprend dans 
son roman ces vers de Verlaine citée par son père lorsqu'il 
évoque dans cet extrait un souvenir de son père. On peut dire 
que la citation du poème de Verlaine, comme dans le cas du 
père du narrateur, renvoie à un souvenir précis d'un passé 
plein d'action et de risque. En intégrant le poème de Verlaine 
dans ce récit, Modiano fait des références qui caractérisent ses 
vécus.  Par cette citation, l'auteur souligne qu'il se souvient 
toujours des jours dont il ne veut pas se remémorer.  

Je ne m'étais pas aperçue que je suivais l'avenue 
d'Albigny et que j'avais dépassé la Préfecture. Je 
marchais tout droit devant moi et il avait 
commencé à pleuvoir. Je me souviens des jours 
anciens. Il faudrait que j'apprenne ce poème 
(Modiano, 1999, p. 65). 

Quand le narrateur marche dans les rues de Paris, il cite 
à nouveau ce poème. Il indique ainsi que son passé le poursuit 
toujours.   

Après tout, pour mieux comprendre un père 
inconnu, il faut essayer de marcher sur ses traces 
et de refaire les mêmes gestes que lui. Sur les 
photos, mon père était souvent avec une femme, 
mais ce n'était jamais ma mère.  Le soir, j'ai 
commencé à lire les livres qu'il avait lus, 
puisqu'ils étaient dans la mallette :  

La rue du Chat-qui-pêche  

La vie de Mermoz  

Manuel d'alpinisme     

Manuel de camouflage  



 

241 

Et un petit livre vert pâle : Anthologie des poètes du 
XIXe siècle, où il avait souligné deux vers : « Je me 
souviens/Des jours anciens... », mais je n'en 
savais pas plus long sur lui (Modiano, 1999, p. 
86). 

Dans les pages suivantes du roman, l'auteur cite une 
dernière fois les mêmes vers tirés d'une anthologie. L'auteur, 
qui découvre certaines des lectures de son père, insiste à 
nouveau sur le même vers en citant les titres de plusieurs 
ouvrages. En somme, ce lien intertextuel permet au lecteur de 
mieux comprendre le narrateur, les personnages et leurs 
émotions. Il renforce donc le sentiment de nostalgie et 
d'introspection qui caractérise une grande partie de l'œuvre 
de Modiano. Dans le roman autobiographique Un pedigree, 
Modiano maintient la dimension intertextuelle à travers de 
nombreuses références littéraires. Cet auteur bibliophile 
commence par donner une liste des premières lectures qu'il a 
faites dans sa vie. Compte tenu de ce roman, on remarque que 
Modiano recourt à un usage intertextuel un peu différent par 
rapport aux autres romans. 

Premières lectures : Le Dernier des Mohicans 
auquel je ne comprends rien mais que je continue 
à lire jusqu’à la fin. Le Livre de la jungle. Les 
contes d’Andersen illustrés par Adrienne Ségur. 
Les Contes du chat perché (Modiano, 2005, p. 35). 

Lorsque Patrick Modiano fait référence à ses premières 
lectures, il indique son bagage littéraire qui vient de son 
cabinet de curiosités.  

Parmi toutes les lectures que j’ai faites en ce 
temps-là (Jules Verne, Alexandre Dumas,Joseph 
Peyré, Conan Doyle, Selma Lagerlöf, Karl May, 
Mark Twain, James Oliver Curwood, Stevenson, 
Les Mille et Une Nuits, la comtesse de Ségur, Jack 



 

242 

London) je garde un souvenir particulier des 
Mines du roi Salomon et de l’épisode où le jeune 
guide dévoile sa véritable identité de fils de roi. 
Et j’ai rêvé sur deux livres à cause de leurs titres : 
Le Prisonnier de Zenda et Le Cargo du mystère 
(Modiano, 2005, p. 40). 

Dans ce passage, l'auteur-narrateur-personnage Modiano 
évoque un paysage littéraire très varié qu'il a parcouru au 
cours de son apprentissage, en se référant à des auteurs dont 
les œuvres présentent une grande diversité de genres et de 
thèmes. Cependant, l'auteur y attire l'attention du lecteur sur 
l'épisode où se révèle la véritable identité d'un « jeune 
guide ». La raison pour laquelle l'auteur se concentre sur cet 
épisode tient au fait qu'il a un problème d'identité.  Le 
problème d'identité de Modiano commence par le fait qu'il se 
demande toujours qui est vraiment son père, à la fois à cause 
des affaires louches de son père sous de fausses identités. En 
outre, ce problème se pose également à l'auteur, qui ne se sent 
appartenir à nulle part. L'auteur fait ressentir au lecteur ce 
problème identitaire par le biais du « guide » auquel il se 
réfère. On remarque que les références intertextuelles dans 
l'œuvre de Modiano ne sont pas de simples noms glissés dans 
le texte, mais qu'elles font partie intégrante de la vie de 
l’auteur.  

Malheureusement, les lectures sont surveillées. 
En 1962, je serai renvoyé quelques jours pour 
avoir lu Le Blé en herbe. Grâce à mon professeur 
de français, l’abbé Accambray, j’obtiendrai la 
permission « spéciale » de lire Madame Bovary, 
interdit aux autres élèves. J’ai gardé l’exemplaire 
du livre où il est écrit : « Approuvé - Classe de 
seconde » avec la signature du chanoine Janin, le 
directeur du collège. L’abbé Accambray m’avait 



 

243 

conseillé un roman de Mauriac, Les Chemins de 
la mer, qui m’avait beaucoup plu, surtout la 
fin — au point de me souvenir encore 
aujourd’hui de la dernière phrase : « … comme 
dans les aubes noires d’autrefois. » Il m’avait fait lire 
aussi Les Déracinés (Modiano, 2005, p. 69). 

Dans les pages suivantes du roman, Modiano continue à 
raconter ses expériences et sa passion de lecture de son 
enfance. En citant la dernière phrase de Chemins de la mer de 
François Mauriac souligne un voyage vers le passé. La 
référence littéraire de Modiano est toujours associée au thème 
du passé. Comme nous l'avons déjà mentionné, Modiano est 
un écrivain qui ne veut pas vraiment se souvenir de son passé. 
Car pour lui, le passé est l'accumulation des malheurs de ses 
vécus. Cependant, il ouvre toujours une porte qui ouvre vers 
le passé par l'intermédiaire de ses citations tirées de ses 
lectures, mais il ne veut pas passer par cette porte. 

Par conséquent, les références littéraires que Modiano 
utilise dans chacun de ses romans visent à enrichir l'art de 
l'écriture, à souligner les thèmes qu'il traverse et à utiliser les 
noms des œuvres qu'il cite ou des personnages de ces œuvres. 
Cette approche permet au lecteur de traverser un labyrinthe 
mystérieux pour accéder à ces thèmes. En analysant ces 
exemples, les discours polyphoniques qui se cachent derrière 
les romans de Modiano se fondent dans son propre discours. 
On pourrait dire que ces exemples abordés montrent de 
nouveau que Modiano est un écrivain habile qui transpose ses 
connaissances littéraires venant de son cabinet de curiosités 
dans ses romans. Ce faisant, il devient un écrivain 
intertextuel. En matière de création littéraire, Patrick 
Modiano construit une riche mosaïque de motifs 
intertextuels, mêlant harmonieusement des éléments de sa 
vie, des recherches intellectuelles, des événements historiques 



 

244 

importants et parfois, des références littéraires. Cette 
approche enrichit ses romans, invitant les lecteurs à entrer 
dans un labyrinthe narratif où l'engagement intertextuel 
transcende la simple décoration stylistique pour devenir un 
thème central fondé sur une réflexion autobiographique. 

 

4.3. L’AUTOREMINISCENCE INTERTEXTUELLE11  

Modiano a un talent particulier pour parcourir les 
passages temporels entre le passé et le présent dans ses 
œuvres en plongeant souvent dans un univers de nostalgie. 
Cette nostalgie s’exprime comme un élément central de son 
corpus émergeant de manière récurrente par le biais 
d'évocations de son passé personnel. Cette démarche ouvre la 
voie à une forme unique de dialogue autoréférentiel au sein 
de ses textes. Cette dynamique semble refléter le concept 
d'intratextualité, tel que le définit Gérard Genette et d'autres 
théoriciens importants de l'intertextualité dans le cadre de la 
narratologie. Nous avons donc choisi d'employer le terme 
d' « auto-réminiscence » en référence à l'apport théorique de 
Gérard Genette. L'objectif de cette partie est donc de mener 
une analyse intratextuelle de texte à texte par le biais du terme 
d'auto-réminiscence, en s'appuyant sur les romans intitulés 
Villa triste, Vestiaire de l'Enfance, Un cirque passe, Du plus loin de 
l'oubli, Accident Nocturne, Danseuse de Patrick Modiano.  

Dans l'univers littéraire de Patrick Modiano, les 
références intratextuelles émergent comme une clé de 
répartition et se manifestent par des motifs et des thèmes 
récurrents qui sont très minutieusement tissés dans les récits. 
Ces éléments sont en quelque sorte des lignes de continuité 
qui traversent l'œuvre de Patrick Modiano. Ainsi, un riche 

 
11 Voir à ce propos, Akın, H. M. « L’autoréminiscence Intertextuelle Dans 
Vestiaire de l’Enfance et Du plus loin de l’oubli de Patrcik Modiano » .Yeni 
Türk Edebiyatı Araştırmaları, 14(28), 131-156. 



 

245 

dialogue intratextuel s'établit entre les différents romans de 
l'auteur. Alors que nous nous plongeons dans le labyrinthe de 
la prose de Modiano, nous rencontrons ces éléments répétitifs 
dont chacun est un repère. Ces éléments servent à mettre en 
lumière le parcours d'une histoire à l'autre et à les lier dans un 
ensemble cohérent. 

Ces motifs et ces thèmes ne servent pas seulement de 
figures de style, mais de points de passage essentiels à travers 
lesquels il aborde les thèmes telles que la mémoire, l’identité 
et le temps. Ils agissent comme des repères et guident le 
lecteur tout au long de ses romans, des rues obscures de Paris 
à la nature éphémère des souvenirs en passant par la quête de 
la réalité. 

Ces références intratextuels constituent le lien qui unit 
l'ensemble de l'œuvre de Modiano. Ils représentent à la fois 
un enjeu et une clé pour comprendre la profondeur et les 
dimensions de l’intertextualité sur les vécus de l’auteur. À 
travers ce réseau de thèmes et de motifs reliés entre eux, 
Modiano ne construit pas seulement une voix narrative 
distincte, mais invite également le lecteur à un dialogue 
réflexif avec le passé, le présent et les liens entre eux.  

Ses œuvres jouent le rôle d'un instrument de résurgence 
de souvenirs fragmentés en évoquant une intertextualité 
subconsciente ou des répercussions mnémoniques et en 
reliant directement ses vécus à sa production littéraire. Cet 
effet est obtenu grâce à diverses stratégies liées à la narration 
dans l'œuvre de Modiano. Par exemple, la recherche des 
traces du passé, souvent liée à une figure féminine, est mise 
en scène par Modiano, qui se positionne en tant que 
personnage de roman ou un agent, selon le modèle théorique 
de Julien Greimas. Grâce à ce parcours intertextuel, le lecteur 
entraine dans le récit et devient co-participant de cette quête 
réflexive du passé avec le protagoniste. 



 

246 

La construction de la toile intertextuelle de la littérature 
de Modiano est minutieusement construite à partir 
d'éléments autobiographiques qui donnent une forme 
significative à la structure narrative. Au cœur de sa recherche 
littéraire se trouve le parcours personnel de l'auteur qui est 
profondément lié à la notion de transtextualité. 

Patrick Modiano, considéré comme l'un des écrivains les 
plus marquants de notre époque, utilise souvent cette 
technique dans ses romans. Il fait référence à sa vie, à ses 
lectures, à des événements historiques et même à des textes 
religieux. Il utilise ces références pour attirer l'attention du 
lecteur, sans cesser les jeux intertextuels. En utilisant cette 
méthode, il permet au lecteur de participer au déroulement 
de ce passé intertextualisé et de devenir ainsi le témoin de ce 
processus d'auto-réminiscence avec le personnage principal 
qui est généralement l’auteur-narrateur. 

Dans ses démarches littéraires, Patrick Modiano utilise de 
manière remarquable l'acte d'écrire comme un moyen de 
découvrir les profondeurs des souvenirs ancrés dans les 
recoins de son esprit. Modiano est comme un voyageur dans 
le temps, il va et vient entre le présent et le passé, en allumant 
des petits feux dans les coins sombres de ses souvenirs qu'il 
essaie d’oublier. À force de faire des va-et-vient, des choses 
que sa mémoire voulait cacher commencent à se montrer. En 
écrivant, ou plutôt en réécrivant ce qu'il voudrait bien oublier, 
il donne une chance à ses souvenirs de sortir du néant pour 
exister vraiment, en montrant son côté le plus secret. C'est un 
peu comme s'il se faisait une auto-analyse où les vérités 
cachées deviennent des mots qui sont révélés grâce à 
l'écriture. (Eroğlu, 2012, p. 217). Par conséquent, les moments 
d'auto-réminiscence déclenchent une autoanalyse, 
étroitement liée à l'auto-intertextualité. En explorant la 
dimension de l'auto-intertextualité de la mémoire ainsi que de 



 

247 

l'auto-réminiscence, nous nous efforcerons de montrer que 
Modiano intègre sa propre vie, ses lectures et des événements 
historiques dans ces deux œuvres. Son style d'écriture auto-
intertextuel devient ainsi un outil pour sa propre 
introspection autrement dit son auto-analyse. Les dimensions 
auto-intertextuelles de la mémoire et de l'auto-réflexion 
montrent le fait que la technique narrative de Modiano 
mélange ses expériences personnelles, ses explorations 
littéraires et ses récits historiques dans ces romans. Ce mode 
d'écriture auto-intertextuel agit pour ainsi dire comme un 
instrument d'auto-exploration pour Modiano lui-même. 

La mémoire constitue l'élément essentiel qui maintient le 
lien de l'individu avec son identité, préservant ainsi son 
existence même. Paul Ricœur a souligné que le sujet central 
de la mémoire est le 'moi', qui s'exprime à la première 
personne du singulier. (Ricœur, 2000, p.3). Il explique que la 
mémoire fonctionne autour de deux axes fondamentaux : le 
« quoi » et le « qui ». Selon Ricœur, l'acte de mémoire est initié 
par la question du « quoi », considérée comme une 
interrogation égologique. La réminiscence de soi, ou dans le 
cadre de cette étude l'autoréminiscence, consiste à se 
remémorer un autre objet, une personne ou un événement. 
(Aksoy Alp, 2020, p. 236). Car cette question égologique « qui 
» constitue une exploration des capacités cognitives de la 
mémoire. L'acte de se souvenir consiste à partir à la recherche 
d'un souvenir en réponse à la question « comment » : c’est le 
processus de la réminiscence. Ensuite, en tentant de répondre 
à cette première interrogation, la question « qui » est posée 
ultérieurement, visant à une appropriation personnelle du 
souvenir par un individu capable de se remémorer lui-même. 
(Ricœur, 2000, p.4) Les moments de réminiscence ouvrent la 
voie à l'émergence de souvenirs traumatiques. Dans ce 
contexte, Ricœur évoque le travail psychanalytique de Freud, 
qui repose sur l'identification de l'obstacle principal au travail 



 

248 

d'interprétation des souvenirs. Il souligne que cet obstacle 
engendre des « résistances du refoulement », qu'il désigne par 
l'expression « compulsion de répétition ». Pour reprendre les 
termes de Freud : le patient « ne restitue pas (le fait oublié) 
sous forme de souvenir mais sous forme d'action ; il le répète 
sans savoir qu'il le répète. » Dans ce cas-là, l’auto-
réminiscence est un processus susceptible de se répéter. 
Pourtant, en suivant la théorie de Freud qui affirme que « le 
malade ne peut pas se souvenir de tout ce qui est refoulé ; le 
plus souvent, c’est l’essentiel qui lui échappe », il est possible 
de dire que la révélation des vérités cachées est difficile. Par 
conséquent, dans cette quête de vérité, l’auteur devient un 
explorateur au sein de ses souvenirs flous. (Eroğlu, 2012, p. 
217). Ainsi, l’homme (l’auteur) a tendance à refléter 
inconsciemment ses souvenirs traumatiques tout en se 
remémorant son passé. Ce qui est important pour nous, c’est 
la relation entre la compulsion de répétition et la résistance, 
ainsi que la substitution de ce double phénomène par le 
souvenir. Dans ce contexte, Freud établit une distinction entre 
l'analyste et l'analysant. Les auteurs occupent la position de 
l'analyste, tandis que le personnage (qui peut être soi-même) 
est l'analysant. Cependant, puisque l’auteur écrit sur ses 
vécus, il trouve le courage de s'interroger en détaillant de 
manière obsessionnelle ses traumas, qui sont une sorte de 
maladie, se plaçant ainsi dans la double position d'analyste et 
de patient, dans le cas que nous examinons. L’auteur parvient 
à se réconcilier avec les éléments refoulés en réécrivant les 
mêmes thèmes à travers des personnages similaires. C’est 
donc, en un sens, une manière pour l’auteur de se réconcilier 
avec lui-même en se transformant en un « sujet » de ses 
romans. Cette réconciliation est le résultat d’une auto-analyse 
qui émerge naturellement du processus d’auto-réminiscence. 
Le plaidoyer (dans notre étude, l’auteur) est en lien avec le 
sujet de l'utilisation du langage ordinaire et de la psychologie 



 

249 

élémentaire qui soutient ces pratiques. Cette caractéristique 
est originale et essentielle pour la mémoire individuelle. C'est 
une forme d'auto-désignation par le sujet vis-à-vis de l'objectif 
de son expérience. C'est parce qu'en se remémorant quelque 
chose, on se souvient également de soi. Cela provoque aussi 
une introspection et, ce faisant, l’auteur se tourne vers son 
passé. Il s’avère que la réminiscence possède deux 
significations lorsqu'on examine la définition dictionnairique 
: d'une part, elle désigne des souvenirs vagues ou incomplets, 
difficiles à situer. D'autre part, elle fait référence à une 
évocation inconsciente de souvenirs de lecture ou de 
représentation. (Dictionnaire Larousse). Les deux définitions 
sont directement pertinentes pour notre étude : la raison en 
est que Modiano, dans ces romans que nous analysons, 
dépeint l’effort d’un personnage pour se remémorer son 
passé en quête d’un objet ou d’une odeur à travers les 
personnages qu'il a créés. L’auteur explore ce processus de 
réminiscence par le biais de personnages féminins. Dans ces 
œuvres, il transmet ces réminiscences au lecteur sous une 
forme plutôt vague et incomplète. D’autre part, lorsque 
l’auteur écrit ses mémoires, il fait également référence aux 
livres qu’il a lus, aux auteurs qu’il admire ou à des 
événements historiques. Dans ce contexte, il convient 
d'ajouter le préfixe « auto » à la notion de réminiscence. À nos 
yeux, cela s'explique par le fait que Modiano narre sa propre 
autobiographie à travers ses romans, lesquels se répètent de 
manière similaire, tout en faisant constamment référence à sa 
propre vie, à ses lectures, aux écrivains qu'il admire, ainsi 
qu'aux événements historiques. Modiano aborde les aspects 
« traumatiques » de sa vie à travers les personnages qu'il crée 
et en se référant à d'autres écrivains. En d'autres termes, 
Modiano s'engage dans un processus de remémoration de son 
passé, qu'il problématise en tant qu'auteur.  



 

250 

En abordant ce problème du « je » / « moi », Modiano 
aspire à entreprendre une auto-analyse, comme Paul Ricœur 
l’évoque également en relation avec l'œuvre de Freud. Selon 
Hegel, la réminiscence est une « forme supérieure de la 
substance ». Concernant la réminiscence de l’Esprit d’une 
personne, nous pouvons la qualifier d’« auto-réminiscence ». 
Puisque l’Esprit inclut en lui-même le « moi » et la « pensée » 
de l’être humain, il signifie une connaissance de soi. Dans la 
réminiscence (que nous préférons appeler « auto-
réminiscence »), l'Esprit vit en harmonie avec soi-même, non 
pas en niant abstraitement son historicité, mais en s'appuyant 
sur celle-ci. En effet, selon Hegel, le « savoir absolu » est la 
victoire sur l'historicité (Robitaille, 2003, p. 130). D'après 
Ricœur, la réminiscence est un pouvoir de soi, établissant 
ainsi un lien direct entre l’identité personnelle et la 
réminiscence. Ce lien définit l'ipséité, qui signifie « ille factus 
sum » – « je suis devenu en personne » ou « je suis entré dans 
la peau du personnage ». Autrement dit, cette notion souligne 
qu'il s'agit véritablement de soi-même et non d'un autre soi. 
(Bois, 2020, p. 25). C’est la raison pour laquelle nous la 
qualifions d'« auto-réminiscence ». En bref, la mémoire 
englobe le processus de se souvenir. Lorsqu’une personne 
essaie de se rappeler quelque chose, elle se remémore sa 
situation à ce moment-là. Par conséquent, la mémoire est en 
connexion directe avec le passé. L’auteur rompt avec le 
présent et remonte aux souvenirs les plus lointains. Cet effort 
pour se souvenir de quelque chose apparaît comme un 
processus d'auto-réminiscence chez les écrivains qui écrivent 
leurs propres biographies, comme Modiano. Ce processus 
d'auto-réminiscence apporte également un aperçu, ainsi 
qu’un processus d'autoanalyse, comme l’a souligné Freud. 
C’est ainsi que la personne apprend à connaître sa 
personnalité actuelle et elle-même, autant qu’elle peut se 



 

251 

souvenir de sa situation passée. (Aksoy Alp,  De l’écriture …p. 
190-191). 

Bakhtine, qui fonde sa théorie sur le « dialogisme », 
soutient que tout texte ou toute parole porte les traces des 
textes écrits ou des paroles prononcées auparavant. Selon 
cette perspective, la parole humaine, à l'exception de celle 
d'Adam, ne peut être vierge puisque toute parole ou tout texte 
seraient traversés par d’autres. (Aksoy Alp, De l’écriture 
blanche 190-191). On peut considérer cette méthode, que 
Kristeva nomme « intertextualité » et que Genette appelle « 
transtextualité », comme une « auto-intertextualité » dans les 
romans de Modiano, lorsqu'on prend en considération 
l’ensemble de ses œuvres autobiographiques et 
autofictionnelles. Les références et les allusions faites par 
l’auteur à sa propre vie, ainsi que leurs nombreuses reprises 
et l’écriture de tout cela sous forme de fragments, révèlent le 
désir de l’auteur de s’analyser en explorant son propre état 
psychologique fragmenté et traumatisé.  

La présence de l’œuvre d’un auteur dans d’autres œuvres 
est un phénomène récurrent chez les écrivains qui utilisent « 
je ». Comme nous l’avons mentionné, l’autoréminiscence est 
liée à l’esprit et à la connaissance de soi. En citant « le Pacte 
autobiographique » de Philippe Lejeune, il convient de dire 
que les récits autobiographiques sont directement liés à 
l’identité de l’auteur. Les œuvres autofictives possèdent 
également les caractéristiques de ce type de récits, comme l’a 
souligné Georges Gusdorf dans l’Écriture narrative. Selon 
Gusdorf, non seulement ceux qui sont classés comme « 
autobiographiques », mais tous les textes écrits par un auteur, 
qui se soumettent d’une manière ou d’une autre, doivent être 
inclus dans une analyse autobiographique. D'après Gusdorf, 
le destin de l’homme est toujours de créer une nouvelle 
existence, une nouvelle histoire. Certains auteurs, tels que 



 

252 

Modiano, le décrivent en les modifiant dans les romans 
autofictionnels. L’autobiographie est la « révolution 
spirituelle » d’un auteur en tant que sujet et objet d’écriture, 
et cela peut se poursuivre à travers les romans autofictionnels. 
Une personne construit sa propre identité en racontant sa 
propre vie à travers son écriture et elle se demande : « qui 
suis-je ? ». Les récits autobiographiques ou autofictionnels 
cherchent une réponse à cette question. En écrivant sur soi-
même, l’auteur est en quête de son identité, de son ipséité. 
Paul Ricœur élucide la relation entre l’intertextualité et 
l’altérité dans Soi-même comme un autre par le biais des 
notions d’ipse (ce qui fait qu’une entité est elle-même plutôt 
qu’autre) et d’idem. L’ipséité (soi) est utilisée pour désigner 
une identité, être soi-même, ne rien être d’autre. L’existence 
de soi et de l’autre, les thèmes du sous-texte et du texte 
principal, sont liés à une problématique identitaire. En 
d’autres termes, l’ipse est une identité, indiquant la continuité 
propre du sujet, et le sujet est l’acteur de sa propre histoire ; 
cette histoire peut être racontée/écrite en la transformant (par 
exemple, l’autobiographie et l’autofiction correspondent à 
cette définition). 

L’identité ipsé comprend une réflexion sur la 
transformation et la métamorphose dans le cours de la vie. Si 
l’identité idem est une identité, elle désigne un sujet dont les 
caractéristiques déterminantes se reproduisent sans 
modification, malgré le passage du temps. Il n’y a pas de 
changement dans l’identité idem. Toutefois, dans 
l’autotextualité, l’altérité est utilisée comme l’opposé de 
l’identité idem. L’intertextualité, quant à elle, est conçue en 
fonction de la relation entre l’identité ipsé et idem. L’« 
intertextualité » dans le cadre de la réflexivité définie par 
Camarero est une des manières de refléter l’identité narrative 
(Crespo, 2019, p. 134). La relation d’une œuvre à une autre, de 
la propre production de l’auteur à ses écrits, se manifeste 



 

253 

également à travers « l’autobiographie ». Comme nous 
l’avons déjà mentionné, le moyen le plus efficace de trouver 
une réponse à la question « Qui suis-je ? » qui fait référence à 
l’identité changeante (dynamique) de l’ipséité, donc à la 
question de la temporalité de l’être, est un retour au passé, 
souvent rendu possible grâce aux références intertextuelles. 
La présence simultanée des références intertextuelles est 
étroitement liée à la mémoire. L’intertextualité sollicite la 
mémoire. En termes psychanalytiques, le retour du refoulé est 
rendu possible par l’intervention de la mémoire, passant par 
le processus d’auto-réminiscence, qui fonctionne comme un 
réservoir intertextuel dans les romans de Modiano. L’auto-
réminiscence comporte une dimension autobiographique. Par 
exemple, à travers des éléments intertextuels tels que « 
autoréférence » ; « autocitation » ; « autotexte », « 
autoreprésentation », « auto-intertextualité », l’auteur peut 
chercher à relater son passé, ses expériences. D’une manière 
ou d’une autre, ils sont plus qu’une simple stratégie narrative, 
ils contiennent une part autobiographique ; ils se réfèrent à 
l’histoire de vie du sujet. En ajoutant le préfixe « auto » à la 
notion de « réminiscence » notre objectif est de souligner très 
clairement cette dimension autobiographique. Dans ce 
contexte, l’intertextualité crée un lien direct avec l’« 
autoréminiscence ». Une œuvre est ainsi simultanément 
imprégnée de la réalité, de l’expérience vécue (non seulement 
de la vie extérieure, mais également de la vie intime de 
l’auteur) et ouverte à l’autoréférence et à l’auto-allusion. Les 
œuvres autobiographiques intègrent ces trois éléments de 
manière conjointe : elles puisent à la fois dans la vie extérieure 
(l’histoire), dans la vie personnelle de l’auteur et dans d’autres 
écrits. L’auteur d’autobiographies et d’autofictions est 
semblable à un historien, il combat les défaillances de la 
mémoire. La personne affirme son intégrité et son identité, 
son mode de vie en reliant le passé au présent. Par 



 

254 

conséquent, il est naturel que l’auteur réécrive 
perpétuellement son passé dans les œuvres 
autobiographiques et autofictives. L’auteur réécrit en se 
rappelant ses expériences, ses vécus ; ainsi, l’acte de réécrire 
sa propre expérience comporte un élément de mémoire. C’est 
pourquoi Tiphaine Samoyault désigne « l’intertextualité » 
comme la « mémoire » de la littérature : La littérature s’écrit 
avec le souvenir de ce qu’elle est, de ce qu’elle fut. Elle 
l’exprime en mettant sa mémoire en action et en l’intégrant 
dans les textes par divers procédés de reprises, de rappels et 
de réécritures dont le travail fait émerger l’intertexte. Elle 
démontre ainsi sa capacité à se constituer en somme ou en 
bibliothèque et à suggérer l’imaginaire qu’elle a d’elle-même. 
En faisant de l’intertextualité la mémoire de la littérature, on 
propose une poétique indissociable d’une herméneutique. 
(Samoyault, 2001, p. 33). Cette définition résume les étapes 
par lesquelles les éléments autobiographiques passent pour 
devenir de l'autofiction. La réécriture d’une vie par un 
écrivain est avant tout une affaire de mémoire (Emmanuel 
Samé présente le livre d’Isabelle Grell « L’Autofiction » sous 
le titre « L’autofiction : devoir de mémoire »). L’auteur 
transfère les écrits anciens, les œuvres ou la vie dont il se 
souvient dans le domaine de la fiction. Étant donné que l’acte 
d’écrire des expériences est un travail de mémoire en utilisant 
diverses techniques intertextuelles tout en réécrivant ces 
expériences. D’une manière ou d’une autre, un « déjà-dit » 
renvoie à un « déjà-vécu ». Compte tenu de la relation de la 
mémoire avec l’intertextualité, il nous semble nécessaire de 
mentionner un autre aspect pour comprendre pleinement les 
romans de Modiano. Les références intertextuelles sont 
fragmentées par les processus de réminiscence. Pour cette 
raison, cette situation se caractérise par une structure 
fragmentée et une discontinue avec des références à l’histoire 
de la vie de Modiano dans ses romans. L’hétérogénéité 



 

255 

indique la discontinuité et l’histoire de la vie de l’auteur est 
formée par l’assemblage des pièces côte à côte comme un 
puzzle.  

Comme Georges Perec, Modiano conçoit ses romans 
comme un ensemble. Chez Perec, l’ensemble de ses romans 
est un projet indéfini. Il souligne que ce tout (partie) fait partie 
d’un tout plus grand, qui deviendra l’ensemble des livres. 
Quand on lit les romans de Georges Perec, on constate qu’il 
n’y a pas de fin, autrement dit qu’il y a une œuvre inachevée. 
Comme le disait Perec, une œuvre inachevée se trouve dans 
une littérature inachevée. Les œuvres de Modiano, dont nous 
savons qu’elles ont également été inspirées par les œuvres de 
Perec, sont des œuvres incomplètes dans une littérature 
inachevée (Aktulum, 2004, p. 69). Cela s’explique par le fait 
que les récits autobiographiques sont constitués de souvenirs 
et que ces procédés de réminiscence sont tout au long de la 
vie de la personne et qu’elle continue à écrire. Ainsi, Modiano 
ne cessera d’écrire sur les périodes obsessionnelles de sa vie 
tant qu’il écrit des romans contenant des éléments 
autobiographiques. Lors de ces stades d’écriture, il passera 
toujours par un processus d’auto-réminiscence, à l’instar de 
Marcel Proust, qu’il a beaucoup aimé et imité.  

Dans les ouvrages de Patrick Modiano, la scène 
de rétrospection renvoie moins à une présence 
reconstruite qu’à la remémoration partielle des 
évènements, avec un effet de déperdition que le 
texte fait jouer dans la distribution de mots et de 
blancs, de paragraphes et d’interstices, de 
phrases assertives établissant des faits anciens et 
de phrases interrogatives insinuant le doute 
quant à leur degré de fiabilité. Ainsi l’écriture 
entretient-elle moins l’illusion d’un passé 
retrouvé que les désillusions suscitées par les 



 

256 

tentatives de sa reconstruction. Le style 
fragmentaire calque les mouvements d’une 
mémoire émiettée. L’esthétique du flou, 
enveloppant la narration de faits précis ou la 
mention de détails évocateurs, suggère 
l’incertitude des souvenirs. La recherche d’un 
passé ainsi oblitéré se relance pourtant 
incessamment, mélancolique… (Blanckeman, 
2010, p. 98).  

Ce faisant, il convient d’établir une distinction entre 
Proust et Modiano. Les réminiscences de Proust sont le plus 
souvent heureuses, alors que celles de Modiano sont obscures 
et malheureuses ainsi que sa propre vie.  

Contrairement à Proust, Modiano n’accorde pas 
à ses héros le bonheur d’un « temps retrouvé ». 
Le vécu total ne revient jamais. Des bribes du 
passé flottent dans la mémoire des personnages 
qui échouent à les réunir. Les revenants de 
Modiano ne disposent que d’une mémoire 
lacunaire. (…) Pourtant il s’obstine, comme tous 
les personnages de Modiano, tiraillés entre 
mémoire et oubli, incapables d’atteindre tout à 
fait l’un ou l’autre, incapables donc de se libérer 
de son passé (Butaud, 2008, p.34).        

Étant donné que ses romans proviennent tous de la même 
source : le passé lointain ressurgit souvent dans ses écrits, en 
compagnie d'une histoire oubliée, d'un temps perdu, de 
maints souvenirs qui semblent effacés, d'objets et de lieux 
disparus et de personnages tout aussi mystérieux. Ces 
références aussi bien explicites qu’implicites à ses propres 
livres ou à ceux d’autrui sont autant de manières de faire 
revivre le passé. Modiano lui-même le souligne souvent dans 
les interviews :  



 

257 

Depuis trente ans, je prends des notes dans des 
cahiers. Ces cahiers sont le réservoir de tous mes 
romans. C’est une espèce de fatras désordonné 
comprenant des faits divers, des adresses et des 
noms que j’ai dénichés dans de vieux bottins. Si 
je me laissais aller, je ne ferais que ça… Ce n’est 
pas publiable, mais c’est là que je puise mon 
inspiration. Et comme j’ai une certaine faculté 
d’oubli, je réécris des choses que j’ai déjà écrites 
dans d’autres livres ! (Interview : 2010 La Tribune 
de Genève, entretien avec Pascale Frey). 

On constate à travers ce relevé qu’il avoue réécrire 
continuellement le même livre et à travers cette idée, il est 
bien évident que l’on retrouve des éléments intertextuels au 
sein de ses romans. En effet, nous voyons comment il tisse 
l’intrigue de ses romans en utilisant des éléments tirés d’un 
réservoir ou, pour ainsi dire, d’une source de « seconde main 
» en faisant référence à Compagnon. Si les œuvres de 
Modiano sont construites à partir d’éléments tirés d’autres 
sources (exogènes), il ressort que, dans d’autres romans, il se 
penche également sur des sujets liés à sa propre vie. Dès lors, 
il est certain que les romans modianesques donnent au lecteur 
l’impression de lire diverses parties d’un même roman. 
Modiano le dit clairement dans un entretien avec l’AFP « J’ai 
toujours l'impression que j'écris le même livre, tout en oubliant ce 
que j'ai écrit avant...» ( Entretien à propos de « L’Horizon, 
2010). 

Il est à noter que les romans de Modiano fonctionnent 
comme des documents complémentaires à sa vie personnelle 
et à ses souvenirs. Ces romans comportent les éléments 
intertextuels que nous avons indiqués. La mémoire, comme 
nous l'avons déjà mentionné, est une opération intertextuelle. 
Dans ses romans, à travers son rôle de personnage-narrateur, 



 

258 

Modiano s'engage dans un procédé d'auto-remémoration, en 
partie à travers les personnages féminins qui le fascinent en 
quelque sorte. Il convient de souligner que les moments de 
mémoire constituent l'essence de ces romans et qu'ils se 
poursuivent jusqu'à la fin. Dans le cas de Modiano, il est 
essentiel de souligner qu'il n'y a pas de fin à ce processus ; tout 
se déroule au fil des romans. 

Les moments introspectifs du protagoniste permettent à 
Modiano de reconstruire les époques difficiles et les trous 
dans son passé. Les souvenirs des autres, ou le personnage 
principal, font écho aux répercussions de ce passé de 
Modiano. Les souvenirs réveillés par les bribes de temps ou 
les moments d'auto-réflexion dans ses romans sont un 
véritable mystère, ce qui lui permet de s'engager dans le 
processus d'auto-réflexion et de tenter de percer ce mystère 
tout au long des romans en question. En d'autres termes, le 
roman issu des propres vécus de l'auteur et de ses créations 
ouvre la voie à une multitude de possibilités référentielles : 
d'abord, les références à sa vie propre et à ses œuvres 
précédentes, puis aux autres écrivains et à divers documents 
(entre autres) dans le cadre d'un collage destiné à créer des 
contextes fictifs. Nous nous concentrerons seulement sur la 
dimension auto-intertextuelle des références de l'auteur à sa 
propre vie, qui compose l'intrigue des romans que nous 
étudions. 

Dans les romans de Modiano, les personnages féminins 
sont montrés comme éphémères mais ancrés dans la mémoire 
de l'auteur-narrateur. Ces personnages, qui occupent 
rarement le devant de la scène dans ses récits, jouent un rôle 
essentiel dans le déroulement de l'histoire. Modiano, à travers 
son écriture minimaliste, n'a besoin que de quelques détails 
pour ressusciter les personnages féminins. De simples détails 
comme le prénom, le parfum, la robe, la voix, la démarche ou 



 

259 

les cicatrices réapparaissent en force (Cooke 2019, p. 317). À 
travers ces personnages féminins, l'auteur met également en 
évidence la cohérence esthétique et thématique de ces 
romans. Dès les premières phrases utilisées pour décrire les 
personnages féminins, Modiano crée une énigme qui annonce 
un voyage dans les recoins obscurs de son propre passé. Cette 
énigme n'est pas seulement le point de départ d'une profonde 
introspection, elle est aussi le fil conducteur de l'ensemble des 
romans en question. Alors qu'il s'efforce de déchiffrer ce 
mystère, Modiano cherche constamment à se remémorer sa 
propre histoire à travers des souvenirs fragmentés. Dans sa 
quête, pour déchiffrer les aspects compliqués de ces romans, 
il se retrouve plongé dans les aspects liés aux personnages 
féminins, entretenant ainsi un cycle d'introspection par le 
biais de ses enquêtes à leur sujet. Il ne se souvient alors que 
de quelques bribes de son passé. Une compréhension plus 
profonde de cette dynamique apparaît lorsque l'on examine 
les cas où Modiano introduit des personnages féminins pour 
la première fois. 

À la suite des premiers romans de Modiano, à savoir la 
trilogie, il continue d'écrire des romans qui contiennent des 
éléments autobiographiques à travers des motifs et des 
thèmes spécifiques. Dans Villa Triste, cette différence 
commence à se manifester. Ce roman, qui se déroule au début 
des années 1960, suit l'histoire d'un jeune homme vivant sous 
un faux nom, Victor Chmara, qui se cache dans une ville 
tranquille au bord d'un lac pour éviter la guerre d'Algérie. Là, 
il se lie avec un couple mystérieux : Yvonne, une belle actrice, 
et René Meinthe, un médecin flamboyant. 

La rencontre le personnage-narrateur avec Yvonne dans 
Villa triste : 

Elle était assise dans le hall de l’Hermitage, sur 
l’un des grands canapés dufond et ne quittait 



 

260 

pas des yeux la porte-tambour, comme si elle 
attendait quelqu’un. J’occupais un fauteuil à 
deux ou trois mètres d’elle et je la voyais fie 
profil. Cheveux auburn. Robe de chantoung 
vert. Et les chaussures à talons aiguilles que les 
femmes portaient. Blanches. 

… 

Elle me tutoyait pour la première fois, et elle 
avait prononcé cette phrase avec un élan 
inexplicable. Qui était-elle ? Je n’osais pas le lui 
demander.” 

…  

— Vous faites du cinéma ? lui ai-je demandé. 

Elle a ri. 

— Yvonne deviendra une très grande actrice, a 
déclaré Meinthe en appuyant à fond sur 
l’accélérateur. 

Parlait-il sérieusement ? Ac-tri-ce de ci-né-ma. 
Peut-être avais-je déjà vu sa photo dans 
Cinémonde ou dans cet Annuaire du cinéma, 
découvert au fond d’une vieille librairie de 
Genève et que je feuilletais au cours de mes 
nuits d’insomnie. Je finissais par me rappeler le 
nom et l’adresse des acteurs et des 
« techniciens ». Aujourd’hui quelques bribes me 
reviennent à la mémoire (Modiano, 1975, p. 33-
34). 

Dans ce roman, Modiano commence à nouveau à refouler 
sa mémoire autour d'un mystérieux personnage féminin. 
Cette situation est presque devenue une caractéristique des 
personnages féminins. Il convient également de rappeler que 
le personnage féminin de ce roman est une actrice, tout 



 

261 

comme la mère de Modiano. Certains des personnages 
féminins créés dans les romans de Modiano présentent des 
caractéristiques similaires à celles de la mère de l'auteur, ce 
qui fait que le roman reflète des éléments autobiographiques.  

Dans les dernières pages  du roman, alors qu'il continue 
à rechercher des renseignements sur Yvonne, il entre dans un 
état d'auto-réminiscence et se souvient de l'un des lieux où 
son père lui avait donné rendez-vous dans sa jeunesse:  

D’où venait-elle ? J’ai compris très vite qu’elle 
n’habitait pas à Paris. Elle en parlait comme 
d’une ville qu’elle connaissait à peine. Elle avait 
fait deux ou trois brefs séjours au Windsor-
Reynolds, un hôtel de la rue Beaujon dont je me 
souvenais bien : Mon père, avant son étrange 
disparition, m’y donnait rendez-vous (j’ai un trou 
de mémoire : Est-ce dans le hall du Windsor-
Reynolds ou dans celui du Lutetia que je l’ai vu 
pour la dernière fois ?) (Modiano, 1975, p.66).  

Le temps qu'il passe avec Yvonne remet l’auteur-
narrateur-personnage dans un processus d'auto-
réminiscence. Ce faisant, il évoque un souvenir de son père 
qui le ramène à son enfance : 

Elle se baignait et s’étirait au soleil. Je préférais 
l’ombre, comme mes ancêtres orientaux. Au 
début de l’après-midi, nous remontions à 
l’Hermitage, et nous ne quittions pas la chambre, 
jusqu’à sept ou huit heures du soir. Il y avait un 
balcon très large au milieu duquel Yvonne 
s’allongeait. Je m’installais à côté d’elle, coiffé 
d’un feutre « colonial » de couleur blanche – l’un 
des rares souvenirs que je gardais de mon père et 
auquel je tenais d’autant plus que nous étions 
ensemble quand il l’avait acheté. C’était à Sport 



 

262 

et Climat, au coin du boulevard Saint-Germain et 
de la rue Saint-Dominique. J’avais huit ans et 
mon père s’apprêtait à partir pour Brazzaville. 
Qu’allait-il faire là-bas ? Il ne me l’a jamais dit. 
(Modiano, 1975, p.128). 

Vestiaire de l'enfance est un autre des romans dans lesquels 
l'auteur raconte ses vécus en pénétrant dans le processus 
d'autoréminiscence. L'histoire tourne autour d'un écrivain, 
Jean, qui travaille sur un scénario concernant une femme qu'il 
a connue et qui s'appelle « Jacqueline ». Alors qu'il se plonge 
dans cette tâche, le passé de Jean commence à se mêler à son 
écriture, mêlant ainsi la réalité à la fiction. Le roman évoque 
les souvenirs d'enfance de Jean et ses efforts pour reconstituer 
les souvenirs fragmentés de son passé. Tout au long de son 
voyage, Modiano saisit les bribes de ses souvenirs. Le lecteur 
est le témoin de l'autoréminiscence de l'auteur autour d'un 
mystérieux personnage féminin, que l'on reconnaît comme un 
leitmotiv récurrent dans ce roman. 

La rencontre avec le personnage de Marie dans Vestiaire 
de l’enfance :  

Quand je l’ai aperçue, assisse près de la grille en 
fer ouvragé qui sépare le café de la salle de 
billard, je n’ai pas tout de suite distingué les traits 
de son visage. (…) La tache claire de son sac 
paille. Et ses bras nus. Son visage est sorti de 
l’ombre. Elle ne devait pas avoir plus de vingt 
ans. Elle ne me prêtait aucune attention. (…) Il me 
semblait avoir déjà vu son visage. Mais où ? »  
(Modiano, 1989, p. 13-14) 

Tout en ayant mis en scène « une jeune femme », 
Modiano réécrit la même histoire, il s’agit donc de la reprise 
de la même histoire basée sur différents moments de 
l’autoréminiscence : 



 

263 

-Pas tout à fait son oncle, ai-je dit. Je suis un ami 
de sa mère… 

-Oui… C’est un ami de ma mère, a-t-elle dit.(…) 

Il faudrait que je vous dise deux mots au sujet de 
ma mère, m’a-t-elle lancé d’une voix brusque, 
comme si elle a laissé tomber le yo yo lumineux 
dans son sac de paille et elle a pris celui-ci à la 
main. (…) 

-Qu’est-ce que vous avez me dire de la part de 
votre mère ?  

Elle marchait à côté de moi, son sac de paille en 
bandoulière. De temps en  

temps, elle tournait la tête comme si elle voulait 
vérifier que personne ne 

 nous suivait. 

-Je n’ai pas de mère. (Modiano, 1989, p.59-60) 

Dans Vestiaire de l'Enfance, les dialogues du narrateur-
personnage de Modiano avec Marie renvoient à sa vie. Dans 
plusieurs romans de l'auteur, nous prenons en compte un 
conflit avec sa mère. On sait aussi que dans son roman 
autobiographique Un pedigree, sa mère n'était en fait que 
biologiquement présente dans sa vie, mais qu'il n'a jamais 
considéré qu'elle était sa mère, comme l'a dit Marie: Je n'ai pas 
de mère. Pendant son enfance, ce sont les amies de sa mère qui 
se sont occupées de lui. L'auteur se rappelle ces moments 
comme la source d'un trauma causé par l'absence de sa mère.  

Comme nous l'avons déjà mentionné, Modiano insère des 
fragments de ses souvenirs personnels dans le récit par 
l'intermédiaire d'une protagoniste féminine qu'il a 
méticuleusement créée dans le roman. Dans les pages qui 
suivent, il se penche sur son séjour à Vienne :  



 

264 

Elle avait à peu près vingt ans. A vingt ans, j’avais 
échoué à Vienne, et une nuit comme celle-là, je 
retardais moi aussi le moment de rentrer dans ma 
chambre d’hôtel du côté de la Mariahilferstrasse 
et de la gare de l’Ouest ».  (Modiano, 1989, p.62-
63) 

Dans les passages suivants du roman, Modiano revisite 
son passé en établissant un lien avec « Marie », « la petite 
Marie » d'autrefois. A travers le caractère féminin, l'auteur fait 
référence à son propre passé et à ses souvenirs, une fois de 
plus à travers un procédé d'auto-réminiscence des théâtres où 
sa mère a joué.  

Et ce visage est toujours là, sur le fond de velours 
bleu. Oui quelque chose d’identique dans le front 
et dans le regard. Mais ce visage est celui d’une 
enfant que j’ai connue il y a longtemps. Son 
prénom n’était-il pas : Marie comme l’autre ? (…) 
Mais oui, c’est dans une loge de music-hall ou de 
théâtre _je ne sais plus très bien quelle était 
l’appellation exacte de cette salle de spectacle_, 
c’est dans la loge de sa mère que je l’ai vue pour 
la première fois. Et son visage qui se détache sur 
le fond de velours ressemble au visage de l’autre, 
cette Marie de l’hôtel Alvear.  Au point que je me 
demande si elles ne portent pas le même prénom 
et si elles ne sont pas la même personne. 

Oui quand je suis sorti avec la petite, c'est bien 
sur le trottoir de la rue Fontaine que nous avons 
échoué…Ce soir-là, quand je descendais la rue 
Fontaine avec la petite, je n’ai pas pensé que cinq 
ans auparavant je marchais dans la même rue, en 
direction du même café Gavarni, et que je venais 
de quitter une autre loge de ma mère.(…) 



 

265 

J’achevais mes devoirs de classe, comme tous les 
dimanches soir, au théâtre Fontaine, dans le 
bureau du directeur, Henri de la Palmira, après 
les avoir commencés dans la loge de ma mère. Le 
lendemain matin, il faudrait retourner au collège 
par le car de la Porte d’Orléans. Quelle pièce 
jouait ma mère au Fontaine ? 

Ma mère est entrée en scène et du bureau d’Henri 
Palmira, je l’ai entendue qui hurlait sa réplique : 

-« Bonjour, famille unie dans la douleur !... » 
(Modiano, 1989, p.72-73-74). 

La dernière phrase de la mère lui sert de moyen de révéler 
le chagrin de son propre vécu familial. Il importe de souligner 
qu'au cours de ses années de jeunesse, Modiano a souvent 
trouvé du soutien auprès des amis de sa mère ou dans les 
salles de théâtre où elle travaillait. Une autre observation à 
souligner est que Modiano recourt à l’usage du prénom 
« Jean » dans les passages qui reviennent sur ses souvenirs de 
jeunesse. Il est à noter que Jean est le premier prénom de 
Patrick Modiano, même s'il ne l'utilise que rarement. Dans ce 
roman, l'auteur mélange méticuleusement des aspects de sa 
propre vie en reflétant son prénom, Jean et c’est ainsi qu’il 
tisse un élément d'auto-référence: « Mais non, mon petit Jean… 
Ça l’amuse de rester dans ma loge… Moi aussi, à son âge, je me 
couchais tard… » (Modiano, 1991, p.79). 

L'auteur révèle son omniprésence dans son œuvre en tant 
que personnage, faisant allusion à sa propre année et à son 
lieu de naissance. De telles traces soulignent le profond lien 
auto-intertextuel qui existe entre l'auteur et le récit de sa vie. 
Cela illustre une profonde relation entre sa propre vie et le 
contexte de ses romans. Cette démarche permet non 
seulement d'enrichir le récit, mais aussi d'offrir au lecteur un 
éclairage sur l’identité de l'auteur qui brouillent les frontières 



 

266 

entre la fiction et l'autobiographie d'une manière 
typiquement modianesque.  

Mais cette fois-ci, j’avais beau répéter à voix 
haute : je m’appelle Jimmy Sarano, je suis né le 20 
juillet 1945 à Boulogne-Billancourt, France je dois 
aller cet après-midi à Radio-Mundail où je 
retrouverai mes collègues Carlos Sirvent, 
Mercadié, Jacques Lemoine ; j’écrirai dans le 
bureau de Sirvent un nouveau chapitre des 
Aventures de Louis XVII. (Modiano, 1989, p.102). 

À travers ces personnages féminins, l'auteur raconte son 
passé en évoquant les souvenirs de sa mère et parfois de son 
père à partir des personnages masculins. Dans ces cas 
d'autoréminiscence, Patrick Modiano les transforme en 
éléments narratifs de façon remarquable. Il les intègre dans 
une toile qui mêle quelques liens de la réalité, 
complémentaires mais dénivelés. L'auteur propose ainsi au 
lecteur une découverte multidimensionnelle de ses souvenirs 
: histoire, psychologie, mots, fiction. Dans chaque roman, 
l'écrivain multiplie les repères qui rappellent ces problèmes 
familiaux, mais à côté de l'histoire, à la frontière de l'intrigue, 
comme un simple accroc (Blankeman, 2009, p.135-142). 

C’est le thème de la survie des personnes 
disparues, l’espoir de retrouver un jour ceux 
qu’on a perdus dans le passé. L’irréparable n’a 
pas eu lieu, tout va recommencer comme avant. 
« Louis XVII n’est pas mort. Il est planteur à la 
Jamaïque et nous allons vous raconter son 
histoire. » Cette phrase, Sirvent la prononce 
chaque soir, au début du feuilleton, et l'on entend 
le ressac de la mer en bruit de fond, et quelques 
soupirs d’harmonica (Modiano, 1989, p. 12). 



 

267 

Dans ce paragraphe, en se référant à l'Histoire, Modiano 
n'ajoute pas seulement une dimension intertextuelle à la 
fiction du livre, mais il explique aussi, selon lui, pourquoi il 
poursuit des personnes réelles ou des objets disparus ou 
oubliés. Par la référence à un personnage historique (comme 
Louis XVII), l'auteur met l'accent sur la nécessité de retrouver 
des objets perdus et de rappeler des réminiscences oubliées. 
Son but est en fait de se découvrir soi-même à travers les 
ombres de ces femmes. 

Après Vestiare de l'enfance, les mêmes éléments se 
retrouvent dans le roman d’Un cirque passe. À la suite d’une 
enquête de la police, Jean et Gisèle se retrouvent à la dérive. 
Puisqu’elle a besoin d’un logement, « Gisèle » accepte la 
suggestion de Jean : c’est un séjour dans le domicile de son 
père et est un endroit qui semble désormais vide et dont les 
meubles ont été emportés en Suisse. Des connaissances de 
Gisèle proposent un service de paiement au jeune couple car 
ils ont aussi un problème financier.  

Dans ce roman également, les processus d'auto-
réminiscence de l'auteur se déroulent autour d'un mystérieux 
personnage féminin Gisèle.  

Au moment où elle passait devant la terrasse, j’ai 
frappé du dos de la main sur la vitre. Elle m’a 
dévisagé avec surprise et elle est venue me 
rejoindre à l’intérieur. Elle s’est assise à la table 
comme si nous nous connaissions et que nous 
nous étions donné rendez-vous. C’est elle qui a 
parlé la première :— Ils vous ont posé beaucoup 
de questions ?— Mon nom était inscrit sur 
l’agenda de quelqu’un (Modiano, 1992, p.50). 

Comme dans ses autres romans, l'auteur ne mentionne 
pas le nom du personnage féminin. Ce roman reprend 
également le leitmotiv de l'agenda que Modiano utilise 



 

268 

fréquemment dans ses romans. Lors de l'interrogatoire des 
personnes dont le nom figure dans le même agenda et qui ont 
été retrouvées au cours d'une enquête, la femme attire pour la 
première fois l'attention du narrateur-personnage. 

Elle disparaîtrait et me laisserait avec cette 
voiture inutile. J’ai essayé de me raisonner. Au 
cas où elle me fausserait compagnie, j’avais 
quelques points de repère : le café de la rue 
Washington dont Jacques était un habitué, 
l’appartement d’Ansart et surtout les valises. 
Pourquoi cette crainte de la voir disparaître ? Je 
la connaissais depuis vingt-quatre heures et je ne 
savais rien d’elle. Même son prénom, je l’avais 
appris par des tiers. Elle ne tenait pas en place, 
elle allait d’un endroit à un autre comme si elle 
fuyait un danger. J’avais l’impression de ne pas 
pouvoir la retenir (Modiano, 1992, p. 6). 

Le protagoniste, qui craint de ne plus voir cette femme 
énigmatique, est également fasciné par les mystères que sa 
valise pourrait contenir.  

Dans les œuvres de Modiano, c'est un motif récurrent de 
découvrir le sens des valises qui appartiennent soit au 
narrateur, soit à des figures féminines énigmatiques. L’auteur 
a l’objectif de faire souvent allusion à des aspects cachés de 
leur passé. Ces valises renferment également leurs vécus. 
Tout au long de ses œuvres, Modiano fait apparaître ces 
valises comme un élément symbolique, suggérant une 
relation intratextuelle plus profonde. 

Gisèle, la femme mystérieuse, est le déclencheur d'un 
processus d'auto-réminiscence pour le narrateur-personnage 
: 

Il faisait encore jour quand nous sommes 
arrivés au bois de Boulogne. Nous étions en 



 

269 

avance et nous nous sommes arrêtés devant 
l’ancien château de Madrid. Nous avons marché 
dans la clairière aux pins parasols jusqu’à la mare 
Saint-James où j’avais vu glisser des patineurs, 
un hiver de mon enfance. Le parfum de la terre 
mouillée et la nuit tombante m’ont de nouveau 
rappelé les anciens dimanches soir, jusqu’à 
provoquer chez moi une angoisse aussi sourde 
que celle que j’éprouvais à la perspective de 
rentrer le lendemain matin au collège. Bien sûr, 
aujourd’hui, la situation était différente, je 
marchais dans ce bois de Boulogne avec elle et 
non plus avec mon père, avec mes amis Charell 
ou Karvé. Mais quelque chose d’identique flottait 
dans l’air, la même odeur, et c’était aussi un 
dimanche (Modiano, 1992, p. 100).  

Dans les romans de l'auteur, les Bois de Boulogne 
occupent une place particulière en tant qu'élément 
intratextuel. Né à Boulogne-Billancourt, Modiano mentionne 
fréquemment cet endroit dans ses œuvres. Il le dépeint 
souvent comme le lieu des promenades de son enfance avec 
son père ou un lieu qui sert de pont vers le passé en revivant 
les souvenirs de sa jeunesse. Ce décor introduit le thème 
récurrent de l'"odeur", qui déclenche le voyage du 
protagoniste vers l'auto-réminiscence. L'odeur de terre 
humide évoquent les dimanches soir de la jeunesse du 
narrateur. Lorsque le récit passe au présent, l’auteur-
personnage-narrateur n'est plus dans les bois avec son père et 
ses amis, mais le même parfum se répand dans ses sens, le 
faisant revenir à ces dimanches d'enfance. 

Vers la fin du roman, il est temps pour Jean de dire au 
revoir à Gisèle. Face à l'idée qu'il ne reverra plus jamais Gisèle, 
il éprouve une certaine mélancolie qui l'amène à un autre 



 

270 

processus d’auto-réminiscence. Cet état de tristesse le pousse 
à penser à son père en se souvenant sans doute de leur 
dernière rencontre avant son départ pour la Suisse : 

Nous avons échangé un regard, Gisèle et moi, et 
nous avons eu du mal à maîtriser un fou rire. 
Heureusement, il ne nous prêtait aucune 
attention. Il fixait le haut de l’escalier, hébété, 
comme si elle avait disparu pour toujours. Au 
bout d’un instant, nous ne savions pas si nous 
devions prendre congé. Et je n’avais plus envie de 
rire. À cause de la lumière jaune du hall, des 
vieilles affiches aux murs indiquant que cet 
établissement avait été un théâtre de 
chansonniers, des trompettes mexicaines et de cet 
homme habillé de prince-de-galles et cravaté de 
daim, qui s’était fait rabrouer ? Il planait sur nous 
une tristesse diffuse. De nouveau, j’ai pensé à 
mon père. Je l’imaginais dans la même situation, 
vêtu de son manteau bleu marine et attendant 
derrière la porte d’une loge d’un établissement 
semblable à celui-ci : quelque « Kit Cat » ou 
quelque « Carrousel » de Genève ou de 
Lausanne. Je me suis rappelé le dernier Noël que 
nous avions passé ensemble. J’avais quinze ans. 
Il était venu me chercher dans un collège de 
Haute-Savoie où l’on ne pouvait pas me garder 
pour les vacances (Modiano, 1992, p 115). 

Dans ce passage, l'auteur évoque le dernier soir de Noël 
passé avec son père. Il se souvient de la venue de son père à 
l'école pour la ramener à la maison. Les éléments 
autobiographiques qui caractérisent l'œuvre de Modiano sont 
représentés de manière emblématique dans ce récit. De plus, 
il y fait une description détaillée de ses vécus et de ses 



 

271 

émotions. Sa mise en scène du lien fragile entre ses parents 
reflète un aspect important de son propre passé. L'absence 
presque mystérieuse de sa mère et de son père dans sa vie est 
un thème profondément abordé dans son roman 
autobiographique Un pedigree. Le roman raconte comment les 
tournées permanentes de sa mère pour des spectacles de 
théâtre et la nécessité pour son père de changer fréquemment 
de lieux de résidence en raison d'un passé trouble rempli de 
fausses identités l'ont relégué dans des internats pendant la 
plus grande partie de sa vie scolaire. Ses parents ne 
récupèrent Modiano ou n'envoient un ami le chercher qu'à 
l'occasion des réunions familiales comme la fête de Noël. Par 
conséquent, chaque acte d'auto-réminiscence le ramène au 
passé, à des époques qu'il souhaite oublier. Ce passé est 
toujours raconté sous forme de fragments courts, car il ne veut 
pas s'attarder sur ces souvenirs. Pourtant, il se retrouve 
prisonnier de la séduction de la mémoire. Ces scènes sont en 
fait les malheurs de l'enfance de l'auteur, qu'il reconstitue 
dans ses œuvres littéraires sous forme de traumas similaires 
dans des fragments dispersés. Par contre, il y a toujours un 
lien entre les deux. Le processus qui consiste à reproduire ces 
souvenirs de manière récurrente constitue pour lui une forme 
d'auto-catharsis et de salut.  

Dans les suivants chapitres, la présence d'une valise et 
une odeur de parfum apparaissent comme des motifs 
récurrents qui caractérisent les récits de Modiano. Ici, le 
narrateur - qui brouille les frontières entre le personnage et 
l'auteur - repart pour un processus d'auto-réminiscence : 

J’ai rangé la valise dans le cagibi, en haut de 
l’escalier. Je l’ai mise à plat sur le parquet. Elle 
était fermée à clé. Je me suis de nouveau allongé 
et j’ai senti son parfum au creux de l’un des 
oreillers. Elle finirait par me confier pourquoi 



 

272 

on l’avait interrogée hier après-midi. J’ai essayé 
de me rappeler les noms des deux personnes 
que m’avait citées le policier, en me demandant 
si je les connaissais. L’un des noms avait une 
consonance comme « Beaufort » ou 
« Bousquet ». Sur quel agenda avait-il trouvé 
mon nom à moi ? Peut-être voulait-il se 
renseigner au sujet de mon père ? Il m’avait 
demandé dans quel pays étranger il était parti. 
J’avais brouillé les pistes et répondu :— En 
Belgique. La semaine précédente, j’avais 
accompagné mon père à la gare de Lyon. Il 
portait son vieux pardessus bleu marine et il 
n’avait pour bagage qu’un sac de cuir. Nous 
étions en avance sur l’horaire, et nous avions 
attendu le train de Genève dans la grande salle 
de restaurant du premier étage d’où nous 
dominions le hall et les voies ferrées. Était-ce la 
lumière de fin de jour, les ors du plafond, les 
lustres dont l’éclat tombait sur nous ? Mon père 
m’avait paru brusquement vieilli et las, comme 
quelqu’un qui, depuis trop longtemps, joue « au 
chat et à la souris » et qui est sur le point de se 
rendre. Le seul livre qu’il avait emporté pour ce 
voyage, s’appelait La Chasse à courre. Il me 
l’avait recommandé à plusieurs reprises, car 
l’auteur y faisait allusion à notre appartement 
où il avait habité vingt ans auparavant. Quelle 
drôle de coïncidence… La vie de mon père, à 
certaines périodes, n’avait-elle pas ressemblé à 
une chasse à courre dont il aurait été le gibier ? 
Mais jusque-là, il avait réussi à semer les 
chasseurs. Nous étions face à face devant nos 
espressos. Il fumait en gardant sa cigarette au 



 

273 

coin des lèvres. Il me parlait de mes « études » 
et de mon avenir. Selon lui, c’était très 
intéressant de vouloir écrire des romans comme 
j’en avais l’intention mais il était plus prudent 
d’obtenir quelques « diplômes ». Je restais 
muet, à l’écouter. Les termes « diplômes », 
« situation stable », « métier », prenaient un son 
étrange dans sa bouche. Il les prononçait avec 
respect et une certaine nostalgie. Au bout d’un 
instant, il s’est tu, il a soufflé un nuage de fumée 
et il a haussé les épaules. Nous n’avons plus 
échangé une parole jusqu’au moment où il est 
entré dans le wagon et s’est penché par la vitre 
baissée. J’étais resté sur le quai.— Grabley 
habitera dans l’appartement avec toi. Ensuite, 
nous prendrons une décision. Il faudra louer un 
autre appartement. Mais il l’avait dit sans la 
moindre conviction. Le train de Genève s’était 
ébranlé et j’avais eu le sentiment à ce moment-
là de voir s’éloigner pour toujours ce visage et 
ce manteau bleu marine. ((Modiano, 1992, p. 
17). 

En voyant la valise de Gisèle et en respirant l'odeur de 
son oreiller, Jean s'interroge sur les raisons de cette 
interrogation. Il soupçonne que cette interrogation est liée à la 
disparition de son père et se plonge à nouveau dans une auto-
réminiscence. À travers ce contexte de récit, nous retrouvons 
l'agenda en tant qu’un motif récurrent dans l'œuvre de 
Modiano. L'auteur incorpore fréquemment des journaux 
intimes dans ses récits et il intègre parfois dans ses romans 
des noms qui s'y trouvent. L'idée que son propre nom 
pourrait être inscrit dans le journal de son père le pousse à se 
souvenir de l'accompagnement de son père à la gare de Lyon. 
Contrairement aux départs précédents, il se souvient d'être 



 

274 

parti avec un simple livre à la main, sans aucun bagage. Il 
transmet au lecteur un lien profond entre la vie clandestine de 
son père et le titre du livre qui présente une référence 
littéraire. 

L'auteur ressent une certaine ironie à recevoir des 
remarques sur sa stabilité et son éducation de la part d'un 
père dont l'existence a été marquée par une instabilité 
permanente. Il pense que leur séparation pour la Suisse sera 
la dernière et, une fois de plus, il introduit des éléments 
autobiographiques dans son roman, sous forme de fragments. 
Ce roman revisite le thème des figures paternelles, cette fois-
ci en se concentrant davantage sur les pères, dont les 
souvenirs reviennent avec un semblant d'intention tragique 
autour du processus d'auto-réminiscence. Cela donne lieu à 
une forme d'auto-intratextualité au sein de l'œuvre. 

Du plus loin de l'oubli est un autre roman où des thèmes 
similaires sont abordés. L'histoire suit le personnage-
narrateur qui se souvient d'une période de sa vie où il vivait 
à Paris dans les années 1960. Il se souvient de sa relation avec 
une femme mystérieuse, Jacqueline, avec laquelle il a vécu 
une histoire d'amour un peu compliquée. Alors que le 
personnage-narrateur s'apprête à quitter Paris et Jacqueline, il 
est entraîné dans un monde d'intrigues, y compris des 
rencontres avec des figures obscures du monde souterrain.  

L'auteur-narrateur- personnage se lance dans une quête 
pour reconstituer sa propre histoire ou celle d'un personnage 
qui le captive. En général, ces personnages sont des femmes 
qui lui permettent de se plonger dans le passé de manière 
fragmentée, par le biais d'une auto-réminiscence. À travers 
ces moments passés avec des rencontres, l'auteur-narrateur-
personnage commence un voyage vers le passé. Il se souvient 
de certains épisodes de sa vie, notamment des souvenirs 
associés à ses parents. De temps à autre, l'auteur partage des 



 

275 

éléments autobiographiques et revient sur les moments où il 
a rencontré les personnages féminins de ses romans. 

La rencontre avec Jacqueline dans Du plus loin de l’oubli :  

Elle était de taille moyenne, et lui, Gérard Van 
Bever, légèrement plus petit. Le soir de notre 
première rencontre, cet hiver d’il y a trente ans, je 
les avais accompagnés jusqu’à un hôtel de quai 
de la Tournelle et je m’étais retrouvé dans leur 
chambre. (…) En me penchant pour poser les 
livres, j’avais senti une odeur d’éther qui flottait 
sur cet oreiller et sur ce lit. (Modiano, 1996, p. 5) 

Ces fragments de souvenirs constituent 
fondamentalement l'univers romanesque des romans de 
Modiano. Le rôle central de ses relations avec les personnages 
féminins est déterminant dans l'évocation du passé lointain 
qu'il tente de fuir. Ceci est particulièrement évident dans les 
cas où les personnages féminins sont introduits pour la 
première fois dans les romans que nous analysons. 
L'inachèvement de l'enquête et les intermittences de la 
mémoire permettent de créer l'énigme comme une 
transparence pure et implacable, comme un silence 
irréductible (Meyer-Bolzinger, 2007, p.9).  

Le narrateur-personnage revisite son passé lointain à 
travers des rencontres avec des personnages féminins. Les 
motifs récurrents, tels que la tache pâle sur un sac de paille et 
l'odeur d'éther, entretiennent le dynamisme de son parcours 
autoréflexif et créent un vaste réseau intertextuel tout au long 
des romans. Cette réminiscence cyclique est menée par le 
processus de remémoration des individus qui ressemblent à 
ces personnages. En effet, l'auteur traverse ainsi ses souvenirs 
en refaisant l'histoire des caractères masculins ou féminins 
qu'il a créés, ou en se mêlant à leurs récits. 



 

276 

L'auteur a déjà mis en évidence cette odeur d'éther dans 
son roman Accident Nocturne : 

On dit que ce sont les odeurs qui ressuscitent 
le mieux le passé, celle de l’éther avait toujours eu 
un curieux effet sur moi. Elle me semblait l’odeur 
même de mon enfance, mais comme elle était liée 
au sommeil et qu’elle effaçait aussi la douleur, les 
images qu’elle dévoilait se brouillait aussitôt. 
C’était sans doute à cause de cela que j’avais, de 
mon enfance, un souvenir si confus. L’éther 
provoquait à la fois la mémoire et 
l’oubli (Modiano, 2005, p. 83). 

L'auteur reprend l'odeur de l'éther dans un autre roman, 
ajoutant ainsi une dimension auto-intertextuelle. Cela 
suggère que l'auteur forme un lien intertextuel grâce à une 
approche stylistique cohérente. Il fait référence à ses autres 
œuvres de manière très claire. Il intègre comme d'habitude 
des éléments de sa propre vie dans le récit. Dans ces romans, 
qui relèvent du domaine de l'autofiction, il crée un terrain 
fertile à l'auto-réminisccence. 

Dans un autre passage de ce roman en question, le 
personnage-narrateur se retrouve, encore une fois, dans 
l'ombre du personnage féminin Jacqueline. Il évoque un objet 
récurrent dans ses romans, la valise, qui lui rappelle son père : 

A vrai dire, depuis mon enfance, j’avais vu mon 
père transporter tant de bagages-valises à double 
fond, sacs et mallettes de cuir ou même ces 
serviettes noires qui lui donnaient une fausse 
apparence de respectabilité… Et j’avais toujours 
ignoré quel pouvait bien être leur contenu. (…) 
j’avais l’habitude des valises. » (Modiano, 1996, p. 
63) 



 

277 

 Je m’étais assis sur le rebord du lit et je sentais 
une odeur d’éther, qui me causait un pincement 
au cœur, comme si Jacqueline venait de quitter 
cette chambre. (Modiano, 1996, p. 67) 

J’ai posé la valise par terre, à plat, et je me suis 
allongé sur le lit de Jacqueline. L’odeur d’Ether 
était tenace sur l’oreiller. En avait-elle pris, de 
nouveau ? Est-ce que plus tard cette odeur serait 
toujours pour moi associé à 
Jacqueline ? (Modiano, 1996, p. 79) 

« J’ai eu envie de lui dire à nouveau : il faudrait 
peut-être attendre Gérard. Je me suis tu. Une 
silhouette au manteau à chevrons resterait figée 
pour toujours dans l’hiver de cette année-là. Des 
mots me reviendraient en mémoire : le cinq 
neutre. Et aussi un homme brun en costume gris 
que j’avais eu à peine le temps de croiser, sans 
savoir s’il était dentiste ou non. Et les visages de 
plus en plus flous de mes parents. (Modiano, 
1996, p.84) 

Comme on le voit, l'auteur se rappelle ses parents, 
toujours en train de poursuivre le personnage féminin 
« Jacqueline » et autour de l'odeur de l'éther. Une fois de plus, 
dans ce passage, l'auteur fait référence à son propre père 
lorsqu'il dit qu'il est habitué aux valises. L'auteur renvoie 
toujours à cette valise, qu'il met en avant dans plusieurs de 
ses romans, aux activités sombres de son père et à la vie qu'il 
a menée sans s'attacher à un lieu. Ici encore, l'auteur se 
souvient d'une période de sa propre vie et l'inclut dans son 
roman. L'acte de naissance dont il est question ici appartient 
à Modiano lui-même. Ce faisant, il a le sentiment d'être 
semblable à un chien et de vivre la situation qu'il vit. La 
représentation d'un chien errant nous conduit à qualifier son 



 

278 

roman d'autobiographique Un pedigree, dans lequel il a déjà 
fait le lien entre le chien et lui-même, que ce soit par le choix 
du titre ou du fait que sa mère est indifférente à son chien.  

J’avais remis l’acte de naissance dans ma poche. 
J’étais dans un rêve dont il faudrait bien que je me 
réveille. Les liens qui me rattachaient au présent 
s’étiraient de plus en plus. Cela aurait été 
vraiment dommage de finir sur ce banc dans une 
sorte d’amnésie et de perte progressive d’identité 
et de ne pas pouvoir indiquer aux passants mon 
domicile… Heureusement j’avais dans ma poche 
cet extrait d’acte de naissance, comme les chiens 
qui se sont perdus dans Paris mais qui portent sur 
leur collier l’adresse et le numéro de téléphone de 
leur maître… (Modiano, 1996, p.143, 144). 

Reprenant des motifs similaires et presque communs, 
mais avec des souvenirs divers et fragmentés, l'auteur a 
publié Accident nocturne. C’est un roman plein d’éléments 
autobiographiques. Ce roman raconte l'histoire d'un 
narrateur-personnage qui se souvient dans l'ombre d'un 
accident de voiture à Paris, un souvenir entouré de mystère 
datant d'années passées. Cet accident ouvre une porte par 
laquelle il plonge dans sa propre histoire, retraçant ses 
relations et les personnes mystérieuses qu'il rencontre. À la 
sortie de la clinique, il se met immédiatement à la recherche 
de la conductrice - dont il connaît le nom, « Jacqueline 
Beausergent », et l'adresse au square de l'Alboni - dans le 
quartier des jardins du Trocadéro.  Sa quête se déroule dans 
un labyrinthe de réminiscences, obscurcissant la distinction 
entre ce qui est réel et ce qui est imaginé.  

La rencontre avec la femme mystérieuse :  

Nous attendions, la femme et moi, sur un canapé 
de cuir rouge tandis qu’il téléphonait au 



 

279 

comptoir de la réception. Elle s’était blessée au 
creux de la joue,sur la pommette et le front, et elle 
saignait. Un brun massif aux cheveux très courts 
est entré dans le hall et il a marché vers nous. 

… 

La femme et moi, nous étions assis, côte à côte, 
sur la banquette de bois. Le brun massif occupait 
l’autre banquette en face de nous. Il fumait et 
nous jetait de temps en temps un regard froid. 
Par la vitre grillagée, j’ai vu que nous suivions le 
quai des Tuileries. On ne m’avait pas laissé le 
temps de récupérer ma chaussure et j’ai pensé 
qu’elle resterait là, toute la nuit, au milieu du 
trottoir. Je ne savais plus très bien s’il s’agissait 
d’une chaussure ou d’un animal que je venais 
d’abandonner, ce chien de mon enfance qu’une 
voiture avait écrasé quand j’habitais aux environs 
de Paris, une rue du Docteur-Kurzenne. Tout se 
brouillait dans ma tête. Je m’étais peut-être blessé 
au crâne, en tombant. Je me suis tourné vers la 
femme. J’étais étonné qu’elle porte un manteau 
de fourrure (Modiano, 2003, p. 4-5).  

Dans ce roman, on découvre au fil des pages que la 
femme rencontrée par l'auteur au moment de l'accident 
s'appelle « Jacqueline Beausergent ». À l’instar du style des 
autres œuvres de Modiano, le narrateur-personnage-auteur 
suit ce personnage féminin tout au long de l’histoire. Tout en 
recueillant des informations sur elle, l'auteur plonge dans son 
propre passé et s'engage dans un processus d'auto-
réminiscence. Ce faisant, il continue à partager ses vécus avec 
le lecteur. 

L'odeur de l'éther, un leitmotiv dans les romans de 
Modiano, apparaît également comme un élément intratextuel 



 

280 

dans cette œuvre. Cette odeur particulière, fréquemment 
invoquée dans ses écrits, sert constamment de conduit à ses 
vécus et souvenirs. Ainsi, elle facilite un processus d'auto-
réminiscence. 

Elle m’a souri, de nouveau, de ce sourire un peu 
ironique qu’elle avait eu, tout à l’heure, dans le 
panier à salade. Je ne sais pas pourquoi, ce sourire 
m’a inquiété. Le type au collier de barbe et à la 
blouse blanche se penchait vers moi et, aidé par 
l’infirmière, il m’appliquait sur le nez une sorte 
de grosse muselière noire. J’ai senti l’odeur de 
l’éther avant de perdre connaissance. 

De temps en temps, j’essayais d’ouvrir les yeux, 
mais je retombais dans un demi-sommeil. Puis je 
me suis rappelé vaguement l’accident et j’ai 
voulu me retourner pour vérifier si elle occupait 
toujours l’autre lit. Mais je n’avais pas la force de 
faire le moindre geste et cette immobilité me 
procurait une sensation de bien-être. Je me suis 
souvenu aussi de la grosse muselière noire. 
C’était sans doute l’éther qui m’avait mis dans cet 
état (Modiano, 2003, p. 10-11). 

Au fil du roman, tandis que l'auteur suit cette femme et 
cherche son appartement, il revisite ses propres souvenirs au 
cours d'un processus d'auto-réminiscence. 

Pourquoi cette femme était-elle maintenant 
associée à une maison où j’avais passé quelque 
temps dans mon enfance ? 

… 

Mais oui, elle avait une chambre, au premier 
étage de la maison, la dernière, au bout du 
couloir. Le même sourire, les mêmes cheveux 
blonds mais coiffés un peu plus longs. Une 



 

281 

cicatrice lui barrait la pommette gauche, et je 
comprenais brusquement pourquoi j’avais cru la 
reconnaître dans le car de police secours : à cause 
des blessures qu’elle portait sur le visage et qui 
m’avaient sans doute évoqué cette cicatrice, sans 
que je m’en rende bien compte sur le moment.” 

Dans ce passage, le narrateur-personnage se souvient du 
personnage féminin comme une femme qu'il a rencontrée 
dans son enfance. En outre, l'auteur définit essentiellement le 
concept d'auto-réminiscence. 

Je retrouvais cette curieuse impression qui était la 
mienne pendant le trajet en panier à salade 
jusqu’à l’Hôtel-Dieu, d’avoir déjà vu ce visage 
quelque part. Avant de connaître son numéro de 
téléphone, je ferais peut-être un effort de 
mémoire. Les choses étaient encore simples à 
cette époque, je n’avais pas la plus grande partie 
de ma vie derrière moi. Il suffisait de remonter le 
cours de quelques années. Qui sait ? Une certaine 
Jacqueline Beausergent, ou la même personne 
sous un autre nom, avait déjà croisé mon chemin. 
J’avais lu que le hasard ne produit qu’un assez 
limité de rencontres. Les mêmes situations, les 
mêmes visages reviennent, et l’on dirait les 
fragments de verre coloriés des kaléidoscopes, 
avec ce jeu de miroir qui donne l’illusion que les 
combinaisons peuvent varier jusqu’à l’infini. 
Mais elles sont plutôt limitées, les combinaisons. 
Oui, j’avais dû lire ça quelque part, ou bien le 
docteur Bouvière nous l’avait-il expliqué, un soir, 
dans un café. Mais il m’était difficile de me 
concentrer longtemps sur ces questions, je ne 
m’étais jamais senti la tête philosophique. 



 

282 

Brusquement, je n’avais pas envie de traverser le 
pont de Grenelle, de me retrouver sur la rive 
gauche et de rejoindre, par une ligne de métro ou 
d’autobus, ma chambre, rue de la Voie-Verte. Je 
comptais me promener encore un peu, par ici. Il 
fallait bienque je m’habitue à marcher, avec mes 
pansements sur la jambe. Je me sentais bien, là, 
dans le quartier de Jacqueline Beausergent. Il me 
semblait même que l’air y était plus léger à 
respirer (Modiano, 2003, p. 25). 

L'auteur souligne comment des visages identiques et des 
situations récurrentes nous poussent inévitablement à un 
processus d'auto-réminiscence. De plus, il indique que ces 
combinaisons sont finies. Modiano montre comment ce récit 
se multiplie comme les éclats d'un kaléidoscope, en se 
transformant en une illusion sans limites. Dans ce passage, 
Modiano fait effectivement référence aux événements qu'il 
insère de manière répétitive dans le cadre de l'auto-
réminiscence. 

Tout au long du roman, alors que le narrateur-
personnage continue à recueillir des informations sur 
Jacqueline. En visitant le quartier de Jacqueline et en 
observant son entourage, on le voit à nouveau réfléchir sur 
son père. 

J’essaie de retrouver les couleurs et l’atmosphère 
de cette saison où j’habitais près de la porte 
d’Orléans. Des couleurs grises et noires, une 
atmosphère qui me semble étouffante 
rétrospectivement, un automne et un hiver 
perpétuels. Était-ce un hasard si j’avais échoué 
dans la zone où mon père m’avait donné un 
dernier rendez-vous ? Sept heures précises du 
matin, café de La Rotonde, au pied de l’un de ces 



 

283 

immeubles de brique qui forment des blocs et 
marquent la limite de Paris. Là-bas, Montrouge et 
un tronçon du périphérique que l’on venait de 
construire. Nous n’avions pas grand-chose à 
nous dire et je savais que nous ne nous reverrions 
plus. Nous nous sommes levés et, sans nous 
serrer la main, nous sommes sortis ensemble du 
café de La Rotonde. J’ai été surpris de le voir 
s’éloigner dans son pardessus bleu marine vers le 
périphérique. Je me demande encore dans quelle 
lointaine banlieue ses pas l’entraînaient. Oui, 
aujourd’hui, je suis frappé par cette coïncidence : 
avoir habité pendant quelque temps ce quartier 
où nous nous retrouvions, les dernières fois. Mais 
sur le moment, je n’y avais pas pensé du tout. 
J’avais d’autres préoccupations (Modiano, 2003, 
p. 27-28). 

Après avoir évoqué la dernière rencontre avec son père, 
l'auteur ne cesse de raconter les processus d'autoréflexion à 
partir des fragments tout au long du roman. Dans une autre 
partie de cette œuvre, il se remémore la nuit de l'accident, et 
met en évidence la signification topographique des rues 
parisiennes. Il contemple les différents lieux où il a rencontré 
son père. 

J’essaie de me souvenir de ce que je pouvais bien 
faire, la nuit de l’accident, si tard, place des 
Pyramides. Je dois préciser qu’en ce temps-là, 
chaque fois que je quittais les quartiers de la rive 
gauche, j’étais heureux, comme s’il suffisait que 
je traverse la Seine pour me réveiller de ma 
torpeur. Il y avait soudain de l’électricité dans 
l’air. Il allait m’arriver enfin quelque chose. 
J’attache sans doute une trop grande importance 



 

284 

à la topographie. Je m’étais souvent demandé 
pourquoi, en l’espace de quelques années, les 
lieux où je rencontrais mon père s’étaient peu à 
peu déplacés des Champs-Élysées vers la porte 
d’Orléans. Je me rappelle même avoir déployé 
dans ma chambre d’hôtel de la rue de la Voie-
Verte, un plan de Paris. Au stylo à bille rouge, je 
faisais des croix qui me servaient de points de 
repère. Tout avait commencé dans une zone dont 
L’ÉTOILE était le centre de gravité, avec des 
échappées à l’ouest, vers le bois de Boulogne. 
Puis l’avenue des Champs-Élysées. Nous avions 
glissé imperceptiblement par la Madeleine et les 
Grands Boulevards vers le quartier de l’Opéra. 
(Modiano, 2003, p.38). 

Il se demande pourquoi ses rencontres avec son père ont 
lieu principalement près des Champs-Elysées et de la Porte 
d'Orléans. Dans ce passage, il fait indirectement référence à 
l'identité de son père et à la sienne propre. Il suggère ainsi que 
tout trouve son origine à « l'ETOILE ». Implicitement, l'auteur 
fait également allusion à son premier roman, La Place de 
l'Étoile, à travers cette mention. Il convient de noter que dans 
son premier roman, l'auteur a exploré à la fois son identité 
juive et celle de son père. 

Le récit continu à se passer ensuite à Boulogne, lieu de 
naissance de l'auteur. Par ce processus d'auto-réminiscence, 
Modiano introduit des éléments autobiographiques dans son 
œuvre. Il s'agit là d'un exemple d'auto-intertextualité 
autoréférentielle au sein du roman. 

Dans la chambre de la clinique Mirabeau, après 
l’accident, j’avais eu le temps de réfléchir. Je 
m’étais d’abord souvenu de ce chien qui s’était fait 
écraser un après-midi de mon enfance, puis un 



 

285 

événement qui datait de la même époque me 
revenait peu à peu à la mémoire. Jusque-là, je crois 
que j’avais évité d’y penser. Seule l’odeur de l’éther 
me l’évoquait quelquefois, cette odeur noire et 
blanche qui vous entraîne jusqu’à un point 
d’équilibre fragile entre la vie et la mort. Une 
fraîcheur et l’impression de respirer enfin à l’air 
libre, mais aussi, par moments, une lourdeur de 
suaire. La nuit précédente, à l’Hôtel-Dieu, quand le 
type m’avait appliqué sur le visage une muselière 
pour m’endormir, alors je m’étais rappelé que 
j’avais déjà vécu cela. La même nuit, le même 
accident, la même odeur d’éther. C’était à la sortie 
d’une école. La cour donnait sur une avenue 
légèrement en pente, bordée d’arbres et de 
maisons dont je ne savais plus si c’étaient des 
villas, des maisons de campagne ou des pavillons 
de banlieue. Pendant toute mon enfance, j’avais 
séjourné dans des endroits si divers que je finissais 
par les confondre. Le souvenir que je gardais de 
cette avenue se mêlait peut-être avec celui d’une 
avenue de Biarritz ou d’une rue en pente de Jouy-
en-Josas. À la même époque, j’avais habité quelque 
temps ces deux localités et je crois que le chien 
s’était fait écraser rue du Docteur-Kurzenne, à 
Jouy-en-Josas. Je sortais de la salle de classe à la fin 
de l’après-midi. Ce devait être l’hiver. Il faisait 
nuit. J’attendais sur le trottoir que quelqu’un 
vienne me chercher. Il ne restait bientôt plus 
personne autour de moi. La porte de l’école était 
fermée. Plus de lumière derrière les vitres. Je ne 
savais pas quel chemin il fallait suivre jusqu’à la 
maison. J’ai voulu traverser l’avenue, mais à peine 
avais-je quitté le trottoir qu’une camionnette a 



 

286 

freiné brusquement et m’a renversé. J’étais blessé à 
la cheville. Ils m’ont allongé à l’arrière sous la 
bâche. L’un des deux hommes était avec moi. 
Quand le moteur s’est mis en marche, une femme 
est montée. Je la connaissais. J’habitais avec elle 
dans la maison. Je revois son visage. Elle était 
jeune, environ vingt-cinq ans, les cheveux blonds 
ou châtain clair, une cicatrice sur la joue. Elle s’est 
penchée vers moi et m’a pris par la main. Elle était 
essoufflée comme si elle avait couru. Elle 
expliquait à l’homme, à côté de nous, qu’elle était 
arrivée trop tard à cause d’une panne de voiture. 
Elle lui a dit « qu’elle venait de Paris ». La 
camionnette s’est arrêtée devant les grilles d’un 
jardin. L’un des hommes me portait et nous 
traversions le jardin. Elle me tenait toujours par la 
main. Nous sommes entrés dans la maison. J’étais 
allongé sur un lit. Une chambre aux murs blancs. 
Deux bonnes sœurs se sont penchées vers moi, 
leurs visages serrés dans leurs coiffes blanches. 
Elles m’ont appliqué sur le nez la même muselière 
noire que celle de l’Hôtel-Dieu. Et avant de 
m’endormir, j’ai senti l’odeur blanche et noire de 
l’éther (Modiano, 2003, p. 82-83). 

Dans les romans de Patrick Modiano, l'odeur de l'éther 
apparaît à plusieurs reprises comme un motif récurrent. Cette 
odeur sert de catalyseur à l'auteur pour plonger dans son 
propre passé et ses propres vécus par le biais d'un processus 
d'auto-réminiscence. Modiano aborde souvent ce phénomène 
dans ses œuvres. Dans le récit, il reprend progressivement 
conscience à la suite d'un accident, aidé par l'odeur de l'éther. 
Une fois que le narrateur-personnage est pleinement 
conscient, il se souvient d'un accident survenu dans son 
enfance et rencontre à nouveau l'odeur de l'éther. 



 

287 

Chaque fois que Modiano introduit l'odeur de l'éther 
dans ses romans, il dévoile au lecteur un fragment de son 
passé. Dans ce roman, il faut noter qu'il y a deux accidents. Le 
premier se produit dès le début, tandis que le second remonte 
à son enfance, déclenché par l'odeur de l'éther qui suit le 
premier accident. Modiano, entre fiction et réalité, 
approfondit l'accident de l'enfance dans les pages suivantes 
du roman : 

La sortie de l’école, la camionnette bâchée, la 
maison des bonnes sœurs… Je cherchais d’autres 
détails. Je me voyais à côté de la femme dans une 
voiture, elle ouvrait un portail et la voiture suivait 
une allée… Elle avait une chambre au premier 
étage de la maison, la dernière au bout du couloir. 
Mais ces morceaux de souvenir étaient si vagues 
que je ne parvenais pas à les retenir. Seul le visage 
était net avec la cicatrice sur la joue, et j’étais 
vraiment convaincu que ce visage était le même 
que celui de l’autre nuit, à l’Hôtel-Dieu. (Modiano, 
2003, p. 84). 

Modiano mélange harmonieusement le passé et le 
présent dans chacun de ses romans et il fait preuve de cette 
qualité dans le présent ouvrage également. Le lecteur est 
confronté à la difficulté de faire la distinction entre l'accident 
fictif et l'accident réel dont Modiano avait été victime à l'âge 
de six ans : 

Ma cheville me faisait mal. Je ne me sentais pas le 
courage de changer le pansement. Je m’étais 
allongé sur le lit, les mains croisées derrière la 
tête, et j’essayais de réfléchir au passé. Je n’en 
avais pas l’habitude. Depuis longtemps, je 
m’étais efforcé d’oublier mon enfance, sans 
jamais avoir éprouvé pour elle beaucoup de 



 

288 

nostalgie. Je ne possédais aucune photo, aucune 
trace matérielle de cette époque, sauf un vieux 
carnet de vaccinations. Oui, à y bien réfléchir, 
l’épisode de la sortie de l’école, de la camionnette 
et des bonnes sœurs se situait entre Biarritz et 
Jouy-en-Josas. J’avais donc environ six ans. Après 
Jouy-en-Josas, c’était Paris et l’école communale 
de la rue du Pont-de-Lodi, puis les différents 
pensionnats et les casernes à travers la 
France :Saint-Lô, la Haute-Savoie, Bordeaux, 
Metz, Paris de nouveau, jusqu’à aujourd’hui. En 
somme, le seul mystère de ma vie, le seul maillon 
qui n’était pas relié aux autres, c’était ce premier 
accident avec la camionnette et cette jeune femme 
ou cette jeune fille qui, ce soir-là, était en retard 
« parce qu’elle était tombée en panne et qu’elle 
venait de Paris (Modiano 2003 :88).  

Le personnage-narrateur, blessé dans un accident fictif 
dans son roman, essaie de se souvenir de son passé à travers 
un processus d'auto-réminiscence dans la vie réelle. Il revisite 
ses années d'école et de pension qu'il souhaite oublier. Tout 
au long de ce processus, il révèle une série de détails 
autobiographiques. Il ajoute une autre dimension à l'auto-
textualité en partageant des informations sur les écoles qu'il a 
fréquentées et sur les lieux où il a résidé. 

Ensuite, il poursuit sa quête de renseignements, en 
suivant à nouveau la trace de Jacqueline : 

Le plus fréquenté était celui de droite : on y 
vendait des cigarettes et des journaux. J’ai fini par 
demander au patron du lieu s’il connaissait une 
certaine Jacqueline Beausergent. Non, cela ne lui 
disait rien. Une femme blonde qui habitait dans 
les parages. Elle avait eu un accident de voiture. 



 

289 

Non, il ne voyait pas, mais peut-être pouvais-je 
me renseigner au grand garage, plus loin, sur le 
quai, avant les jardins du Trocadéro, celui qui 
était spécialisé dans la vente des voitures 
américaines. Ils avaient pas mal de clients dans le 
quartier. Elle avait été blessée au visage ? Ça se 
repère, ces choses-là. Demandez donc au garage. 
Il n’était pas surpris de ma question, et il y avait 
répondu d’une voix courtoise, un peu lasse, mais 
je regrettais d’avoir prononcé devant lui le nom 
de Jacqueline Beausergent. 

… 

En me promenant dans les rues voisines, j’étais 
de plus en plus persuadé que je la retrouverais 
sans rien demander à personne. Je marchais dans 
une zone sensible et j’avais mis beaucoup de 
temps pour y accéder. Tous mes périples dans 
Paris, les trajets de mon enfance de la rive gauche 
au bois de Vincennes et au bois de Boulogne, du 
sud au nord, les rencontres avec mon père, et mes 
propres déambulations au cours des dernières 
années, tout cela m’avait conduit vers ce quartier 
à flanc de colline, au bord de la Seine, un quartier 
dont on pouvait dire simplement qu’il était 
« résidentiel » ou « anonyme ». On m’y avait 
donné rendez-vous dans une lettre qui datait d’il 
y a quinze ans et que j’avais reçue la veille. Mais 
il n’était pas trop tard pour moi : quelqu’un 
m’attendait encore derrière l’une de ces fenêtres, 
toutes les mêmes, aux façades de ces immeubles 
que l’on confondait les uns avec les autres. » 

Sur les traces de Jacqueline, le voyage dans son passé 
reprend dans les rues de Paris. L'auteur, qui a parcouru ces 



 

290 

mêmes rues dans son enfance et sa jeunesse, s'approche 
lentement de la fin de son roman. Tout au long de ce roman, 
la représentation du personnage féminin est fortement liée 
aux souvenirs de Patrick Modiano. La présence de ces 
éléments autobiographiques dans le cadre de l'auto-
réminiscence donne lieu à une auto-textualité. 

Le dernier roman de l'auteur Danseuse a été publié en 
2023. Le narrateur-personnage de l'histoire, à l'image de 
l'auteur, découvre Paris qui lui est encore inconnue. Le 
narrateur-personnage passe parfois du temps avec un enfant 
de dix ans, l'enfant de la Danseuse. Dans les romans de Patrick 
Modiano, les personnages sont souvent poussés à mener des 
enquêtes sur leur propre passé ou sur le passé de personnages 
obscurs. Dans les rues de Paris, ils commencent à rencontrer 
des personnages obscurs qui remettent en question la 
compréhension qu'ils ont de leur vie et de leur histoire.  

Oui, très longtemps. Elle est la fille d’un de mes 
amis. Et le père du petit Pierre était également un 
de mes amis. Mais plus jeune que moi… Il a dû 
quitter la France il y a huit ans. » 

Il me regardait droit dans les yeux comme s’il se 
préparait à me faire un aveu, mais qu’il hésitait 
encore. 

« Comment vous dire ? Nous appartenions à un 
milieu un peu particulier. » 

Il n’avait pas besoin de me donner des précisions. 
J’avais compris. Mon père lui-même et ses amis…  

Alors, elle se sentit un peu désemparée dans ce 
quartier qu’elle n’avait pas fréquenté depuis 
longtemps. Elle eut envie de faire demi-tour et de 
le rejoindre dans sa chambre. Mais s’il s’était 
absenté elle craignait d’éprouver l’impression de 



 

291 

vide qui la prenait parfois quand elle était seule 
dans les rues. 

Elle marchait en direction des Grands Boulevards. 
Pour se donner du courage et lutter contre le vide, 
elle répétait à voix basse, machinalement, une 
prière que lui avait apprise la doctoresse Péraud et 
qui lui était revenue en mémoire, comme un 
souvenir d’enfance. « … Très sainte Marie, toi qui 
défais les nœuds qui étouffent les enfants, étends 
tes mains miséricordieuses vers moi. » Elle la disait 
très vite, sans détacher les mots, et cela devenait un 
refrain qui l’apaisait. Et brusquement elle comprit 
la raison de son malaise : un début d’après-midi, il 
y avait déjà huit ans, elle suivait le même trajet, 
dans ce même quartier entre la Madeleine, le bar 
de Verzini et Saint-Lazare, et aujourd’hui elle 
marchait exactement sur ses propres traces. Elle se 
souvenait de Verzini, ce jour-là, seul dans son bar 
vide, le visage soucieux. Il lui avait dit que le père 
du  petit Pierre l’attendait, tout près, dans l’église 
Saint-Louis d’Antin. (Ibid) 

Elle connaissait bien cette église, car elle habitait 
depuis quelques mois avec le père du petit Pierre 
près de celle-ci, rue du Havre, dans un immeuble 
de bureaux, à l’entrée duquel on ne pouvait pas 
imaginer qu’un appartement se trouvait au dernier 
étage, un appartement d’aspect clandestin. L’église 
était perdue au milieu de l’agitation qui régnait 
pendant toute la journée autour des Grands 
Magasins, de la gare Saint-Lazare et du lycée 
Condorcet. Des flots de voitures et de piétons. 

Quand elle entra dans l’église, il était assis dans 
l’une des dernières rangées de chaises à gauche de 



 

292 

la travée. En ce début d’après-midi, l’église était 
vide. Elle s’assit à côté de lui, et il lui dit à voix 
basse qu’il était obligé de quitter Paris au plus vite 
et qu’elle-même “midi, l’église était vide. Elle 
s’assit à côté de lui, et il lui dit à voix basse qu’il 
était obligé de quitter Paris au plus vite et qu’elle-
même ne devait plus retourner dans 
l’appartement, rue du Havre. Il lui tendit une 
mallette de cuir sans lui donner d’explication. Il lui 
écrirait. Il était plus prudent maintenant qu’elle 
sorte de l’église avant lui. Elle ne lui avait même 
pas dit qu’elle attendait un enfant. 

Elle se retrouva seule dans la rue, mais cette fois-ci 
avec une sensation de soulagement comme elle 
n’en avait jamais connu. Elle était sûre qu’elle ne le 
reverrait plus et qu’à partir de ce jour-là 
commençait pour elle une nouvelle vie. Quelque 
temps plus tard, surprenant dans une conversation 
les termes « erreur de jeunesse » et « mauvaise 
rencontre », elle pensa qu’elle aussi avait commis 
une « erreur de jeunesse » après avoir fait une 
« mauvaise rencontre ». Mais, déjà, elle avait 
presque oublié cet homme et leur dernière 
entrevue dans l’église Saint-Louis d’Antin. Qu’est-
ce, exactement, se demanda-t-elle, qu’une erreur 
de jeunesse ? La plupart du temps, presque rien. À 
son âge, tout cicatrise très vite, et, bientôt, il n’y a 
même plus de trace[…]”(Modiano, Danseuse 
2023 :100-101) 

Bien que l'auteur évite d'incorporer explicitement des 
éléments autobiographiques dans le contexte du roman, il les 
révèle habilement en arrière-plan. C'est ainsi que l'auteur 
établit un lien entre le personnage de Pierre, l'enfant, et ses 



 

293 

propres vécus. La mère de Pierre poursuit également une 
carrière d'actrice de cinéma et de théâtre comme celle de 
l'auteur. La vie de Modiano s'est déroulée entre l'école et 
différents internats en raison des préoccupations de sa mère 
pour le théâtre et le cinéma. Cette réalité permet de tracer le 
portrait de Pierre, le personnage de l'histoire, qui ressemble 
étrangement à l'auteur lui-même. En particulier, Modiano a 
intentionnellement oublié la présence de son père dans sa vie. 
En outre, la référence aux « mauvaises rencontres » vers la fin 
du roman fait écho à un thème précédemment abordé par 
Modiano dans le contexte de la relation avec ses parents. Par 
conséquent, il est clair que Patrick Modiano a incorporé 
habilement de manière implicite des éléments 
autobiographiques dans son récit. 

Je traversais le boulevard Raspail au même 
endroit où j’avais cru voir Verzini, la semaine 
précédente, dans ce Paris que je ne reconnaissais 
pas. Beaucoup moins de monde sur le boulevard, 
mais encore quelques bataillons de touristes, 
étranges touristes dont on ne savait pas d’où ils 
venaient, ni quelles étaient leurs langues si on les 
écoutait parler. Ils traînaient toujours derrière 
eux leurs valises à roulettes et portaient les 
mêmes casquettes à visière, les mêmes shorts et 
les mêmes tee-shirts. Et les mêmes sacs à dos. 
Vers quoi marchaient-ils ? (Modiano, Danseuse 
2023 :105). 

Dans son dernier ouvrage, l'auteur confère à la valise une 
valeur transformatrice. Auparavant représentée comme un 
symbole qui abrite des souvenirs d'antan, la valise joue 
désormais un rôle contemporain dans le récit, emblématique 
du mode de vie éphémère des touristes, qui traversent 
rapidement divers lieux. Ces valises ne sont plus les objets du 



 

294 

passé, elles sont devenues des témoins du présent, s'éloignant 
ainsi de leur rôle thématique modianesque.  

Je traversais le boulevard Raspail au même endroit 
où j’avais cru voir Verzini, la semaine précédente, 
dans ce Paris que je ne reconnaissais pas. Beaucoup 
moins de monde sur le boulevard, mais encore 
quelques bataillons de touristes, étranges touristes 
dont on ne savait pas d’où ils venaient, ni quelles 
étaient leurs langues si on les écoutait parler. Ils 
traînaient toujours derrière eux leurs valises à 
roulettes et portaient les mêmes casquettes à 
visière, les mêmes shorts et les mêmes tee-shirts. Et 
les mêmes sacs à dos. Vers quoi marchaient-ils ? 
Vers un corps d’armée qui stationnait en un point 
précis de Paris ? J’avoue que cela m’était 
indifférent et que j’étais pressé de rejoindre le café 
désert où nous avions fait halte avec Verzini, ce 
café qui semblait encore protégé de la dureté du 
temps présent. (Modiano, Danseuse, 2023, p. 105) 

Dans ce roman, contrairement à ses autres œuvres, les 
rues de Paris, désormais étrangères au personnage- dans le 
présent. Ces rues ne parviennent pas à évoquer les souvenirs 
de son passé. Si l'on parle d'intratextualité, il est remarquable 
que cette histoire soit elle aussi transposée par un mystérieux 
personnage féminin. Cependant, cette fois-ci, l'auteur 
détourne l'attention de son propre passé vers celui de cette 
femme énigmatique, une « danseuse » mentionnée tout au 
long du récit. Bien que l'approche narrative de l'histoire 
conserve un caractère d’auto-réminiscence, les éléments de 
souvenir de soi sont diminués, et c'est le personnage féminin 
qui articule ces réminiscences. 

Dans ce roman, les rues de Paris, qui ne sont pas 
familières dans le présent. Les rues de Paris ne servent plus 



 

295 

de voies d'accès au passé de l'auteur. En effet, l'auteur utilise 
une technique narrative différente de celle de ses œuvres 
précédentes. Cette tendance à l'intratextualité est encore 
accentuée par le fait que l'histoire est racontée à travers le 
prisme d'un mystérieux personnage féminin. Contrairement 
à ce qui se passait auparavant, où les souvenirs de l'auteur 
constituaient le cœur du récit, cette fois-ci, c'est l'histoire de 
l'énigmatique "danseuse" mentionnée dans le roman qui 
occupe le devant de la scène. Bien que le récit tourne toujours 
autour d'une forme d'égocentrisme, l'accent se déplace des 
réflexions personnelles de l'auteur vers les souvenirs racontés 
par le personnage féminin. Ce changement marque une 
transformation significative dans la manière dont les 
éléments de l'histoire sont présentés. 

Qu’étaient devenus la danseuse et Pierre, et ceux 
que j’avais croisés à la même époque ? Voilà une 
question que je me posais souvent depuis près de 
cinquante ans et qui était restée jusque-là sans 
réponse. Et, soudain, ce 8 janvier 2023, il me 
sembla que cela n’avait plus aucune importance. 
Ni la danseuse ni Pierre n’appartenaient au passé 
mais à un présent éternel. (Modiano, Danseuse 
2023, p. 106) 

Dans ce roman, l'auteur se détourne de son approche 
habituelle d'un passé infini pour parcourir un présent infini. 
Habituellement, ses romans s'attardent sur la quête des 
personnages féminins, laissant leurs histoires enveloppées 
d'ambiguïté et d'ouverture. Cependant, cette œuvre marque 
un tournant, car Modiano passe à un présent sans fin. Il met 
fin à son modèle d'indifférence à l'égard de ses personnages. 
Pour la première fois, il laisse de côté la poursuite de la 
protagoniste féminine. Il se concentre plutôt sur la vie et les 



 

296 

mystères d'une danseuse. Cette démarche signifie un 
changement décisif dans l'approche narrative de Modiano.  

Pour conclure, ce survol des ressemblances ornées par 
des éléments autointertextuels à travers l’autoréminiscence 
nous montre que ces deux romans analysés représentent 
plusieurs autres romans modianesques écrits à la lumière de 
différents procédés d’autoréminiscence, qui inclut 
naturellement un style fragmentaire et discontinu. 

Du fait des auto-allusions et des auto-références à la 
période de ses années de jeunesse ou d'enfance, les romans 
acquièrent un caractère dynamique. Toutes les allusions à sa 
propre vie, et parfois à l'Histoire, servent de toile de fond et 
de personnages à la partie principale du roman. La première 
source d'inspiration de Modiano pour ces deux récits est 
encore une fois sa propre expérience et les problèmes de ses 
parents. Dans cette perspective, la construction de la fiction 
des personnages repose sur le matériel biographique et sur 
des bribes d'auto-réminiscence.  

Patrick Modiano apparaît comme l'auteur-narrateur-
personnage dans les romans analysés, ce qui les place dans le 
genre de l'autofiction tel qu'il a été défini par les 
narratologues, notamment Serge Doubrovsky. En mettant en 
scène des personnages féminins marqués par une obsession 
particulière et en racontant des moments de trauma 
personnel, Modiano revisite essentiellement son propre passé 
et ses propres souvenirs. Il déclenche ainsi un processus 
d’autoréminiscence à travers les fragments portés par ces 
personnages féminins, qui renvoient à sa jeunesse et à ses 
problèmes familiaux. Dans ces romans, Modiano présente 
minitieusement ses propres souvenirs sous forme de 
fragments en faisant un usage intensif d'éléments 
autobiographiques. 



 

297 

C'est pourquoi Serge Doubrovsky mentionne également 
que la « fragmentation » est une caractéristique des récits 
autobiographiques. Dans ces romans, l'auteur mélange des 
thèmes traités dans ses œuvres antérieures, comme il est 
d'usage dans son approche de la narration. Pour le lecteur, 
toutes ces pièces se présentent comme une toile auto-
intertextuelle.  

L'auto-réminiscence, sorte d'intertextualité, établit un 
cercle auto-intertextuel à travers la répétition et la 
modification de thèmes, de personnages et d'images d'une 
œuvre à l'autre. Ce mécanisme fonctionne comme un 
palimpseste, caractérisé par l'essence des œuvres 
précédentes, ce qui lui confère une valeur de réécriture. 
L'intertextualité repose sur l'idée que tout texte fait partie du 
champ d'autres textes écrits avant lui, et dont aucun ne sera 
complètement détaché des textes antérieurs. Par conséquent, 
nous pouvons constater qu'un écrivain tel que Modiano, qui 
se penche continuellement sur sa propre vie, peut aussi 
entretenir une relation intertextuelle dans ses romans en y 
intégrant des fragments ou des bribes de sa vie. 
L'autoréflexivité, considérée ici de manière générale comme 
l'une des composantes de l'intertextualité, consiste à 
construire un réseau auto-intertextuel basé sur la répétition 
de plusieurs éléments d'œuvres précédentes, sur la 
transformation de thèmes, de personnages et d'images d'un 
texte à l'autre. Dans cette perspective, l'autoréflexivité a une 
valeur de réécriture, comparable à un palimpseste, qui 
présente des empreintes de l'expérience d'œuvres antérieures. 
L'écriture revisite les souvenirs du passé. Réécrire à plusieurs 
reprises la même histoire, et partant sa véritable histoire, c'est 
ainsi paradoxalement remonter à la source fascinante et 
infinie des malheurs de l'enfance. Le fait d'écrire à nouveau 
les jours de l'enfance et de la jeunesse tient aussi plus du 
ressentiment à l'égard des membres de la famille que de la 



 

298 

réconciliation. Par conséquent, on peut affirmer que Modiano 
reconstitue les souvenirs de sa propre vie sous forme de 
réminiscences lorsque qu'il écrit un roman, et qu'il souhaite 
en quelque sorte se réconcilier avec lui-même, mais pas avec 
ses parents. Pour Modiano, un roman à caractère autofictifs, 
aussi nouveau soit-il, doit donc être constitué des procès 
d'auto-réminiscences et de fragments d'une vie. 

 

4.4. DE L’AUTOBIOGRAPHIE A L’AUTOFICTION EN 
RAPPORT AVEC L’AUTO-TEXTUALITE  

Si l'on évalue le genre des romans écrits par Patrick 
Modiano, il est évident que l'on peut largement les classer 
dans la catégorie de l'autofiction. En tenant compte de 
l’ensemble de son œuvre, deux notions suffisent pour 
résumer la maîtrise de Modiano en matière d'autofiction : 
« illusion de vérité » et « effet de réel » ( Laurent, 1997, p.32) 
comme l’a souligné Thierry Laurent. Ce concept résume 
clairement le pouvoir de transformation de ce genre littéraire 
de l’autobiographie et des vécus de l’auteur.  Cette approche 
tire donc parti de la nature variable de la vérité et de 
l'authenticité de tout vécu personnel pour créer des récits.  En 
mélangeant des éléments de la vie de l'auteur avec des 
éléments fictifs, l'autofiction remet en question les frontières 
établies entre la réalité et l'invention. Ce faisant, l’autofiction 
invite les lecteurs à pénétrer dans un domaine où la 
distinction entre les deux, le réel et l’imaginaire, devient très 
flous. Comme nous l’avons souligné à plusieurs reprises, 
Modiano est un auteur qui transforme et transpose en 
amplifiant sa vie, ses vécus à travers une fiction à partir des 
principes de l'autofiction.  

Modiano lui-même, a qualifié son œuvre 
d’« autobiographie rêvée ». En effet, nous pouvons considérer 
cette appellation comme étant la définition de l’autofiction 



 

299 

par Patrick Modiano. Pour définir l'autofiction, nous devons 
d'abord nous concentrer sur le concept d' « autobiographie 
rêvée » tel qu'il est envisagé par l'auteur, en commençant par 
une approche de son concept d'autobiographie. Ensuite, nous 
nous pencherons sur l'aspect « rêvée », en examinant l'univers 
fictif créé par l'auteur sur la toile de fond de ses vécus. Enfin, 
nous explorerons la relation intertextuelle qui entrelace ces 
éléments. À ce stade, nous tenterons donc de définir le style 
d'autofiction de Modiano en nous appuyant sur ces deux 
mots, illusion de vérité et l’effet de réel et nous nous 
attacherons à identifier les éléments autofictifs les plus 
emblématiques présents dans les romans de Modiano dans le 
cadre de l’intertextualité. 

Avant tout, les romans autofictionnels de Patrick 
Modiano évoquent souvent le jeu délicat de la réminiscene, 
de l'identité et du passé. Les notions d'« illusion de vérité » et 
d'« effet de réel » sont donc essentielles pour comprendre le 
style et les préoccupations thématiques de l’auteur. En ce qui 
concerne l'illusion de la vérité, nous pouvons constater qu'elle 
correspond aux romans autofictifs de l'auteur, tandis que 
l'effet de réalité concerne son ouvrage autobiographique. 
Pour comprendre la démarche autofictive de l'auteur, il est 
indispensable d'analyser son autobiographie. Par la suite, 
analyser les vécus détaillés dans son autobiographie à la 
lumière des processus fictionnels de ses autofictions, 
permettra de mieux dévoiler les dimensions intertextuelles de 
ses romans. 

Nous considérons que l' « effet de réel » dans les romans 
autofictionnels de Modiano fait référence à la manière dont 
l'auteur incorpore méticuleusement des vécus, des 
événements et des lieux historiques réels et parfois des 
personnes réelles dans ses romans. Cette technique permet à 
ses romans de se dérouler dans une réalité reconnaissable, ce 



 

300 

qui leur confère un air d'authenticité. Cependant, Modiano 
recourt à ces éléments non pas pour attribuer un caractère 
historique à la fiction de ses romans, mais plutôt comme une 
toile de fond sur laquelle se déroulent les expériences 
personnelles de ses personnages. Il suggère ainsi que le passé 
n'est jamais vraiment passé, mais qu'il continue d'influencer 
le présent et l'avenir. 

A travers les romans de Modiano, l'« illusion de vérité » 
peut être définie comme la manière dont le récit présente les 
souvenirs et les vécus comme s'ils étaient exacts et factuels. En 
réalité, ils sont filtrés par la conscience subjective du narrateur 
ou des personnages. Cela crée un sentiment d'authenticité et 
de réalisme, même si les événements relatés sont 
partiellement ou entièrement fictifs. L'illusion de la vérité est 
un élément clé dans la manière dont Modiano aborde le 
manque de crédibilité de la mémoire et la fluidité de l'identité 
personnelle. Ses romans ont tendance à mêler les faits et la 
fiction. Ils amènent le lecteur à s'interroger sur la 
vraisemblance de la trame narrative et sur la crédibilité de la 
mémoire elle-même. Cet effet remet en question notre 
conception conventionnelle de la vérité et de l'histoire. Ainsi, 
nous pouvons penser que la perception que nous avons de la 
réalité est souvent construite et changeante. Blanckeman 
indique la définition de l'autobiographie de Modiano comme 
suit : 

L'autofiction est l'écriture de ce rêve, pour peu 
que l'on considère le rêve comme une instance de 
la vie psychique par laquelle le sujet atteint à une 
connaissance de soi autre que consciente et que 
l'on perçoive aussi comment, par cette écriture et 
dans ce rêve, la littérature travaille sa propre 
mémoire, s'invente elle-même. Autre sens du mot 



 

301 

autofiction : une fiction qui se programme d'elle-
même. (Blanckeman ,2009, p. 62-63). 

Une autre caractéristique de l'intertextualité dans les 
romans de Modiano provient du fond qu'il construit sur ses 
propres vécus dans ses autofictions. Afin de bien saisir ces 
vécus dans son écriture autofictive, à nos yeux, il faut se 
demander comment Modiano se représente dans le contexte 
de l'autobiographie. Tout d’abord, il est à noter que presque 
tous les romans de Modiano, à l'exception d'un seul, sont 
imprégnés d'éléments d'autofiction. Le seul roman qui 
présente des éléments autobiographiques est Un pedigree. 
L’auteur écrit de nombreux romans autofictionnels et l'on 
peut supposer qu'il  rédige un roman autobiographique afin 
de confirmer les éléments autobiographiques présents dans 
l'ensemble de son œuvre. La raison principale du choix de ce 
roman pour notre étude réside dans son rôle central. En effet, 
ce roman se situe comme une clé qui ouvre la dimension 
intertextuelle plus particulièrement l’auto-textuelle qui se 
manifeste dans toute l'œuvre de Modiano. C’est pourquoi on 
pourrait ainsi dire que, pour Modiano, l'acte d'autobiographie 
sert de moyen de témoignage pour authentifier ses vécues 
dans ses romans autofictionnels. Pour l’auteur, 
l'autobiographie est une interrogation permanente sur le 
passé, une tentative de faire une relation entre la mémoire et 
l'histoire et une approche narrative pour comprendre sa place 
dans le monde.  

Il semble important de souligner qu’Un pedigree porte les 
traits de l’autobiographie conformément au Pacte 
autobiographique de Philippe Lejeune dans lequel il souligne 
que dans un récit autobiographique, l'accent doit être mis sur 
la vie de l'individu et la formation de sa personnalité. 
Cependant, les récits d'histoire sociale ou politique peuvent 
également occuper une place importante dans le récit 



 

302 

(Lejeune, 1996, p.15). Compte tenu de ce que souligne 
Lejeune, ces éléments autobiographiques sont d'ailleurs très 
présents dans Un Pedigree dans lequel Modiano décrit sa vie 
jusqu'à l'âge de vingt et un ans. L’auteur nous y donne de 
nombreux détails en ce qui concerne ses relations 
tumultueuses avec sa mère, son père et son frère, l'époque de 
l'Occupation, son séjour au dortoir et la pauvreté endurée à 
cause de ses parents. 

Selon Lejeune, lorsque le narrateur et le personnage sont 
la même personne que l’auteur, il s'agit d'un exemple 
classique d'autobiographie et de narration autodiégétique. 
C’est la raison pour laquelle Un pedigree est une 
autobiographie qui porte les traits d’une autobiographie 
classique.  Selon lui, la marque de l'autobiographie, telle que 
suggérée par l'identité du narrateur avec le personnage 
principal, est le plus souvent signalée par l'utilisation de la 
première personne. Un pedigree, cette autobiographie 
classique, est donc un exemple typique de récit 
autodiégétique qui reflète l'identité de son personnage 
principal : Jean Patrick Modiano. 

Publiée en 2005, ce roman commence par la naissance de 
Modiano en 1945, juste après la fin de la Deuxième Guerre 
mondiale, dans une banlieue de Paris. Il retrace son enfance 
et son adolescence dans une France d'après-guerre encore 
marquée par son histoire récente : 

Je suis né le 30 juillet 1945, à Boulogne-
Billancourt, 11 allée Marguerite, d’un juif et 
d’une Flamande qui s’étaient connus à Paris sous 
l’Occupation. J’écris juif, en ignorant ce que le 
mot signifiait vraiment pour mon père et parce 
qu’il était mentionné, à l’époque, sur les cartes 
d’identité. Les périodes de haute turbulence 
provoquent souvent des rencontres hasardeuses, 



 

303 

si bien que je ne me suis jamais senti un fils 
légitime et encore moins un héritier. (Modiano, 
2005, p. 7) 

« Boulogne -Billancourt, juif, Flamand, Paris, Occupation, 
père, identité, rencontres hasardeuses » : dès le premier 
paragraphe de ce roman autobiographique, on retrouve les 
thèmes et les lieux qui ont marqué toute sa vie et qui sont 
récurrents dans ses autres romans autofictifs. Ces thèmes 
récurrents permettent une dimension d’autotextualité en 
raison de nombreux indices auto-référentiels. Parmi ces 
personnes, les plus importantes sont son père et sa mère, 
suivis de son frère décédé trop tôt, ainsi que des amis de ses 
parents, des gens qu'ils fréquentaient et de ses copains de 
dortoir. Tous ces personnages sont très présents dans Un 
pedigree. Quant à ses autofictions, il les transforme en 
personnages à travers une histoire fictive et les mêle à ses 
vécus afin d'enrichir le contexte de ses récits. 

L’une des personnes, que l'auteur met en scène dans Un 
pedigree, puis dans ses romans autofictifs, est sa mère. Tout au 
début du roman, l'auteur présente sa mère en mentionnant 
qu’elle était une actrice belge, souvent absente dans la vie de 
Modiano afin de poursuivre sa carrière. Modiano et son jeune 
frère, Rudy, se sont donc retrouvés dans un état de négligence 
et d'isolement émotionnel. Ces thèmes imprègnent 
profondément son œuvre. 

Ma mère est née en 1918 à Anvers. Elle a passé 
son enfance dans un faubourg de cette ville, entre 
Kiel et Hoboken. […]Le soir, elle suit des cours 
d’art dramatique. En 938, elle est recrutée par le 
cinéaste et producteur Jan Vanderheyden pour 
tourner dans ses « comédies » flamandes. Quatre 
films de 1938 à 1941. Elle a été girl dans des 
revues de music-hall à Anvers et à Bruxelles, et 



 

304 

parmi les danseuses et les artistes, il y avait 
beaucoup de réfugiés qui venaient d’Allemagne 
(Modiano, 2005, p. 7). 

Dans d'autres romans, l'auteur signale souvent que sa 
mère est absente dans sa vie. Ce roman de Modiano se 
caractérise par une écriture simple et l'absence de tout signe 
sentimental. Il évoque ses souvenirs d'abandon, la mort 
précoce de son frère Rudy, qui l'a profondément affecté, et sa 
quête d'identité avec en toile de fond le passé obscur de ses 
parents. Le roman aborde également ses parcours scolaires, 
notamment son séjour dans différents internats, où il s'est 
senti encore plus isolé et détaché du monde qui l'entourait. 
Dans la plupart de ses romans, l'auteur décrit de manière 
minutieuse les souvenirs d'une enfance solitaire, passée 
principalement dans des internats, ce qui en fait un motif 
récurrent. Dans ces romans, il se dépeint fréquemment 
comme un enfant dont la garde est attribuée à des autres 
personnes.  Dans cette œuvre autobiographique, Modiano 
tente de retracer le passé de ses parents afin d'établir sa propre 
identité. Cependant, comme il l'admet sincèrement dans Un 
pedigree, il est confronté à un défi de taille dans cette quête, car 
ses parents ne lui fournissent pas les informations nécessaires 
pour lui permettre d'établir pleinement son identité. L'auteur 
lui-même possède des connaissances limitées en la matière. 
Dans ce contexte, il exprime également son sentiment 
d'éloignement par rapport à ses parents : 

Que l’on me pardonne tous ces noms et d’autres 
qui suivront. Je suis un chien qui fait semblant 
d’avoir un pedigree. Ma mère et mon père ne se 
rattachent à aucun milieu bien défini. Si ballottés, 
si incertains que je dois bien m’efforcer de 
trouver quelques empreintes et quelques balises 
dans ce sable mouvant comme on s’efforce de 



 

305 

remplir avec des lettres à moitié effacées une 
fiche d’état civil ou un questionnaire 
administratif (Modiano, 2005, p. 11). 

Dans le roman en question, après avoir présenté ses 
propres informations identitaires, puis celles de sa mère, il 
aborde les informations concernant son père. L'auteur fait 
référence à son père dans ses œuvres autofictionnelles et il lui 
donne le rôle d'un personnage dans ses romans : 

Mon père est né en 1912 à Paris, square Pétrelle, 
à la lisière du IXe et du Xe arrondissement. Son 
père à lui était originaire de Salonique et 
appartenait à une famille juive de Toscane établie 
dans l’Empire ottoman. Cousins à Londres, à 
Alexandrie, à Milan, à Budapest. Quatre cousins 
de mon père, Carlo, Grazia, Giacomo et sa femme 
Mary, seront assassinés par les SS en Italie, à 
Arona, sur le lac Majeur, en septembre 1943. Mon 
grand-père a quitté Salonique dans son enfance, 
pour Alexandrie. Mais au bout de quelques 
années, il est parti au Venezuela. Je crois qu’il 
avait rompu avec ses origines et sa famille. Il s’est 
intéressé au commerce des perles dans l’île 
Margarita puis il a dirigé un bazar à Caracas. 
Après le Venezuela, il s’est fixé à Paris, en 1903. Il 
tenait un magasin d’antiquités au 5 de la rue de 
Châteaudun où il vendait des objets d’art de 
Chine et du Japon. Il avait un passeport espagnol 
et, jusqu’à sa mort, il sera inscrit au consulat 
d’Espagne de Paris alors que ses aïeux étaient 
sous la protection des consulats de France, 
d’Angleterre, puis d’Autriche, en qualité de 
« sujets toscans ». J’ai gardé plusieurs de ses 
passeports dont l’un lui avait été délivré par le 



 

306 

consulat d’Espagne à Alexandrie. Et un certificat, 
dressé à Caracas en 1894, attestant qu’il était 
membre de la Société protectrice des animaux 
(Modiano, 2005, p. 11-12). 

Ce passage aborde également les origines de la famille 
paternelle, en soulignant que la famille de son père n'a jamais 
appartenu à un lieu déterminé. De même, le père de Modiano 
lui-même n'était pas lié à un lieu particulier. 

Son prénom est Alberto, mais on l’appelle Aldo. 
À dix-huit ans, il se livre au trafic d’essence, 
franchissant en fraude les octrois de Paris. À dix-
neuf ans, il demande avec une telle force de 
persuasion à un directeur de la banque Saint-
Phalle de le soutenir pour des opérations 
« financières » que celui-ci lui accorde sa 
confiance. Mais l’affaire tourne mal, car mon père 
est mineur et la justice s’en mêle. À vingt-quatre 
ans, il loue une chambre 33 avenue Montaigne et, 
d’après certains documents que j’ai conservés, il 
se rend souvent à Londres pour participer à 
l’élaboration d’une société Bravisco Ltd. 
(Modiano, 2005, p. 13). 

L'auteur mentionne toujours les détails sur les 
occupations de son père entre guillemets. Cela indique que 
son père était engagé dans des affaires louches et qu'il ne 
souhaitait pas révéler ce qui faisait son métier. 

Et mes parents se rencontrent à cette époque-là, 
parmi ces gens qui leur ressemblent. Deux 
papillons égarés et inconscients au milieu d’une 
ville sans regard. Die Stadt ohne Blick. Mais je n’y 
peux rien, c’est le terreau — ou le fumier — d’où 
je suis issu. Les bribes que j’ai rassemblées de leur 
vie, je les tiens pour la plupart de ma mère. 



 

307 

Beaucoup de détails lui ont échappé concernant 
mon père, le monde trouble de la clandestinité et 
du marché noir où il évoluait par la force des 
choses. Elle a ignoré presque tout. Et il a emporté 
ses secrets avec lui (Modiano, 2005, p. 19). 

Dans ce passage, Modiano affirme qu'il ne sait pas 
beaucoup de choses sur sa mère et sur son père. Il possède des 
informations un peu plus concrètes sur sa mère, mais il estime 
que les informations sur son père ne sont pas fiables en raison 
des occupations « mystèrieuses » de son père ayant des faux 
passeports et des fausses identités. 

Ils font connaissance, un soir d’octobre 1942, chez 
Toddie Werner, dite « Mme Sahuque », 28 rue 
Scheffer, XVIe arrondissement. Mon père utilise 
une carte d’identité au nom de son ami Henri 
Lagroua. Dans mon enfance, à la porte vitrée du 
concierge, le nom « Henri Lagroua » était resté 
depuis l’Occupation sur la liste des locataires du 
15 quai de Conti, en face de « quatrième étage ». 
J’avais demandé au concierge qui était cet 
« Henri Lagroua ». Il m’avait répondu : ton père. 
Cette double identité m’avait frappé. Bien plus 
tard j’ai su qu’il avait utilisé pendant cette 
période d’autres noms qui évoquaient son visage 
dans le souvenir de certaines personnes quelque 
temps encore après la guerre. 

… 

Mon père a fait du marché noir avec lui et avec 
son gendre, Georges Vikar (Modiano, 2005, p. 19-
20). 

On pourrait brièvement dire qu’Un Pedigree est l’unique 
pas de Patrick Modiano dans le domaine de l'écriture 
autobiographique. Il se distingue de ses œuvres d’autofiction 



 

308 

tout en conservant les éléments autobiographiques. Ses 
souvenirs se déroulent dans les rues de Paris où la ville elle-
même devient un personnage central comme un réservoir de 
souvenirs personnels que Modiano parcourt avec un mélange 
de curiosité et de mélancolie. Tout au long de ce roman 
autobiographique, à travers une série de souvenirs et de 
pensées, Modiano se penche sur les personnages et les lieux 
et les réminiscences qui ont marqué sa jeunesse. Le voyage 
autobiographique de Modiano à travers ses vécus n'est pas un 
récit linéaire mais plutôt une mosaïque fragmentée où les 
bribes de la mémoire sont assemblées pour créer un 
autoportrait. Un pedigree est donc une œuvre clé dans l'œuvre 
de Modiano et représente l'essence de tous ses romans. 
D’ailleurs, cette caractéristique du roman est exprimée par 
l'auteur lui-même : 

Dans votre œuvre, seul Un Pedigree relève 
strictement de l'autobiographie ? 
PM - Oui, on peut considérer les choses ainsi. 
Pourtant, bizarrement, c'est un livre où je ne parle 
pas de choses ou de gens très intimes. En fait, j'ai 
écrit livre pour me délester de ce qui m'avait été 
imposé dans la vie : mes parents, les personnes 
qu'on a autour de soi lorsqu'on est enfant ou 
adolescent, qu'on n'a pas choisies mais qui sont là 
et vous contraignent où vous pèsent. Je voulais 
vraiment m'en débarrasser, comme on le fait d'un 
corps étranger. Je l'avais écrit après avoir lu un 
ouvrage où il était question de moi, qui 
comportait beaucoup d'inexactitudes. J'avais 
décidé à titre documentaire et à mon seul usage, 
de dresser une sorte de mémorandum, très 
factuel et très précis, de mon enfance et de mon 
adolescence. Au bout de dix ans, je l'ai retravaillé 
pour qu'il soit publié. Ça a donné ce livre 



 

309 

lapidaire, sommaire, Un pedigree, qu'un temps j'ai 
regretté d'avoir publié, justement à cause de ce 
côté factuel et autobiographique. Puis il s'est 
passé un phénomène bizarre : ce livre a été 
comme aspiré par mes autres livres, il ne s'en 
dissociait pas, il était comme un squelette de mes 
autres livres (Télérama Entretien avec Nathalie 
Crom, 01-10-2014).  

Modiano affirme que son roman Un pedigree est 
complètement autobiographique et qu’il sert de cadre 
fondateur à tous ses autres livres. Son intention, en écrivant 
cette autobiographie, n'était pas de se confesser, ce qui est 
traditionnellement le but de ce type d'ouvrage, mais plutôt de 
se délester du poids de son passé et de ses vécus. De ce fait, 
on peut considérer qu'Un pedigree est un fait d'auto-catharsis 
pour Modiano. Par conséquent, pour les romans autofictifs de 
l’auteur on pourrait dire que Modiano réécrit et revisite 
continuellement les vécus de sa première jeunesse de manière 
semblable tout comme il a écrit dans Un pedigree ; en les 
insérant dans des contextes fictionnels semblables. Les sujets 
récurrents de ces romans sont intensément personnels : sa 
mère, son père, son frère décédé, les amis de ses parents, ses 
amis d'internat, et d'autres personnes à qui ses parents 
l'avaient confié. Ce mélange de fiction et de réalité, issu de sa 
propre vie et des personnes qui la composent, attribue à son 
œuvre un réalisme saisissant, une « illusion de vérité ». 

La technique de Modiano pour créer ce réalisme consiste 
à utiliser des noms, des adresses et des numéros de téléphone 
réels tirés de vieux annuaires téléphoniques parisiens et de 
carnets d'adresses. Cette technique apporte de l'authenticité 
aux éléments fictifs de ses histoires. Il a révélé dans des 
interviews que certains personnages de ses romans ont été 
inspirés par des figures qu'il a lues dans des journaux 



 

310 

historiques. Certes, cette démarche représente   la qualité 
fictionnelle de ses romans d'autofiction. Comme nous l'avons 
déjà abordé dans le chapitre « cabinet de curiosités », nous 
nous contenterons de le rappeler ici. 

En examinant les exemples les plus emblématiques de 
l'autofiction de Patrick Modiano, nous nous concentrons sur 
les éléments qu'il a fictionnalisés à partir de sa vie. Cela nous 
permet de mettre en évidence la dimension de l'auto-
textualité qui est présente dans ses œuvres. Cependant, 
comme nous l'avons vu précédemment, ils répondent 
étroitement au concept d’« autobiographie rêvée », dans 
lequel les éléments autobiographiques sont profondément 
majoritaires comme le précise Modiano.  Thierry Laurent 
aussi indique que le principe mis en évidence par l'auteur 
suggère que son autobiographie ne sert que de base ou de 
fondation au roman. Par contre, la structure érigée sur cette 
base est construite à partir de l'imaginaire. (Laurent, 1997, p. 
37). On peut donc en déduire que la structure construite sur 
cette base est fictive.  Modiano utilise la réalité qu'il a vécue 
jusqu'à l'âge de 21 ans pour construire la fiction dans chacun 
de ses romans. D’ailleurs, l'auteur lui-même a souligné dans 
sa conférence de Nobel que ses années d'enfance servent de 
matrice fondatrice à tous ses romans autofictifs. Elles 
influencent profondément les thèmes et les structures de ses 
œuvres ultérieures :  

Mais en lisant la biographie d’un écrivain, on 
découvre parfois un événement marquant de son 
enfance qui a été comme une matrice de son 
œuvre future et sans qu’il en ait eu toujours une 
claire conscience, cet événement marquant est 
revenu, sous diverses formes, hanter ses livres. Je 
crois que certains épisodes de mon enfance ont 
servi de matrice à mes livres, plus tard. Je me 



 

311 

trouvais le plus souvent loin de mes parents, chez 
des amis auxquels ils me confiaient et dont je ne 
savais rien, et dans des lieux et des maisons qui 
se succédaient. Sur le moment, un enfant ne 
s’étonne de rien, et même s’il se trouve dans des 
situations insolites, cela lui semble parfaitement 
naturel. C’est beaucoup plus tard que mon 
enfance m’a paru énigmatique et que j’ai essayé 
d’en savoir plus sur ces différentes personnes 
auxquelles mes parents m’avaient confié et ces 
différents lieux qui changeaient sans cesse. Mais 
je n’ai pas réussi à identifier la plupart de ces gens 
ni à situer avec une précision topographique tous 
ces lieux et ces maisons du passé. Cette volonté 
de résoudre des énigmes sans y réussir vraiment 
et de tenter de percer un mystère m’a donné 
l’envie d’écrire, comme si l’écriture et 
l’imaginaire pourraient m’aider à résoudre enfin 
ces énigmes et ces mystères (Conférence Nobel 
de Patrick Modiano).  

Il est évident que Modiano a rencontré de nombreux 
personnages énigmatiques en raison de la vie secrète de son 
père et de la participation de sa mère au monde de théâtre et 
de cinéma. Dans son discours de Nobel, il est important de 
noter que Modiano a mentionné le recours à sa plume et à son 
imagination pour éclaircir les mystères qui entourent ces 
personnages. Ainsi, les éléments clés de l'autofiction de 
Modiano viennent du fait qu’il fictionnalise les vécus de son 
enfance et des moments qui restent en suspens en s'appuyant 
sur le pouvoir de son écriture. Les exemples d'autofiction qu'il 
crée, basés sur ces années de vécu, représentent donc 
véritablement l'illusion de la réalité. En plus, son roman Un 
pedigree ne consiste pas seulement en une auto-réécriture, 
mais aussi en une auto-textualité de ses œuvres, ce qui permet 



 

312 

de créer plusieurs niveaux d'intertextualité. Modiano a 
déclaré qu’il revisite et réutilise presque chaque paragraphe 
de ses romans en tissant ces éléments dans sa fiction. 

Presque chaque paragraphe de ce livre peut se 
retrouver dispersé dans mes autres livres, et 
"transposé" dans l’imaginaire. Il suffit d’appuyer 
sur un bouton, comme sur un tableau 
décommande. Plus on entre dans la lecture de ces 
souvenirs, plus la frontière entre réalité et fiction 
semble s’abolir… (Entretien, Un pedigree de 
Modiano, Gallimard). 

L'intégration d’Un pedigree dans les romans 
autofictionnels par l’auteur permet donc de créer un espace 
narratif où la distinction entre la réalité et la fiction devient de 
plus en plus floue. Les personnages se lancent souvent dans 
des quêtes d'identité ou cherchent à découvrir des vérités 
cachées sur leur passé en traversant un labyrinthe de 
souvenirs réels et imaginaires. Dans l'autofiction, les 
expériences vécues par l'auteur servent à la fois de base et de 
point de départ pour un voyage dans les champs de 
l'imagination. Cette interaction entre le réel et l'imaginaire 
ouvre de nouvelles voies pour la compréhension de soi et de 
son monde. L'autofiction, par son illusion de vérité, suggère 
que la vérité n'est pas une entité fixe, mais un concept fluide 
qui peut être façonné et remodelé par l'acte de raconter des 
histoires. Ce genre ne se contente pas d'imiter la réalité, il la 
reconstruit.  

L'autofiction, sous la plume de Modiano, devient un 
voyage labyrinthique au cœur de ce que signifie écrire et 
vivre. Il brouille les liens entre la réalité et la fiction, entre le 
vécu et l'imaginé. Par conséquent, l'autofiction de Modiano ne 
se contente pas de relater des événements, mais les réimagine, 
en faisant jouer à l'auteur des rôles et des perspectives 



 

313 

multiples. Ce faisant, il permet à une multiplicité de vérités 
de coexister. Cette technique lui permet de parcourir le 
brouillard de la mémoire et les ambiguïtés du passé en 
s'engageant avec sa propre identité à la fois comme une 
constante et comme une variable dans le récit. Parallèlement 
à ce que nous avons dit, Bruno Blanckeman adopte une 
approche similaire concernant la démarche de l'autofiction de 
Modiano : 

L'autofiction articule ainsi une matière 
autobiographique et des données romanesques 
pour mettre en œuvre différentes versions d'un 
même psychodrame, placé sous le signe d'un 
désaccord entre soi et le monde. (Blanckeman, 
2009, p.67). 

On peut trouver des éléments typiques de Modiano dans 
son roman Remise de peine car les aspects autobiographiques 
sont à la fois évidents et déterminants. Dans ce roman, le 
narrateur-personnage Patrick, à vingt-cinq ans, se souvient de 
sa petite enfance avec son frère à Jouy-en-Josas, sous la 
responsabilité d'amis de leur mère dans la maison Guillotin, 
alors que leurs parents, souvent à l'étranger, les laissaient 
derrière eux. Les deux garçons Patrick et Rudy habitent dans 
une maison avec les femmes responsables telles que « Hélène, 
Annie et Mathilde, et Blanche-Neige ». Un jour, en raison des 
soupçons du village à l'égard de leurs responsables, Patrick 
est renvoyé de l'école. Les soirées sont animées par les visites 
des amies des femmes, ce qui ajoute du mystère à leur vie. 
Cependant, lorsque les personnes qui s'occupaient d'eux ont 
prévu de partir, les garçons ont été confiés à un voisin jusqu'à 
l'arrivée de la police, ce qui a permis de révéler les actes 
criminels des personnes qui s'occupaient d'eux et de laisser 
Patrick et son frère affronter seuls les conséquences de cette 
situation.  



 

314 

Dans Un pedigree, Modiano revient sur les souvenirs qu'il 
a racontés dans Remise de peine. On ne peut pas dire que Remise 
de peine est un exemplaire d’autobiographie car Modiano 
construit son texte entre la réalité et la fiction. Bien que les 
évènements qui se passent dans cette maison soient réels, 
Modiano les relie à travers une fiction très subtile. Dans ce 
roman, il s'agit d'explorer les différents fragments d'un passé 
qui émerge peu à peu, morceau par morceau, à la lumière 
(Bando, 2015, p.13). Examinons les traces   autobiographiques 
de ce roman ; 

C’était l’époque où les tournées théâtrales ne 
parcouraient pas seulement la France, la Suisse et 
la Belgique, mais aussi l’Afrique du Nord. J’avais 
dix ans. Ma mère était partie jouer une pièce en 
tournée et nous habitions, mon frère et moi, chez 
des amies à elle, dans un village des environs de 
Paris. Une maison d’un étage, à la façade de 
lierre. L’une de ces fenêtres en saillie que les 
Anglais nomment bow-windows prolongeait le 
salon. Derrière la maison, un jardin en terrasses. 
Au fond de la première terrasse du jardin était 
cachée sous des clématites la tombe du docteur 
Guillotin. Avait-il vécu dans cette maison ? Y 
avait-il perfectionné sa machine à couper les 
têtes ? Tout en haut du jardin, deux pommiers et 
un poirier. 

… 

“Il n’y avait que des femmes dans la maison où 
nous habitions tous les deux. (Remise de peine) 

En effet, Modiano a vécu pour quelque temps avec son 
frère dans la maison     mentionnée dans ce passage. Nous 
trouvons les mêmes informations dans Un pedigree : 



 

315 

Début 1952, ma mère nous confie à son amie, 
Suzanne Bouquerau, qui habite une maison, 
38 rue du Docteur-Kurzenne, à Jouy-en-Josas. Je 
vais à l’école Jeanne-d’Arc, au bout de la rue, puis 
à l’école communale. Nous sommes enfants de 
chœur, mon frère et moi, à la messe de minuit 
de 1952, dans l’église du village. […] Des allées et 
venues de femmes étranges, au 38 rue du 
Docteur-Kurzenne, parmi lesquelles Zina 
Rachevsky, Suzanne Baulé, dite Frede, la 
directrice du Carroll’s, une boîte de nuit rue de 
Ponthieu, et une certaine Rose-Marie Krawell, 
propriétaire d’un hôtel, rue du Vieux-Colombier, 
et qui conduisait une voiture américaine. Elles 
portaient des vestes et des chaussures d’homme, 
et Frede, une cravate. Nous jouons avec le neveu 
de Frede. 

De temps en temps, mon père nous rend visite 
accompagnée de ses amis et d’une jeune femme 
blonde et douce, Nathalie, une hôtesse de l’air 
qu’il a connue lors de l’un de ses voyages à 
Brazzaville. » 

Un soir, au cours de l’une de ses visites, mon père 
est assis en face de moi, dans le salon de la maison 
de la rue du Docteur-Kurzenne, près du bow-
window. Il me demande ce que je voudrais faire 
dans la vie. Je ne sais pas quoi lui répondre. 
(Modiano, 2005, p. 35, 36). 

Il faut tenir en compte que Modiano parle d'une maison 
située dans la rue du Docteur Dordaine dans Remise de peine. 
Cependant, dans Un pedigree, il fait référence à la rue de 
« Docteur Kurzenne ». Dans l’un de ses interviews, Modiano 
a précisé que ce changement n'était pas intentionnel, qu'il 



 

316 

avait simplement confondu les noms et que le vrai nom dans 
Un pedigree était Docteur Kurzenne. Il convient de noter que 
cette rue est fréquemment mentionnée dans ses autres 
romans. 

D’autre part, dans Remise de peine, Modiano utilise les 
noms différents pour les personnages féminins ; par exemple, 
le nom de Suzanne n'apparaît pas dans ce roman. Alors qu'il 
appelle les femmes Hélène, Annie et Blanche Neige dans 
Remise de peine, il utilise leurs vrais noms dans Un pedigree. Il 
convient d'accorder une attention particulière au personnage 
d'Annie. Modiano se sent très proche d'Annie, qu'il appelle 
même affectueusement marraine, et il reprend le personnage 
d'Annie dans ses autres romans. 

Des événements mystérieux se produisent dans la maison 
où vivaient Modiano et son frère. Les enfants, confiés 
temporairement à des voisins, ne sont pas conscients de ce qui 
se passe à l'intérieur de la maison. Alors qu'ils jouent dans le 
jardin, ils apprennent par la gendarmerie qu'une enquête est 
en cours dans la maison. Dans le jardin désormais abandonné 
de cette maison, Modiano et son frère attendent qu'une 
personne vienne les chercher : 

Quelque chose de très grave, m’avait dit le 
gendarme aux gros yeux bleus. Je me souvenais 
du papier que la petite Hélène gardait dans son 
portefeuille : LA TRAPÉZISTE HÉLÈNE TOCH 
VICTIME D’UN GRAVE ACCIDENT. Je restais 
derrière elle pour la regarder marcher. Elle 
n’avait pas toujours boité comme ça. 

– Où sont vos parents ? m’a demandé le brun en 
gabardine. 

Je cherchais une réponse. C’était trop compliqué 
de lui donner des explications. Annie me l’avait 
bien dit, le jour où nous étions allés ensemble 



 

317 

dans le bureau de la directrice de l’institution 
Jeanne-d’Arc et où elle avait fait semblant d’être 
ma mère. 

– Tu ne sais pas où sont vos parents ? 

Ma mère jouait sa pièce de théâtre quelque part 
en Afrique du Nord. Mon père était à Brazzaville 
ou à Bangui, ou plus loin. C’était trop compliqué. 

– Ils sont morts, lui ai-je dit.” 

“Et nous, mon frère et moi, nous faisions 
semblant de jouer dans le jardin en attendant que 
quelqu’un vienne nous chercher. (Modiano, 1988, 
p. 92) 

Il convient de noter que Modiano ne donne pas beaucoup 
de détails lorsqu'il décrit cet événement dans Remise de peine. 
Par contre, dans Un pedigree, il raconte au lecteur la suite de la 
situation évoquée dans le roman Remise de peine comme suit :  

En février 1953, un matin, mon père vient nous 
chercher en voiture, mon frère et moi, dans la 
maison déserte, et nous ramène à Paris. 
J’apprendrai plus tard que Suzanne Bouquerau 
avait été arrêtée pour des cambriolages. Entre 
Jouy-en-Josas et Paris, mystère de cette banlieue 
qui n’en était pas encore une (Modiano, 2005, p. 
37). 

En bref, on peut dire que Modiano revient dans Un 
pedigree sur un événement décrit dans Remise de peine, ce qui 
est un exemple d'autoréférence et d'auto-réécriture.  De plus, 
l'observation que les deux romans contiennent les mêmes 
événements, bien que décrits différemment dans Remise de 
peine en raison de la fictionnalisation, nous conduit à conclure 
que Modiano a créé une dimension auto-intatextualité en 
ancrant le roman d'autofiction dans la réalité. Il réécrit d’un 



 

318 

roman autofictif en s’inspirant d’un vécu comme il est évident 
dans Un pedigree par le biais de l'autocitation, ce qui permet 
de confondre et de reformuler ses éléments narratifs. 

Un cirque passe est un autre exemple autofictif de 
Modiano. Comme d’habitude, l'auteur construit son roman 
en y intégrant des éléments autobiographiques tirés de ses 
vécus. Dans le roman, le narrateur, « Jean », possède les 
mêmes caractéristiques que Modiano lui-même. Il est 
important de noter que « Jean » est en fait le premier prénom 
de Modiano et qu'il utilise fréquemment ce nom pour ses 
personnages-narrateurs dans ses romans. On peut donc en 
déduire que l'auteur utilise le nom « Jean » comme une auto-
allusion dans ses œuvres. Dans ce roman, Jean et Gisèle se 
croisent après avoir été tous les deux interrogés par la police 
dans un commissariat. Car leurs noms sont apparus dans un 
agenda lié à un événement. N'ayant nulle part où aller, 
« Gisèle » accepte l'offre de « Jean » de loger dans 
l'appartement presque vide de son père qui est parti pour la 
Suisse. « Jean » retrouve « Gisèle » et elle lui confie le secret 
des valises noires dans son appartement. Ensemble, ils 
partent à l'aventure dans Paris avec des amis peu ordinaires. 
Gisèle ment sur son identité, son passé et ses mystérieuses 
valises, mais elle est prête à partir avec Jean qui a prévu de 
s'installer à Rome pour un travail de libraire. Puisque 
« Gisèle » disparaît juste avant leur départ, leurs plans de 
départ sont annulés à la fin du roman.  

J’avais dix-huit ans et cet homme dont j’ai oublié 
les traits du visage tapait mes réponses à la 
machine au fur et à mesure que je lui déclinais 
mon état civil, mon adresse et une prétendue 
qualité d’étudiant. Il m’a demandé à quoi 
j’occupais mes loisirs. J’ai hésité quelques 
secondes :— Je vais au cinéma et dans les 



 

319 

librairies.— Vous ne fréquentez pas seulement 
les cinémas et les librairies. Il m’a cité le nom d’un 
café. J’avais beau lui répéter que je n’y avais 
jamais mis les pieds, je sentais bien qu’il ne me 
croyait pas. Enfin, il s’est résolu à taper la phrase 
suivante :« Je passe mes heures de loisir au 
cinéma et dans les librairies. Je n’ai jamais 
fréquenté le café de la Tournelle, 61, quai du 
même nom. » De nouveau des questions sur mon 
emploi du temps et mes parents. Oui, j’assistais 
aux cours de la faculté des lettres. Je ne risquais 
rien à lui dire ce mensonge car je m’étais inscrit à 
cette faculté, mais uniquement pour prolonger 
mon sursis militaire. Quant à mes parents, ils 
étaient partis à l’étranger et j’ignorais la date de 
leur retour, à supposer qu’ils reviennent jamais. 
Alors, il m’a cité le nom d’un homme et d’une 
femme en me demandant si je les connaissais. J’ai 
répondu non. Il m’a prié de bien réfléchir. Si je ne 
disais pas la vérité, cela pourrait avoir de très 
graves conséquences pour moi. Cette menace 
était proférée d’un ton calme, indifférent. Non, 
vraiment, je ne connaissais pas ces deux 
personnes. Il a tapé ma réponse à la machine puis 
il m’a tendu la feuille au bas de laquelle était 
écrit : lecture faite, persiste et signe. Je n’ai même 
pas relu ma déposition et j’ai signé avec un stylo-
bille qui traînait sur le bureau.Avant de partir, je 
voulais savoir pourquoi j’avais dû subir cet 
interrogatoire.— Votre nom figurait sur l’agenda 
de quelqu’un.Mais il ne m’a pas dit qui était ce 
quelqu’un.— Nous vous convoquerons au cas où 
nous aurions encore besoin de vous.( Modiano, 
1992, p. 4). 



 

320 

Il est évident que la partie fictive de l'histoire de ce roman 
est basée sur les  vécus de Modiano : Dans Un pedigree, 
Modiano raconte le souvenir de cet interrogatoire comme 
suit: 

À la suite de l’affaire Ben Barka, Jean Normand 
n’habite plus quai de Conti et a disparu 
mystérieusement. Vers mai-juin, je suis convoqué 
à la brigade mondaine et prié de me présenter 
devant un certain inspecteur Langlais. Il 
m’interroge trois heures de suite à l’un des 
bureaux, au milieu du va-et-vient des autres flics 
et tape mes réponses à la machine. À mon grand 
étonnement, il dit que quelqu’un m’a dénoncé 
comme toxicomane et revendeur de drogue et me 
montre une photo anthropométrique de Gérard 
Marciano que j’ai croisé une ou deux fois rue du 
Regard. Mon nom, paraît-il, figure sur son 
agenda. Je dis que je ne l’ai jamais rencontré. 
L’inspecteur me demande de lui montrer mes 
bras, pour vérifier s’ils ne portent pas des traces 
de piqûres. Il me menace d’une perquisition quai 
de Conti et avenue Félix-Faure, dans la chambre 
où je me réfugiais, mais apparemment il ignore 
l’existence de la rue du Regard ce qui m’étonne, 
puisque le dénommé Marciano Gérard 
fréquentait cet appartement. Il me relâche en 
précisant que je subirai peut-être un autre 
interrogatoire. Malheureusement, on ne vous 
pose jamais les bonnes questions (Modiano, 2005, 
p. 116). 

Comme l'indique le passage, Modiano a en effet été 
interrogé dans sa jeunesse parce que son nom figurait dans 
l’agenda d'un criminel. Cette expérience réelle constitue la 



 

321 

base de la fiction dans Un cirque passe. Modiano revient 
ensuite sur ce même événement dans Un pedigree, ce qui non 
seulement crée un réseau intratextuel à la lumière d’une auto-
allusion entre les deux romans, mais permet également au 
lecteur de discerner les aspects fictifs et réels de l'événement. 

Dora Bruder est le premier roman dans lequel Modiano 
aborde la biographie d'une personne autre que sa propre 
famille. Modiano, qui a écrit ce roman à partir d'un 
événement réel, établit des liens profonds à travers les vécus, 
tout comme dans ses autres romans. Dans ce roman, Patrick 
Modiano trouve un avis de recherche datant du 31 décembre 
1941 pour une jeune fille nommée Dora Bruder qui avait 15 
ans lorsqu'elle a disparu. La jeune fille avait tenté de s'enfuir 
à plusieurs reprises avant d'être rattrapée par la police 
française. Née le 25 février 1926 à Paris, Dora vivait au 41, 
boulevard Ornano. Modiano a fait des recherches sur sa vie et 
il écrit ce roman en mêlant ses découvertes à des histoires 
tirées de Dora Bruder et de celle de son père. Plus tard, on 
remarque que Dora et son père, Ernest Bruder, ont tous deux 
étés arrêtés, détenus dans une prison à Paris, puis emmenés 
au camp de Drancy avant d'être envoyés à Auschwitz le 18 
septembre 1942 où ils sont morts. Le roman se termine par 
toutes les informations sur la mort de « Dora Bruder » et de 
sa famille. En effet, dans ce roman, l'auteur écrit une fiction 
sur un terrain qui combine l'histoire réelle de Dora avec un 
souvenir de son père Albert Modiano. Ce faisant, il y ajoute 
bien sûr des éléments autobiographiques liés à sa vie. En fait, 
bien que les biographies des personnages de ces deux 
histoires soient différentes, elles ont en commun le thème de 
l'identité et Modiano renforce ce lien par des éléments fictifs. 

Des inspecteurs de la Police des questions juives 
avaient bloqué les accès d’un restaurant de la rue 
de Malignan où il dînait avec une amie. Ils 



 

322 

avaient demandé leurs papiers à tous les clients. 
Mon père n’en avait pas sur lui. Ils l’avaient 
embarqué. Dans le panier à salade qui 
l’emmenait des Champs-Élysées à la rue 
Greffulhe, siège de la Police des questions juives, 
il avait remarqué, parmi d’autres ombres, une 
jeune fille d’environ dix-huit ans. Il l’avait perdue 
de vue quand on les avait fait monter à l’étage de 
l’immeuble qu’occupaient cette officine de police 
et le bureau de son chef, un certain commissaire 
Schweblin. Puis il avait réussi à s’enfuir, profitant 
d’une minuterie éteinte, au moment où il 
redescendait l’escalier et où il allait être mené au 
Dépôt. 

Mon père avait fait à peine mention de cette jeune 
fille lorsqu’il m’avait raconté sa mésaventure 
pour la première et la dernière fois de sa vie, un 
soir de juin 1963 où nous étions dans un 
restaurant des Champs-Élysées, presque en face 
de celui où il avait été appréhendé vingt ans 
auparavant. Il ne m’avait donné aucun détail sur 
son physique, sur ses vêtements. Je l’avais 
presque oubliée, jusqu’au jour où j’ai appris 
l’existence de Dora Bruder. Alors, la présence de 
cette jeune fille dans le panier à salade avec mon 
père et d’autres inconnus, cette nuit de février, 
m’est remontée à la mémoire et bientôt je me suis 
demandé si elle n’était pas Dora Bruder, que l’on 
venait d’arrêter elle aussi, avant de l’envoyer aux 
Tourelles. 

Peut-être ai-je voulu qu’ils se croisent, mon père 
et elle, en cet hiver 1942. Si différents qu’ils aient 
été, l’un et l’autre, on les avait classés, cet hiver-



 

323 

là, dans la même catégorie de réprouvés. Mon 
père non plus ne s’était pas fait recenser en 
octobre 1940 et, comme Dora Bruder, il ne portait 
pas de numéro de « dossier juif » (Modiano, Dora 
Bruder, 1997, p. 58-59) 

Dans ce passage, Modiano raconte l'histoire de son père 
arrêté par la police un jour de l’époque de l’Occupation. Son 
père se trouve dans la voiture de police avec des personnes 
qui sont interrogées sur leur identité juive. Le détail 
intéressant du roman est que Modiano, qui ne fournit aucune 
information sur la jeune fille disparue Dora Bruder dans le 
roman, affirme que Dora Bruder a été capturée par la police 
et se trouvait dans la même voiture de police que son père. 
Dans les romans de Modiano, même l'élément fictif est traité 
avec toute la finesse de la réalité. Comme rien ne prouve que 
cette information soit réelle, nous considérons cet élément 
comme un fictif ajouté par l'auteur au roman. En fait, 
Modiano décrit cet événement dans Un pedigree comme suit.  

Je me souviens qu’une seule fois mon père avait 
évoqué cette période, un soir que nous étions 
tous les deux aux Champs-Élysées. Il m’avait 
désigné le bout de la rue de Marignan, là où on 
l’avait embarqué en février 1942. Et il m’avait 
parlé d’une seconde arrestation, l’hiver 1943, 
après avoir été dénoncé par « quelqu’un ». Il 
avait été emmené au Dépôt, d’où « quelqu’un » 
l’avait fait libérer. Ce soir-là, j’avais senti qu’il 
aurait voulu me confier quelque chose mais les 
mots ne venaient pas. Il m’avait dit simplement 
que le panier à salade faisait le tour des 
commissariats avant de rejoindre le Dépôt. À l’un 
des arrêts était montée une jeune fille qui s’était 
assise en face de lui et dont j’ai essayé beaucoup 



 

324 

plus tard, vainement, de retrouver la trace, sans 
savoir si c’était le soir de 1942 ou de 1943 
(Modiano, 2005, p.27).  

Dans Un pedigree, Modiano réécrit le même événement et 
propose au lecteur une auto-réécriture à travers une auto-
allusion. Bien que les événements des deux romans se 
croisent, on ne peut pas vraiment dire que la « jeune fille » est 
ici « Dora Bruder ». Ce qu'il faut souligner ici, c'est que le 
traitement similaire d'un même événement dans différents 
romans présente une dimension intratextuelle pour le lecteur. 
Après avoir raconté ce souvenir de son père, l'auteur raconte 
un souvenir similaire de son propre père : 

Les paniers à salade n’ont pas beaucoup changé 
jusqu’au début des années soixante. La seule fois 
de ma vie où je me suis trouvé dans l’un d’eux, 
c’était en compagnie de mon père, et je n’en 
parlerais pas maintenant si cette péripétie n’avait 
pris pour moi un caractère symbolique. 

Ce fut dans des circonstances d’une grande 
banalité. J’avais dix-huit ans, j’étais encore 
mineur. Mes parents étaient séparés, mais 
habitaient le même immeuble, mon père avec une 
femme aux cheveux jaune paille, très nerveuse, 
une sorte de fausse Mylène Demongeot. Et moi 
avec ma mère. Une querelle de palier s’est 
déclenchée ce jour-là entre mes parents, 
concernant la très modeste pension que mon père 
avait été contraint de verser pour mon entretien 
par une décision de justice, au terme d’une 
procédure à épisodes : tribunal de grande 
instance de la Seine. 1ère chambre 
supplémentaire de la Cour d’appel. Signification 
d’arrêt à partie. Ma mère a voulu que je sonne à 



 

325 

sa porte et que je lui réclame cet argent qu’il 
n’avait pas versé. Nous n’en avions 
malheureusement pas d’autre pour vivre. Je me 
suis exécuté de mauvaise grâce. J’ai sonné chez 
lui avec l’intention de lui parler gentiment et et 
même de m’excuser pour cette démarche. Il m’a 
claqué la porte au nez ; j’entendais la fausse 
Mylène Demongeot hurler et appeler police 
secours, en disant qu’un « voyou faisait du 
scandale ». 

Ils sont venus me chercher quelques dizaines de 
minutes plus tard chez ma mère et je suis monté 
avec mon père dans le panier à salade qui 
attendait devant l’immeuble. Nous étions assis 
l’un en face de l’autre sur les banquettes de bois, 
entourés chacun par deux gardiens de la paix. J’ai 
pensé que si c’était la première fois de ma vie que 
je faisais une telle expérience, mon père, lui, 
l’avait déjà connue, il y avait vingt ans, cette nuit 
de février 1942 où il avait été embarqué par les 
inspecteurs de la Police des questions juives dans 
un panier à salade à peu près semblable à celui 
où nous nous trouvions. (Modiano, 1997, p.64-65) 

En vérité, Modiano est dénoncé à la police par la nouvelle 
épouse de son père et est monté dans une voiture de police 
avec son père. Bien que Modiano semble se concentrer sur 
l'histoire de « Dora Bruder » dans ce roman, il ne peut 
s'empêcher de raconter ses souvenirs. Dans Un pedigree, il 
décrit cet événement presque de la même manière :  

Mon père est remarié avec la fausse Mylène 
Demongeot. Ils habitent au quatrième étage, au-
dessus de chez ma mère. Les deux étages 
formaient un même appartement du temps où 



 

326 

mes parents vivaient ensemble. En 1962, les deux 
appartements ne sont pas encore séparés. 
Derrière une porte condamnée, subsiste l’escalier 
intérieur que mon père avait fait construire 
en 1947, quand il avait commencé à louer le 
troisième étage. La fausse Mylène Demongeot ne 
tient pas à ce que je sois externe et que je continue 
à voir mon père (Modiano, Un pedigree, 2005, p. 
87). 

… 

Le jeudi 8 avril 1965, si j’en crois un vieil agenda, 
ma mère et moi nous n’avons plus un sou. Elle 
exige que je sonne à la porte de mon père pour lui 
réclamer de l’argent. Je monte l’escalier, la mort 
dans l’âme. J’ai l’intention de ne pas sonner mais 
ma mère guette, menaçante, sur le palier, le 
regard et le menton tragiques, l’écume aux lèvres. 
Je sonne. Il me claque la porte au nez. Je sonne de 
nouveau. La fausse Mylène Demongeot hurle 
qu’elle va téléphoner à police secours. Je 
redescends au troisième étage. Les policiers 
viennent me chercher. Mon père les accompagne. 
Ils nous font monter tous les deux dans le panier 
à salade qui stationne devant l’immeuble, sous 
l’œil étonné du concierge. Nous sommes assis sur 
la banquette, côte à côte. Il ne m’adresse pas la 
parole. Pour la première fois de ma vie, je me 
trouve dans un panier à salade, et le hasard veut 
que j’y sois avec mon père. Lui, il a déjà connu 
cette expérience en février 1942 et au cours de 
l’hiver 1943, quand il avait été raflé par les 
inspecteurs français de la police des Questions 
juives (Modiano, 2005, p. 104). 



 

327 

Un pedigree se caractérise par une autobiographie 
fragmentée. On peut constater que l'auteur réécrit certains 
fragments qui font partie de sa vie.  Par conséquent, bien que 
Modiano se concentre davantage sur la vie de « Dora 
Bruder », tente de raconter sa vie et il ne peut s'empêcher de 
raconter ses vécus.  

Modiano continue d'écrire une autre autofiction, Accident 
Nocturne, à partir des fragments de sa vie. Dans ce roman, le 
narrateur est victime d'un accident de nuit lorsqu'il est heurté 
par une voiture sur la place des Pyramides. Il est hospitalisé 
en même temps que la conductrice blessée. Pendant sa 
guérison, il établit un lien entre l'odeur de l’éther et la 
conductrice de la voiture et un accident qu'il a eu dans son 
enfance. Par la suite, il mélange les souvenirs de ces deux 
événements semblables. Après avoir quitté la clinique, il se 
met à la recherche de la conductrice « Jacqueline » dont il a 
appris le nom et l'adresse. Il s’avère que ce roman a été inspiré 
par les souvenirs de Modiano, d'un accident qu'il a eu dans 
son enfance. Accident Nocturne offre une dimension auto-
intratextuelle en termes de contenu par rapport à Remise de 
Peine, qui est basé sur la petite enfance de Modiano et en 
particulier sur un accident qu'il a eu à cette époque. Modiano 
reviendra bien sûr sur cet accident dans Un Pedigree. Dans 
Accident nocturne, le narrateur-personnage se remémore un 
souvenir du passé après l'accident comme suit :  

Je ne savais plus très bien s’il s’agissait d’une 
chaussure ou d’un animal que je venais 
d’abandonner, ce chien de mon enfance qu’une 
voiture avait écrasé quand j’habitais aux environs 
de Paris, une rue du Docteur-Kurzenne. Tout se 
brouillait dans ma tête. Je m’étais peut-être blessé 
au crâne, en tombant. Je me suis tourné vers la 



 

328 

femme. J’étais étonné qu’elle porte un manteau 
de fourrure. (Modiano, 2003, p.5) 

L'auteur évoque un souvenir d'une période de son 
enfance dans la rue du Docteur Kurzenne, qu'il évoque 
souvent dans ses romans. Il se souvient qu'un chien qu'il 
nourrissait lorsqu'il était petit a été renversé par une voiture. 
Dans Un pedigree, Modiano raconte le même incident au 
lecteur. 

Comme Queneau, je n’étais vraiment moi-même 
que lorsque je me retrouvais seul dans les rues, à 
la recherche des chiens d’Asnières. J’avais deux 
chiens en ce temps-là. Ils s’appelaient Jacques et 
Paul. À Jouy-en-Josas, en 1952, nous avions une 
chienne, mon frère et moi, qui s’appelait Peggy et 
qui s’est fait écraser, un après-midi, rue du 
Docteur-Kurzenne. (Modiano, 2005, p. 112) 

L'incident que Modiano décrit dans Un pedigree est le 
même que celui qu'il mentionne dans Accident Nocturne. 
Modiano recourt donc à nouveau l'auto-allusion pour attirer 
l'attention du lecteur sur les similitudes et montrer les 
énigmes de son écriture. Vers la fin du roman, le narrateur-
personnage d'Accident Nocturne raconte en fait au lecteur 
l'accident qu'il a eu dans son enfance, alors que l'odeur de 
l'éther le ramène vers le passé.  

Dans la chambre de la clinique Mirabeau, après 
l’accident, j’avais eu le temps de réfléchir. Je 
m’étais d’abord souvenu de ce chien qui s’était 
fait écraser un après-midi de mon enfance, puis 
un événement qui datait de la même époque me 
revenait peu à peu à la mémoire. Jusque-là, je 
crois que j’avais évité d’y penser. Seule l’odeur de 
l’éther me l’évoquait quelquefois, cette odeur 
noire et blanche qui vous entraîne jusqu’à un 



 

329 

point d’équilibre fragile entre la vie et la mort. 
Une fraîcheur et l’impression de respirer enfin à 
l’air libre, mais aussi, par moments, une lourdeur 
de suaire. La nuit précédente, à l’Hôtel-Dieu, 
quand le type m’avait appliqué sur le visage une 
muselière pour m’endormir, alors je m’étais 
rappelé que j’avais déjà vécu cela. La même nuit, 
le même accident, la même odeur d’éther. C’était 
à la sortie d’une école. La cour donnait sur une 
avenue légèrement en pente, bordée d’arbres et 
de maisons dont je ne savais plus si c’étaient des 
villas, des maisons de campagne ou des pavillons 
de banlieue. Pendant toute mon enfance, j’avais 
séjourné dans des endroits si divers que je 
finissais par les confondre. Le souvenir que je 
gardais “de cette avenue se mêlait peut-être avec 
celui d’une avenue de Biarritz ou d’une rue en 
pente de Jouy-en-Josas. À la même époque, 
j’avais habité quelque temps ces deux localités et 
je crois que le chien s’était fait écraser rue du 
Docteur-Kurzenne, à Jouy-en-Josas. Je sortais de 
la salle de classe à la fin de l’après-midi. Ce devait 
être l’hiver. Il faisait nuit. J’attendais sur le 
trottoir que quelqu’un vienne me chercher. Il ne 
restait bientôt plus personne autour de moi. La 
porte de l’école était fermée. Plus de lumière 
derrière les vitres. Je ne savais pas quel chemin il 
fallait suivre jusqu’à la maison. J’ai voulu 
traverser l’avenue, mais à peine avais-je quitté le 
trottoir qu’une camionnette a freiné brusquement 
et m’a renversé. J’étais blessé à la cheville. Ils 
m’ont allongé à l’arrière sous la bâche. L’un des 
deux hommes était avec moi. Quand le moteur 
s’est mis en marche, une femme est montée. Je la 



 

330 

connaissais. J’habitais avec elle dans la maison. Je 
revois son visage. Elle était jeune, environ vingt-
cinq ans, les cheveux blonds ou châtain clair, une 
cicatrice sur la joue ( Modiano, 2003, p. 81-82)  

Le narrateur-personnage, qui se souvient enfin de son 
accident d'enfance, a des difficultés tout au long du roman à 
comprendre ce qui relève de l'accident réel et ce qui relève de 
la fiction. L'auteur décrit son accident d'enfance dans Un 
pedigree comme suit : 

Un après-midi, à la sortie de l’école, personne 
n’est venu me chercher. Je veux rentrer tout seul 
mais, en traversant la rue, je suis renversé par une 
camionnette. Le chauffeur de celle-ci me 
transporte chez les bonnes sœurs qui 
m’appliquent sur le visage, pour m’endormir, un 
tampon d’éther. Depuis, je serai particulièrement 
sensible à l’odeur de l’éther. Beaucoup trop. 
L’éther aura cette curieuse propriété de me 
rappeler une souffrance mais de l’effacer aussitôt 
(Modiano, 2005 p, 33-34).  

On peut donc dire que Modiano construit la fiction de 
l’Accident Nocturne à partir de ses vécus. Comme l'auteur ne 
peut jamais doter aucun de ses romans d'une fiction pure, il 
raconte toujours son propre passé en fragments dans ses 
romans. Le fait qu'il réécrive les traces de ces fragments dans 
d'autres romans et qu'il crée une auto-textualité prouve une 
fois de plus le rôle de l'intertextualité dans ses œuvres.  

Quant à Souvenirs Dormants, nous pouvons y discerner 
des traits similaires avec les autres œuvres de Modiano. Dans 
ce roman, le narrateur « Jean D »., né comme l'auteur le 30 
juillet 1945 à Boulogne-Billancourt, tente de reconstituer les 
souvenirs de ses rencontres avec différents personnages tels 
que « Geneviève Dalame « et son « frère », « Madeleine 



 

331 

Péraud », « Mireille Ourousov » et « Madame Hubersen ». 
Dans les rues et les banlieues de Paris, les souvenirs se 
croisent de manière fragmentaire. Modiano y fait revivre ses 
souvenirs passés. Ces processus de remémoration autour des 
personnages féminins lui permettent de refléter son passé en 
fragments. Ce passé, comme dans les autres romans que nous 
avons analysés, vient d'une auto-référence du roman Un 
Pedigree. 

Vers dix-sept ans, j’ai rencontré une femme, 
Mireille Ourousov, qui portait elle aussi un nom 
russe, celui de son mari, Eddie Ourousov, 
surnommé « le Consul », avec qui elle vivait en 
Espagne du côté de Torremolinos. Elle était 
française, originaire des Landes. Les dunes, les 
pins, les plages désertes de l’Atlantique, un jour 
ensoleillé de septembre... Pourtant, je l’avais 
connue à Paris, l’hiver 1962. J’avais quitté mon 
collège de Haute-Savoie avec trente-neuf de 
fièvre, pris un train pour Paris, et échoué, vers 
minuit, dans l’appartement de ma mère. Elle était 
absente et elle avait confié la clé à Mireille 
Ourousov, qui habitait là pour quelques 
semaines, avant de retourner en Espagne. Quand 
j’avais sonné, c’était elle qui m’avait ouvert. 
L’appartement semblait abandonné. (…)Sur 
l’une de ces photos, elle se trouvait en compagnie 
d’un acteur nommé Gérard Blain. Elle me disait 
qu’il avait fait du cinéma dès l’âge de douze ans 
sans la permission de ses parents, parce qu’il était 
un enfant livré à lui-même. Plus tard, quand je 
l’ai vu dans certains films, il me semblait qu’il 
n’avait jamais cessé de marcher, les mains dans 
les poches, la tête légèrement rentrée dans les 
épaules, comme s’il voulait se protéger de la 



 

332 

pluie. Je passais la plupart de mes journées avec 
Mireille Ourousov. Nous ne prenions pas 
souvent nos repas dans l’appartement. Le gaz 
était coupé et il fallait faire la cuisine sur un 
réchaud à alcool. Pas de chauffage. Mais il restait 
encore quelques bûches dans la cheminée de la 
chambre. Un matin, nous sommes allés du côté 
de l’Odéon régler une note d’électricité vieille de 
deux mois pour ne pas nous éclairer aux bougies 
dans les jours à venir.(…) Nous y retrouvions un 
ami à elle, un certain Jacques de Bavière (ou 
Debavière), un blond à  l’allure sportive dont elle 
m’avait dit qu’il était « journaliste » et qu’il faisait 
« des allers-retours entre Paris et Alger ». Je 
suppose que lorsqu’elle s’absentait quelquefois la 
nuit c’était pour rejoindre ce Jacques de Bavière 
(ou Debavière), qui habitait un studio avenue 
Paul-Doumer. Je l’y ai accompagnée un après-
midi parce qu’elle avait oublié dans ce studio sa 
montre-bracelet. Jacques de Bavière était absent. 
À deux ou trois reprises, il nous avait invités dans 
un restaurant des Champs-Élysées, rue 
Washington, La Rose des sables. Beaucoup plus 
tard, j’ai appris que le cabaret, rue des Saints-
Pères, et La Rose des sables étaient fréquentés à 
cette époque par des membres d’une police 
parallèle liée à la guerre d’Algérie. Et je me suis 
demandé, à cause d’une telle coïncidence, si 
Jacques de Bavière (ou Debavière) ne faisait pas 
partie de cette organisation. Un autre hiver, dans 
les années soixante-dix, vers six heures du soir, 
j’ai vu sortir de la bouche du métro George-V, au 
moment où je m’y engageais, un homme en qui 
j’ai cru reconnaître, un peu vieilli, Jacques de 



 

333 

Bavière. J’ai fait demi-tour et j’ai marché derrière 
lui en me disant qu’il fallait l’aborder pour savoir 
ce qu’était devenue Mireille Ourousov. Vivait-
elle encore à Torremolinos avec son mari, Eddie, 
« le Consul » ? (Modiano, 2017, p.  7-8) 

Dans Souvenirs dormants, Modiano ravive effectivement 
ses souvenirs endormis. Dans cet extrait, il rentre chez lui, 
paniqué et doutant de l'accueil de sa mère. La maison de sa 
mère est désormais presque vide, et il la confie 
provisoirement à son amie Mireille Ourousov. Modiano la 
retrouve chez elle et, pendant qu'ils dînent ensemble, il fait la 
connaissance d'un journaliste, Jacques de Bavière. Bien que 
l'auteur relate ses vécues avec les personnes rencontrées à un 
moment donné de sa vie, il les modifie minutieusement en les 
intégrant dans le roman comme éléments de fiction. Patrick 
Modiano a décrit ce souvenir dans Un Pedigree comme suit : 

En février 1962, je profite des vacances de Mardi 
gras et je prends un train bondé pour Paris, 
avec 39 de fièvre. J’espère que mes parents, me 
voyant malade, accepteront de me garder 
quelque temps à Paris. Ma mère s’est installée au 
troisième étage de l’appartement, où il ne reste 
aucun meuble sauf un canapé défoncé. Mon père 
occupe le quatrième avec la fausse Mylène 
Demongeot. Chez ma mère, je retrouve le 
journaliste Jean Cau, protégé par un garde du 
corps à cause des attentats de l’OAS. […] À 
l’époque, en 1956, je ne pouvais pas savoir qu’il 
venait de sortir de prison. Il y a aussi Mireille 
Ourousov. Elle dort dans le salon sur le vieux 
canapé. Une brune de vingt-huit ou trente ans. 
Ma mère l’a connue en Andalousie. Elle est 
mariée à un Russe, Eddy Ourousov, surnommé 



 

334 

« le Consul » parce qu’il boit autant que le 
personnage de Malcolm Lowry — des « cuba 
libre » ( Modiano,  2005, p. 76-77). 

Comme nous l'avons vu, il est possible de dire que les 
souvenirs et les personnages intégrés dans les fragments 
complètent en quelque sorte le sens des romans. 

À notre première rencontre, elle m’a demandé de 
sa voix basse, presque rauque, si je faisais des 
études, et je lui ai dit la vérité : « Non, pas 
d’études. » Je m’étais inscrit à la Sorbonne juste 
pour prolonger mon sursis militaire, mais je 
n’assistais jamais aux cours. J’étais un étudiant 
fantôme. Elle a voulu savoir si j’avais un travail, 
et je lui ai dit que je gagnais à peu près ma vie en 
travaillant pour certains libraires, ce qu’on 
pourrait appeler, bien que ce terme de commerce 
ne me plaise pas beaucoup, « du courtage de 
livres ». Et j’étais membre de la Société des 
auteurs, compositeurs et éditeurs de musique 
dans le but d’écrire des paroles de chansons. 
Voilà. (Modiano, 2015, p. 19). 

L'auteur, qui a déclaré à plusieurs reprises s'être inscrit à 
l'université seulement pour prolonger son service militaire, le 
réécrit dans ce roman à travers une auto-citation d'Un pedigree 
: « Je m’inscris à la faculté des lettres, pour prolonger mon sursis 
militaire. Je n’assisterai jamais aux cours et je serai un étudiant 
fantôme »( Modiano, 2005, p. 109). 

Encre sympathique, l'un des derniers romans de Patrick 
Modiano, met en scène « Jean Eyben », qui partage des traits 
similaires avec le narrateur-personnage du précédent roman 
de l'auteur, « Guy Roland » dans Rue des boutiques obscures. 
Bien que « Jean Eyben » et « Guy Roland » aient des noms 
différents, tous deux partagent des caractéristiques 



 

335 

semblables à celles de l'auteur. Dans le roman, « Jean Eyben », 
narrateur et ancien employé de l'agence Hutte, revient trente 
ans plus tard sur une affaire de disparition de « Noëlle 
Lefebvre ». Le dossier est peu détaillé, se limitant à son 
adresse à Paris et aux lieux fréquentés. Jean découvre 
quelques indices menant à un château en Sologne et à 
Annecy, mais la quête s'arrête là. Le roman se termine à Rome, 
où Noëlle a refait sa vie. En général, l'intrigue du roman 
tourne autour de cette fiction. Cependant, l'auteur perçoit 
cette femme comme faisant partie de son passé et continue à 
chercher Noëlle Lefebvre dans les lieux de son enfance. Tout 
comme dans ses autres romans, le château de Sologne, que 
Modiano a confié à l'amie de sa mère, est également présent 
ici. Modiano a de nouveau utilisé des personnes réelles dans 
cette histoire autofictionnelle. La similarité de la fiction, les 
mêmes personnages et l'utilisation par l'auteur des lieux de 
son enfance comme décor créent un lien intratextuel entre ces 
deux romans et montrent que Modiano pratique encore une 
fois l'auto-textualité. 

Cette fois-ci, Modiano relate une histoire en s'appuyant 
sur les souvenirs ténus d'une mystérieuse maison de la vallée 
de Chevreuse, près de Paris, où il a vécu des événements 
troublants dans son enfance. Il reconstitue méticuleusement 
le château de cartes complexe qu'est sa mémoire. Il en 
repositionne méthodiquement les éléments, mettant en scène 
ses figures marquantes : la propriétaire Rose-Marie Krawell, 
Guy Vincent et son amie Camille, surnommée « Tête de 
mort ». Parcourant un labyrinthe d'époques, de lieux, de 
visages et de noms, Bosmans examine chaque souvenir, et 
plus particulièrement un appartement où des personnes mal 
intentionnées se rencontrent la nuit. Tout au long du roman, 
les lecteurs reconnaîtront des références intertextuelles, avec 
des noms, des lieux et des personnages récurrents de ses 
œuvres antérieures se manifestant sous des formes spectrales. 



 

336 

L'auteur suggère dans ce roman que la fin du voyage n'a peut-
être pas autant d'importance que le chemin parcouru pour y 
parvenir. 

Dans ses mémoires, « Chevreuse » se situe dans la rue du 
Docteur Kurzenne, où l'auteur a vécu une partie de son 
enfance, et la maison de cette rue où il a été confié à l'amie de 
sa mère.  

À la sortie de Chevreuse, un tournant, puis une 
route étroite, bordée d’arbres. …Sur la droite, en 
face de la gare, une allée en pente qui longeait un 
terrain vague menait à la rue du Docteur-
Kurzenne. Un peu plus à gauche, dans cette rue, 
la façade de la maison. 

Sur la vieille carte d’état-major, les distances ne 
correspondaient pas aux souvenirs que gardait 
Bosmans. Dans ces souvenirs, Chevreuse n’était 
pas aussi éloignée de la rue du Docteur-Kurzenne 
que sur la carte. Derrière la maison de la rue du 
Docteur-Kurzenne, trois jardins en espalier. Dans 
le mur d’enceinte du jardin le plus haut s’ouvrait 
une porte de fer rouillé, sur une clairière, puis un 
domaine dont on disait qu’il était celui du 
château de Mauvières, à quelques kilomètres de 
là (Modiano,  2021, p.12) 

Le narrateur-personnage Jean Bosmans, qui décrit 
« Cheveuse » comme l'un des lieux de son enfance, est le 
personnage avec lequel Modiano revit son passé. Modiano 
correspond exactement à ce personnage. Une fois de plus, 
l'auteur transmet au lecteur ses vécus à travers les 
personnages qu'il a créés et les lieux et personnes qui 
décrivent des traces de sa vie :  

 



 

337 

Dans ce roman, Modiano reconstitue le mystérieux 
incident survenu chez Docteur-Kurzenne :  

Il entendait de nouveau Martine Hayward lui 
dire de sa voix un peu rauque : « Il paraît que tu 
aurais été le témoin de quelque chose, il y a 
quinze ans. » C’était le dernier jour dans la 
maison de la rue du Docteur-Kurzenne. D’une 
fenêtre du premier étage qui donnait sur la petite 
cour, il voyait deux hommes penchés sur le puits, 
dont l’un tenait une torche électrique. Un autre 
avait inspecté les jardins en espalier et venait les 
rejoindre. Ils avaient fouillé chaque pièce de la 
maison, et même sa chambre d’enfant. Dans la 
voiture noire qui attendait devant la maison, un 
gendarme en uniforme était au volant, mais les 
autres portaient des vêtements de tous les jours. 
Sauf eux, il n’y avait plus personne dans la 
maison : ni Rose-Marie Krawell, ni Guy Vincent, 
ni ceux dont il avait retrouvé les noms beaucoup 
plus tard et qu’il avait croisés régulièrement dans 
cette maison. Annie, Jeannette Coudreuse, Jean 
Sergent, Suzanne Bouquereau, Denise 
Bartholomeus, Mme Karvé, Eliott Forrest… Les 
années avaient passé, et quand il se souvenait de 
ce jour-là, il s’étonnait que les policiers ne l’aient 
pas interrogé.(Modiano, 2021, p.109-110) 

Modiano raconte ici un épisode réel de sa vie d'une 
manière différente. Il réécrit cet épisode, mais de façon 
légèrement modifiée, l'incident de la maison de la rue du 
« Docteur Kurzenne « où il vivait avec son frère dans Un 
Pedigree. Dans la maison où la gendarmerie enquête, Modiano 
reconstitue l'incident à travers les yeux de « Jean Bosmans ». 



 

338 

Guy Vincent habitait la maison pendant 
toute cette période. Il occupait la grande chambre 
de Rose-Marie Krawell, au premier étage. Des 
gens venaient le voir, qui garaient leurs voitures 
rue du Docteur-Kurzenne, mais repartaient sans 
passer la nuit dans la maison. Bosmans ne se 
souvenait d’aucun de leurs visages. D’ailleurs, il 
était à l’école la plupart du temps. C’était Guy 
Vincent, apparemment, qui dirigeait les travaux 
dans la chambre à la lucarne. Il avait entendu sa 
voix à plusieurs reprises quand il traversait le 
couloir, mais il n’avait jamais osé monter, bien 
qu’il sût que Guy Vincent ne le gronderait pas. 

Et puis, un samedi où il n’allait pas à l’école, il 
avait vu, de la fenêtre de sa chambre, une 
camionnette bâchée s’arrêter devant la maison. 
Deux hommes en sortaient et déchargeaient des 
caisses et de grands sacs de toile. Derrière la porte 
de sa chambre, il les entendait monter lentement, 
avec ces caisses et ces sacs, jusqu’à la chambre à 
la lucarne. Ils faisaient plusieurs allers-retours. 
Les jours suivants, les travaux de maçonnerie 
n’avaient pas cessé. (Modiano, 2021, p. 111) 

Étant la même personne, l'enfant Modiano et le narrateur 
Jean Bosmans racontent en détail au lecteur la maison et ses 
habitants. Guy Vincent, l'énigmatique ami de son père 
impliqué dans de sombres agissements dans cette maison, 
Suzanne, l'amie à laquelle sa mère l'a confié, Annie, l'une des 
habitantes de la maison que Modiano a tant aimée dans son 
enfance, et d'autres femmes sont évoquées en détail dans ce 
roman. Il convient de noter que Modiano avait déjà décrit cet 
incident dans ses romans précédents, Un Pedigree et Remise de 
peine. En réécrivant cet incident, l'auteur démontre une fois de 



 

339 

plus la forte intratextualité et autotextualité de ses œuvres. 
Modiano avait déjà décrit cet incident de cette manière dans 
Un Pedigree : 

Début 1952, ma mère nous confie à son amie, 
Suzanne Bouquerau, qui habite une maison, 
38 rue du Docteur-Kurzenne, à Jouy-en-Josas. Je 
vais à l’école Jeanne-d’Arc, au bout de la rue, puis 
à l’école communale. Nous sommes enfants de 
chœur, mon frère et moi, à la messe de minuit 
de 1952, dans l’église du village. Premières 
lectures : Le Dernier des Mohicans auquel je ne 
comprends rien mais que je continue à lire 
jusqu’à la fin. Le Livre de la jungle. Les contes 
d’Andersen illustrés par Adrienne Ségur. Les 
Contes du chat perché. Des allées et venues de 
femmes étranges, au 38 rue du Docteur-
Kurzenne, parmi lesquelles Zina Rachevsky, 
Suzanne Baulé, dite Frede, la directrice du 
Carroll’s, une boîte de nuit rue de Ponthieu, et 
une certaine Rose-Marie Krawell, propriétaire 
d’un hôtel, rue du Vieux-Colombier, et qui 
conduisait une voiture américaine. Elles 
portaient des vestes et des chaussures d’homme, 
et Frede, une cravate. Nous jouons avec le neveu 
de Frede. De temps en temps, mon père nous 
rend visite accompagné de ses amis et d’une 
jeune femme blonde et douce, Nathalie, une 
hôtesse de l’air qu’il a connue lors de l’un de ses 
voyages à Brazzaville. (…) Un soir, au cours de 
l’une de ses visites,mon père est assis en face de 
moi, dans le salon de la maison de la rue du 
Docteur-Kurzenne, près du bow-window. Il me 
demande ce que je voudrais faire dans la vie. Je 
ne sais pas quoi lui répondre. En février 1953, un 



 

340 

matin, mon père vient nous chercher en voiture, 
mon frère et moi, dans la maison déserte, et nous 
ramène à Paris. J’apprendrai plus tard que 
Suzanne Bouquerau avait été arrêtée pour des 
cambriolages. Entre Jouy-en-Josas et Paris, 
mystère de cette banlieue qui n’en était pas 
encore une. Le château en ruine et, devant lui, la 
prairie aux herbes hautes d’où nous lâchions un 
cerf-volant. Le bois des Metz. Et la grande roue 
de la machine à eau de Marly qui tournait dans 
un bruit et une fraîcheur de cascade. (Modiano, 
2005, p. 35-36-37) 

Modiano raconte le même vécu dans Pour que tu ne te 
perdes pas dans le quartier. Dans ce roman, où il se cache sous 
le nom de « Jean Daragane », il ne peut s'empêcher de réécrire 
par fragments les mêmes souvenirs ou des souvenirs 
similaires de son enfance. Modiano raconte les aventures de 
« Jean Daragane », un écrivain qui, après avoir perdu son 
carnet, est contacté par « Gilles Ottolini « pour le récupérer. 
Au cours de leur rencontre, Gilles se renseigne sur un certain 
« M. Torstel » dont le nom figure dans le carnet, à la recherche 
d'informations pour son enquête. Jean prétend ne pas se 
souvenir de lui. En conséquence, il reçoit de « Gilles » et de sa 
compagne, « Chantal Grippay », des photocopies du 
'Dossier'. En le parcourant, Jean tombe sur le nom d' « Annie 
Astrand », ce qui déclenche des souvenirs oubliés jusqu'alors. 

Dans ce roman, Modiano raconte à nouveau au lecteur la 
maison de son enfance à Saint-Leu-La Forêt, celle de la rue du 
Docteur-Kurzenne, ainsi que les expériences qu'il y a vécues. 
« Jean Daragane », qui a oublié son passé sous le nom de 
« Torstel », se souvient de son passé de narrateur-personnage 
lorsqu'il prononce le nom d' « Annie Astrand ». Annie 



 

341 

Astrand est en effet Annie, la résidente de la maison où 
Modiano a séjourné pendant son enfance.  

Dans la voiture, Torstel avait même fait allusion 
à « la maison des environs de Paris » où il l’avait 
vu, enfant, la maison d’Annie Astrand. Il y était 
resté, lui, Daragane, pendant près d’un an. À 
Saint-Leu-la-Forêt. « Je me souviens d’un enfant, 
avait dit Torstel. L’enfant, c’était vous, je 
suppose... » Et Daragane lui avait répondu 
sèchement, comme si cela ne le concernait pas. 
C’était le dimanche où il avait commencé d’écrire 
Le Noir de l’été après que Torstel l’eut déposé 
square du Graisivaudan. Et pas un moment il 
n’avait eu la présence d’esprit de lui demander 
s’il se rappelait la femme qui habitait dans cette 
maison, à Saint-Leu-la-Forêt, « une certaine 
Annie Astrand ». Et s’il savait à tout hasard ce 
qu’elle était devenue (Modiano, 2014, p. 77).  

Dans cette maison, il y avait un homme nommé « Roger 
Vincent » qui rendait visite à Annie et qui a même séjourné là 
pendant un certain temps. Modiano mentionne souvent cette 
personne dans ses romans. « Roger Vincent » coopérait avec 
« Albert Modiano », le père de l'auteur, et avait également une 
relation avec « Annie ». Dans ses romans, Modiano fait 
référence à lui tantôt comme « Roger Vincent », tantôt comme 
« Guy Vincent ». Dans son roman Pour que tu ne te perdes pas 
dans le quartier, il le décrit comme la personne qui a loué la 
maison où Modiano a séjourné pendant son enfance. 

C’est Roger Vincent qui loue cette maison depuis 
la guerre... Elle était sous séquestre... Elle 
appartenait à des gens qui ont dû quitter la 
France... Tu sais, avec Roger Vincent, les choses 
sont toujours un peu compliquées... »Elle 



 

342 

l’appelait « Roger Vincent », et jamais « Roger » 
tout court. Lui aussi, Daragane, dans son enfance, 
il le saluait par un « Bonjour, Roger Vincent ».« Je 
ne vais pas pouvoir rester là... Ils vont louer la 
maison à une ambassade, ou la détruire... 
Quelquefois, la nuit, j’ai peur de me retrouver 
toute seule ici... Le rez-de-chaussée et le 
deuxième étage sont inoccupés... Et Roger 
Vincent n’est presque jamais là. (Modiano, 2014, 
p.99) 

Le même personnage, Roger Vincent, est le sujet du 
roman Remise de peine. Pendant le temps passé dans la rue du 
Docteur-Kurzenne, le jeune Modiano voit Roger Vincent 
presque tous les jours et s'adresse toujours à lui par son nom 
complet. 

Elle l’a toujours appelé « Roger Vincent », avec 
une affection respectueuse, comme si son nom et 
son prénom ne pouvaient pas être séparés. Je 
l’entendais dire au téléphone : « Allô, Roger 
Vincent… Bonjour, Roger Vincent… » Elle le 
vouvoyait. Ils l’admiraient beaucoup, elle et 
Jean D. Jean D. aussi l’appelait « Roger Vincent ». 
Annie et Jean D. parlaient de lui ensemble et ils 
avaient l’air de se raconter des « histoires de 
Roger Vincent », comme on se raconte des 
légendes anciennes. Andrée K., « la femme du 
grand toubib », l’appelait Roger tout court et elle 
le tutoyait. (Modiano, 1988, p. 42-43) 

Si l'on revient au roman Pour que tu ne te perdes pas dans le 
quartier, vers la fin, le narrateur-personnage retrouve enfin la 
trace d'Annie, et tous deux entreprennent un voyage à travers 
leurs souvenirs passés. Colette, l'amie d'Annie, lui offre une 
collection de timbres. Modiano possède effectivement cette 



 

343 

collection, et dans Un Pedigree, il mentionne l'avoir 
réorganisée le jour de la mort de son frère Rudy. 

À l’époque, j’ai eu des moments difficiles... Je ne 
sais pas si tu te souviens de Colette ? » Ce prénom 
éveilla une très vague réminiscence chez lui, 
aussi insaisissable qu’un reflet qui passe trop vite 
sur un mur.« Colette... Colette Laurent... Il y avait 
un portrait d’elle dans ma chambre, à Saint-Leu-
la-Forêt... Elle avait posé pour des peintres... 
C’était une amie d’adolescence... » Il se rappelait 
bien le tableau entre les deux fenêtres. Une jeune 
fille accoudée à une table, le menton dans la 
paume de sa main.« Elle a été assassinée dans un 
hôtel à Paris... on n’a jamais su par qui... Elle 
venait souvent à Saint-Leu-la-Forêt... » Quand 
Annie était de retour de Paris, vers deux heures 
du matin, il avait entendu, à plusieurs reprises, 
dans le couloir, des éclats de rire. Cela voulait 
dire qu’elle n’était pas seule. Puis, la porte de la 
chambre se refermait et des murmures lui 
parvenaient à travers les cloisons. Un matin, ils 
avaient raccompagné cette Colette Laurent à 
Paris dans la voiture d’Annie. Elle était assise à 
l’avant, à côté d’Annie, et lui, seul sur la 
banquette arrière. Ils s’étaient promenés avec elle 
dans le jardin des Champs-Élysées, là où se 
trouve le marché aux timbres. Ils s’étaient arrêtés 
devant l’un des étals, et Colette Laurent lui avait 
offert une pochette de timbres, une série de 
couleurs différentes à l’effigie du roi d’Égypte. À 
partir de ce jour-là, il avait commencé à faire une 
collection de timbres. L’album où il les alignait au 
fur et à mesure derrière les bandes de papier 
transparent, cet album était peut-être rangé dans 



 

344 

la valise en carton bouilli. Il n’avait pas ouvert 
cette valise depuis dix ans. Il ne pouvait s’en 
séparer, mais il était quand même soulagé d’en 
avoir perdu la clé. Un autre jour, ils étaient allés, 
en compagnie de Colette Laurent, dans un village 
de l’autre côté de la forêt de Montmorency. Annie 
avait garé sa voiture devant une sorte de petit 
château, et elle lui avait expliqué que c’était le 
pensionnat où elles avaient fait connaissance, elle 
et Colette Laurent. Elles avaient visité avec lui le 
pensionnat, guidées par la directrice. Les salles 
de classe et les dortoirs étaient vides. « Alors, tu 
ne te souviens pas de Colette ?— Si... bien sûr, dit 
Daragane[…] (Modiano, 2014, p. 101-102) 

« Jean Daragane », en visitant cette pension avec 
« Annie » et « Colette », se souvient enfin plus clairement de 
son passé.  

Comme dans ses autres romans, le voyage vers le passé 
ne s'arrête pas ici. Les souvenirs sont un chemin parcouru 
dans les œuvres de Modiano, et ce chemin n'a pas de fin. 
L'auteur peut emprunter ces routes à nouveau dans chaque 
roman, tout comme les fragments de réminiscence qui lui 
reviennent constamment à l'esprit. Il est possible de lire ces 
romans de l'auteur, qui réécrit constamment les mêmes 
fragments, comme de l'intertextualité et de l'autotextualité. 

Danseuse, le dernier roman de l'auteur à ce jour, présente 
des caractéristiques thématiques, des personnages et une 
intrigue similaire à ceux de ses autres œuvres. L'auteur 
raconte la vie fictive d'une 'danseuse' qui donne son titre au 
roman. Mais derrière cette histoire, il raconte bien sûr ses 
propres expériences. 

Tout d'abord, en raison du fait que la mère de l'auteur 
travaillait dans des théâtres, il a constamment rencontré des 



 

345 

danseuses depuis son enfance. On peut dire que ce 
personnage de danseuse est issu de ses souvenirs. L'auteur les 
observe tout au long de son enfance. Dans ce roman, bien qu'il 
raconte l'histoire de la « danseuse », il raconte également 
l'histoire de sa propre mère, de son père et des expériences de 
son enfance, comme dans ses autres œuvres. Cependant, la 
Danseuse a un fils nommé Pierre. Le narrateur fait un lien 
délicat avec Pierre, qui représente en réalité sa propre 
enfance. Ce personnage de danseuse est l'un des personnages 
féminins mystérieux créés par Modiano de manière classique. 
L'équivalent de l'effet de réel de ce roman se trouve dans le 
roman autobiographique de l'auteur, Un pedigree. 

Dans l'une des interviews où il présente ses romans de 
danseuses, l'auteur souligne qu'il a toujours rencontré des 
danseuses en raison de l'environnement dans lequel sa mère 
travaillait. On peut dire que c'est à partir de ces vécus qu'il a 
construit ce roman. Dans Un pedigree, il évoque cette situation 
comme suit :       

En 1938, elle est recrutée par le cinéaste et 
producteur Jan Vanderheyden pour tourner dans 
ses « comédies » flamandes. Quatre films 
de 1938 à 1941. Elle a été girl dans des revues de 
music-hall à Anvers et à Bruxelles, et parmi les 
danseuses et les artistes, il y avait beaucoup de 
réfugiés qui venaient d’Allemagne (Modiano, 
2005, p. 8). 

Modiano et son frère étaient généralement récupérés à 
l'école par un ami de leur mère ou de leur père. Dans cet 
élément autobiographique, Modiano va chercher le petit 
Pierre dans son roman Danseuse. 

Un soir de novembre ou de décembre, j’étais 
venu chercher un enfant nommé Pierre dans un 



 

346 

immeuble du nord-ouest de Paris pour le 
ramener chez lui.  

… 

Et lorsque, cet après-midi-là dans l’appartement 
de la Porte de Champerret, Starass voulut savoir 
« ce que je faisais dans la vie » et que je remarquai 
l’embarras de la danseuse pensant que je ne 
pourrais rien lui répondre, je lui déclarai d’une 
voix ferme : « J’écris des livres », ce qui provoqua 
l’étonnement de la danseuse, et même une moue 
de sa part comme si j’avais proféré un mensonge. 
Mais je quittais bientôt la pièce pour rejoindre 
Pierre dans la chambre du fond. Il était en train 
de faire un puzzle, l’un de ces grands puzzles 

… 

Quelquefois nous parlions, Pierre et moi, le jeudi 
quand nous revenions du cinéma. J’essayais de 
comprendre qu’elle avait été sa vie avant son 
arrivée un soir à la gare d’Austerlitz. Mais les 
souvenirs d’un enfant sont aussi fragmentaires 
que ceux qui me restent de ma jeunesse. Quand 
je réfléchis à ces quelques bribes : la danseuse, le 
studio Wacker, Pola Hubersen et son 
appartement, Hovine et son manteau de tissu à 
chevrons, cela ressemble aux souvenirs que 
gardait Pierre, d’un instant, d’un lieu, de 
quelques paroles qu’il avait entendues. Et jamais 
dans l’avenir il ne pourrait reconstituer le tout, 
comme il le faisait quand il achevait ses puzzles. 

Ainsi, il m’avait dit que le train qui l’avait mené 
un soir à Paris venait de Biarritz. La danseuse 
n’avait jamais voulu me préciser ce détail, sauf 
par une phrase évasive : Il était quelque part sur 



 

347 

la Côte basque. » Les questions concernant Pierre 
la gênaient et elle se reprochait sans doute de 
l’avoir abandonné. Et lui, s’était-il rendu compte 
de leur séparation ? Apparemment non, car il 
avait oublié la période de son enfance qui avait 
précédé Biarritz et où sa mère aurait pu être 
présente. Seules deux images de cette période-là 
lui étaient restées en mémoire : une horloge sur 
une pelouse en pente dont le cadran était 
composé de fleurs en bordure d’une avenue où se 
tenait une fête foraine. Il était monté dans une 
auto tamponneuse de couleur rouge avec 
quelqu’un qui demeurerait à jamais pour lui un 
inconnu. Il y avait un chien quelque part, mais il 
ne pouvait pas dire où. 

De Biarritz, il se souvenait de « Sainte-Marie », sa 
première école, où l’on vous donnait la « croix » 
chaque semaine quand on avait été un bon élève, 
et de là où il habitait, près de l’école et du 
« château Gramont ». Et des vagues très hautes 
qui lui faisaient peur par mauvais temps, et de ces 
mots : « Toro de fuego » qu’il avait entendus 
souvent et qu’il ne comprenait pas. Et aussi du 
visage de la dame qui s’occupait de lui, mais il ne 
s’était jamais demandé qui elle était exactement. 
À croire que les enfants ne se posent pas de 
questions et ne s’étonnent de rien. 

Je l’emmenais au bois de Boulogne les jours de 
beau temps. L’autobus, les lacs, les barques, le 
Chalet des Îles avec le golf miniature…La plupart 
du temps, au cours de nos marches à travers Paris 
ou pendant les trajets en autobus, nous ne 
parlions pas. Le silence entre nous était un lien 



 

348 

beaucoup plus fort que les paroles. Nous étions 
comme ceux qui marchent côte à côte sans rien se 
dire mais toujours sur le chemin des écoliers 
(Modiano, 2023, p. 3-4-5). 

Comme on peut le voir dans ce passage, l'auteur continue 
à transmettre ses propres souvenirs à travers l'identité de 
Pierre, un personnage fictif, tout au long du roman. Leur 
retour du cinéma rappelle au lecteur que l'auteur allait 
souvent au cinéma avec son père. La gare d'Austerlitz est la 
gare où, dans la vie réelle, le père de l'auteur a pris le train 
pour l'emmener à Bordeaux afin de se débarrasser de lui. 
Cependant, il revient à la même gare dès le lendemain et dit 
que sa vie a changé depuis, car son père refuse désormais de 
s'occuper de lui. 

À la gare d’Austerlitz, nous montons dans le train 
pour Bordeaux, mon père et moi. Je n’ai aucun 
bagage, comme si c’était un enlèvement. J’ai 
accepté de partir avec lui en espérant pouvoir le 
raisonner : c’est la première fois depuis deux ans 
que nous passons ensemble un temps plus long 
que ces rendez-vous à la sauvette dans les cafés 
(Modiano, 2005, p. 101-102). 

En mettant l'accent sur l'enfance de « Pierre » et ses 
souvenirs de Biarritz, l'auteur décrit en fait Biarritz, l'endroit 
même où s'est déroulée une partie de sa propre enfance. 
L'école que Pierre désigne comme son école primaire est en 
réalité la même que celle de Modiano. « À la rentrée des classes 
d’octobre 1950, je vais pour la première fois à l’école, à l’Institution 
Sainte-Marie de Biarritz, dans le quartier de la Casa Montalvo » (c). 

La maison où « Pierre » a séjourné est en réalité celle où 
l'écrivain Modiano a vécu avec son frère pendant un certain 
temps. L'auteur déclare ne plus se souvenir du visage de la 
femme qui s'occupait d'eux. 



 

349 

Nous restons seuls, mon frère et moi, près de 
deux ans à Biarritz. Nous habitons un petit 
appartement à la Casa Montalvo et la femme qui 
s’occupe de nous est la gardienne de cette 
maison. Je ne me souviens plus très bien de son 
visage. (Modiano, 2005, p.33). 

Les promenades que l'auteur-narrateur fait avec l'enfant 
Pierre dans le bois de Boulogne sont les mêmes que celles qu'il 
faisait avec son père lorsqu'il était enfant. Ses promenades 
avec Pierre sont aussi silencieuses que ses promenades avec 
son père, c'est-à-dire qu'elles ne sont pas de nature 
communicative. Comme nous pouvons le constater, l'auteur 
présente un exemple d'autofiction en intégrant ses propres 
expériences dans une histoire fictive qu'il a créée. L'équivalent 
de cette expérience se trouve dans Un pedigree : 

Le dimanche, avec mon père, nous prenions 
l’autobus 63 jusqu’au bois de Boulogne. Le lac et 
le ponton d’où l’on embarquait pour le golf 
miniature et le Chalet des Îles… Un soir, au Bois, 
nous attendons l’autobus du retour et mon père 
nous entraîne dans la petite rue Adolphe-Yvon. 
(Modiano, 2005, p.42-43) 

La plupart des personnages que l'auteur crée dans ses 
romans mènent une vie mystérieuse. Ils ne donnent pas 
beaucoup de détails sur leur vie. « Comment vous dire ? Nous 
appartenions à un milieu un peu particulier. » Il n’avait pas besoin 
de me donner des précisions. J’avais compris. Mon père lui-même et 
ses amis… »  (Modiano, 2023, Danseuse, p.97)  

Ces éléments narratifs fictifs créés par l'auteur découlent 
toujours de la vie de son père. Le père de l'auteur cache 
constamment son travail et utilise de faux noms et de faux 
passeports. Modiano écrit des autofictions en intégrant ses 
propres expériences et éléments familiaux dans des récits 



 

350 

fictifs, et la présence de ces exemples détermine son style 
d'autofiction. Il aborde ceci dans Un pedigree : 

Ma mère et mon père ne se rattachent à aucun milieu 
bien défini. 

… 

Mon père et son amie n’ont aucun papier sur eux. 
Ils sont embarqués dans un panier à salade par 
des inspecteurs qui les conduisent pour 
« vérification », rue Greffulhe, devant un certain 
commissaire Schweblin. Mon père doit décliner 
son identité. Il est séparé de son amie par les 
policiers et réussit à s’échapper au moment où on 
allait le transférer au Dépôt, profitant d’une 
minuterie éteinte. (Modiano, 2005, p.11) 

En conclusion, le dernier roman de Modiano, Danseuse, 
est une autofiction où l'auteur est à la fois narrateur, 
personnage et écrivain. Dans ce roman, Modiano se substitue 
parfois au personnage enfantin Pierre. Le « je » se transforme 
en « il », illustrant les caractéristiques classiques de 
l'autofiction modianesque avec ses transitions fluides entre le 
présent et le passé. Il convient également de noter que les 
processus de création de l'autofiction de Modiano opèrent 
entièrement dans la dimension de l'intertextualité. L'auteur 
produit des autofictions en intégrant de nouvelles fictions aux 
vécus qu'il raconte dans Un pedigree. Cette production révèle 
une dimension intertextuelle qui soutient l'effet de réel. En 
mélangeant ses fictions et ses vécus, l'auteur crée une illusion 
de vérité. L'utilisation par Modiano de données réelles 
concernant le métier de la danseuse et le studio renforce cette 
illusion de vérité. 

La conclusion que nous tirons de l'analyse de ces 
exemples est que Modiano reprend effectivement des 
passages de ses propres romans dans d'autres œuvres. Cela 



 

351 

révèle la profondeur de l'intratextualité et de l'autotextualité 
dans ses romans. De plus, cette dimension intratextuelle qu'il 
intègre est fondée sur ses vécus. Par conséquent, notre 
conclusion est que Modiano est clairement un écrivain auto-
intratextuel. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

352 

CONCLUSION 
 

Comme on vient de le voir, Jean Patrick Modiano est l'un 
des écrivains les plus prolifiques de l'histoire de la littérature 
française. Il a commencé à écrire des romans à un très jeune 
âge en raison de sa passion extraordinaire pour la lecture. 
Modiano, qui a écrit son premier roman dans la vingtaine, a 
continué à écrire des romans jusqu'à la fin de sa vie. Le fait 
que Modiano ait commencé à écrire ses romans au début de 
la vingtaine n'est pas une coïncidence. Grâce à sa passion 
pour les livres et l'écriture, et à son ami Raymond Queneau, 
Modiano s'est rapproché très tôt des milieux littéraires.  

En tant qu'auteur d'autobiographie et d'autofiction, ou, 
selon ses propres termes, d'autobiographie rêvée, Modiano se 
réfère toujours à ses expériences lors de la rédaction de ses 
romans. La plupart de ces expériences que Modiano raconte 
dans ses romans correspondent aux 20 premières années de 
sa vie. Il est donc nécessaire de mentionner ce qui s'est passé 
pendant l'enfance et la première jeunesse de Patrick Modiano.  

La naissance de Modiano en 1945 a eu un impact 
important sur sa vie. Il est né en 1945 à Boulogne-Billancourt, 
près de Paris.  Malgré la fin de la Deuxième Guerre mondiale 
et la fin de l'occupation allemande de la France, l'atmosphère 
sombre de la guerre en France perdurait. En raison du 
génocide des Juifs pendant la Deuxième Guerre mondiale et 
parce que le père de Modiano était juif, celui-ci se cachait 
constamment, utilisait de faux noms, de faux passeports et 
menait en outre des affaires louches, ce qui a provoqué une 
confusion d'identité chez Modiano. La mère de Modiano, 
Louisa Copeyn, est une actrice de cinéma d'origine flamande. 
Les déplacements constants de son père pour des raisons de 
sécurité et les voyages incessants de sa mère dans d'autres 



 

353 

villes et pays pour des pièces de théâtre ont fait vivre à 
Modiano une vie très solitaire et nomade. La personne dont 
Modiano se sentait le plus proche était son frère Rudy. Mais 
ce dernier est mort d'une leucémie alors qu'il était encore très 
jeune. Ses parents confiaient constamment Patrick Modiano à 
des internats, à des amis ou à des personnes qui s'occupaient 
de lui. Bref, Patrick Modiano a vécu une enfance extrêmement 
négligée par ses parents. Après le divorce de ses parents, il n'y 
avait pratiquement plus de liens familiaux. Le fait qu'il n'ait 
pas eu de nouvelles de sa mère pendant des mois et qu'il ne 
l'ait pas beaucoup vue, et qu'il ait constamment rencontré son 
père dans des cinémas et des cafés, a fait que Modiano s'est 
senti comme un étranger pour ses parents. Sa solitude l'a 
conduit à la mélancolie. Cette humeur mélancolique et cette 
solitude l'ont poussé à se lier d'amitié avec les livres. L'auteur, 
qui a commencé à lire les livres de la bibliothèque de son père 
dès son plus jeune âge, a ensuite lu tous les livres et toutes les 
revues qu'il a trouvés. Cette situation a provoqué chez lui une 
accumulation intellectuelle très sérieuse ainsi qu'un réservoir 
pour les livres qu'il écrirait à l'avenir. Dans ses dernières 
années, l'auteur se crée un laboratoire de travail, que l'on peut 
considérer comme un cabinet de curiosités. Dans ce cabinet 
de curiosités, Modiano accumule, à la manière d'un 
collectionneur, de nombreux objets tels que des romans, des 
livres, des journaux intimes, de vieux annuaires 
téléphoniques et d'adresses, des affiches de cinéma, des 
photographies, des valises, etc. On peut également affirmer 
que Modiano a deux bagages.  Si l'auteur tient ce bagage 
intellectuel et culturel dans une main, il tient ses expériences 
dans l'autre. Il se nourrit de ces deux bagages en écrivant ses 
romans et tous ces éléments forment sa matrice romanesque. 
Il transforme ses expériences et son accumulation culturelle 
en écritures du moi. Et les trente-deux romans qu'il a écrits 
jusqu'à aujourd'hui sont toujours façonnés sur cette matrice.  



 

354 

Nous avons intitulé cette étude autobiographie, 
autofiction et intertextualité. Parce que nous avons pensé que 
ce sont les mots clés qui déterminent l'art d'écrire de Modiano. 
Sur les 32 romans que Modiano a écrits à ce jour, tous sauf un, 
Un pedigree, sont considérés comme de l'autofiction. Mais 
Modiano, qui a écrit des romans de ce genre, avait une autre 
caractéristique très décisive dans tous ses romans : 
l'intertextualité.  En effet, Patrick Modiano, en plus d'être un 
écrivain d'autobiographies et d'autofictions, est un écrivain 
de l'intertextualité. Il applique habilement les méthodes de 
l'intertextualité à ses romans en transférant des « textes » de 
son cabinet de curiosités, sa propre accumulation culturelle, 
intellectuelle et littéraire. En outre, il écrit, réécrit, cite ses 
propres expériences dans ses romans avec la dimension de 
l'intertextualité, bref, il fait une pratique textuelle intérieure. 
Le fait qu'il utilise de nombreux aspects de cette 
intertextualité de manière très intensive est bien sûr dû à son 
art d'utiliser la « mémoire ».  

L'univers romanesque de Modiano est basé sur le « je ». 
Nous avons vu que la narration du « je », qui est une vieille 
tradition dans la littérature française, est souvent façonnée 
par des expériences et d'autres textes, et nous avons essayé de 
résumer la première partie de notre étude d'un point de vue 
général dans le cadre de la littérature française. Jusqu'au 
XXème siècle, les écrivains présentaient généralement leurs 
propres "confessions" au lecteur de différentes manières. En 
faisant ces confessions, ils ajoutaient souvent une dimension 
intertextuelle à leurs œuvres en se référant à des textes 
religieux.  

Au XXème siècle, l'utilisation du « je » dans la littérature 
est devenue extrêmement courante. Bien que Barthes affirme 
que « l'auteur est mort », grâce aux genres de l'autobiographie 
et de l'autofiction, l' « auteur » a, en quelque sorte, été 



 

355 

réintégré autour de ces genres. Dans la deuxième partie de 
notre étude, dans une période où l'on s'interroge sur ce qu'est 
la littérature et sur ce qu'est la littérature, on assiste à une 
productivité du monde littéraire car le « je » influence 
profondément la vie littéraire. Philippe Lejeune, dans son 
ouvrage qui tente de prouver que l'autobiographie est un 
genre, donne une définition de l'autobiographie. Alors que la 
réalité du « je » est remise en question autour de cette 
définition, Serge Doubrovsky fait une nouvelle percée et traite 
de l'autofiction. Ce genre, très présent dans la littérature 
française, a été largement exemplifié par les écrivains. Dans le 
deuxième chapitre, nous avons brièvement évoqué ces 
exemples tout en essayant de les analyser dans le contexte de 
l'intertextualité. Nous avons vu que de nombreux écrivains, 
de Perec à Marguerite Duras, ont eu recours aux méthodes de 
l'intertextualité. Ici, nous avons également indiqué la place de 
Modiano dans ce siècle et que son art littéraire se prête à cet 
exemple. 

La troisième partie de notre étude s'intitule « Cabinet de 
curiosités » en raison de la passion de Patrick Modiano pour 
la lecture et la collection de livres, mais aussi eu égard à 
l'accumulation culturelle et intellectuelle qu'il transmet au 
lecteur en écrivant ses romans. Chaque livre, chaque objet que 
Patrick Modiano lit et collectionne dans son cabinet est une 
partie de ses expériences et en même temps une partie de son 
art littéraire. C'est autour de ce cadre que nous avons tenté 
d'expliquer la relation de Modiano avec les livres. Nous avons 
en outre mis en évidence que les livres ont déterminé la vie de 
Modiano et son art littéraire. Nous avons également constaté 
que les références historiques et littéraires des romans de 
Modiano proviennent de son cabinet de curiosités. Nous 
avons découvert que Modiano, qui avait toutes sortes de 
livres dans son cabinet de curiosités, a construit les références 
qu'il a utilisées dans ses romans sur le même terrain que ses 



 

356 

propres expériences et qu'il a écrit ses romans de cette 
manière. Puisque ce terrain plein de références nous 
permettra d'analyser à la lumière des méthodes de 
l'intertextualité, nous avons essayé d'expliquer le concept de 
cabinet de curiosités en l'associant à l'intertextualité. De cette 
section, nous avons tiré la conclusion suivante : tous les livres 
que les auteurs lisent, tous les objets qu'ils collectionnent 
peuvent faire partie de l'art littéraire. L'auteur peut les utiliser 
dans ses romans comme références ou allusions. Les romans 
de Patrick Modiano sont des exemples de ce type d'écriture, 
et l'utilisation de ce type d'écriture par l'auteur montre qu'il 
est un écrivain intertextuel.  

Dans la dernière partie de notre étude, nous avons 
analysé les exemples d'intertextualité dans les romans de 
Modiano. Nous avons tenté de fournir des exemples tirés de 
presque tous ses romans, car chacun d'eux est extrêmement 
riche en pratiques d'intertextualité. Modiano considère ses 
romans comme une continuation les uns des autres et affirme 
que son est un seul et même roman.  À ses yeux, chaque 
roman qu'il écrit fait partie de cet ensemble holistique. C'est 
pourquoi, en analysant l'intertextualité dans cette étude, nous 
nous sommes référés à tous ses romans afin de mettre en 
lumière les exemples les plus évidents. Nous avons constaté 
que le nombre de références historiques et littéraires que 
Modiano utilise dans ses romans est assez élevé. Chaque 
référence et citation est utilisée par Modiano pour renforcer la 
perception de la réalité de ses propres expériences et enrichir 
le contenu de ses romans. 

Dans cette dernière partie de notre étude, nous avons 
d'abord analysé les références historiques. Les références 
historiques utilisées par Modiano dans ses romans couvrent 
généralement deux périodes. La première, et la plus 
importante, est la Deuxième Guerre mondiale et la période de 



 

357 

l’Occupation. La seconde est la guerre d'Algérie. Modiano a à 
la fois créé une relation d'intertextualité avec les références 
historiques utilisées dans ses romans et les a utilisées comme 
un effet réaliste dans ses romans. Bien que l'auteur n'ait pas 
vécu directement la Deuxième Guerre mondiale, nous avons 
conclu qu'il a remis en question sa propre identité en se 
référant à l'antisémitisme, qui était une question importante à 
cette époque, en endossant en quelque sorte l'identité de son 
père. En ce qui concerne les références utilisées par l'auteur 
en relation avec la guerre d'Algérie, nous avons déterminé 
qu'il a surtout utilisé l'atmosphère tendue ressentie à cette 
époque qui a été pour lui l’occasion de jeter un regard distant 
sur ses propres peurs. Ce faisant, nous avons une fois de plus 
déterminé qu'il a eu recours à l'intertextualité par le biais de 
ces références historiques.  

Ensuite, dans le deuxième sous-titre du dernier chapitre, 
les références littéraires, nous avons analysé autant que 
possible les exemples de références littéraires que Modiano 
sélectionne dans son cabinet de curiosités et qu'il incorpore 
dans ses romans. À ce stade, il convient de noter que Modiano 
a effectivement truffé ses romans de références littéraires et 
de citations. L'auteur, parfois en utilisant uniquement les 
noms des auteurs, parfois en utilisant ces noms comme 
personnages, et parfois par des citations, a inclus le sujet de 
ses romans autour de ses propres expériences. Dans ce sous-
titre, nous avons analysé les références littéraires utilisées par 
Modiano à la lumière des pratiques correspondant aux 
méthodes de l'intertextualité, ce qui nous a permis de 
constater que Patrick Modiano a inclus ces références 
littéraires dans sa littérature, tantôt dans les titres de ses 
romans, tantôt dans les épigraphes ou encore dans le contenu 
des romans. Toutes ces références sont alimentées par son 
cabinet de curiosités. Et chaque référence littéraire utilisée a 
imposé son propre contexte au roman. En analysant ces 



 

358 

références, nous sommes arrivés à la conclusion générale que 
la plupart des références littéraires utilisées par Modiano 
dans ses romans sont des thèmes qui correspondent aux 
expériences de l'auteur. Ces thèmes sont généralement la 
solitude, le passé, la mélancolie, la mémoire et la recherche 
d'identité.  

 Dans le troisième sous-titre du dernier chapitre, l'auto-
réminiscence intertextuelle, nous avons examiné l'émergence 
de la mémoire, qui est un élément dominant dans les romans 
de Modiano, et les processus de réminiscence sur le plan 
intertextuel. Modiano, qui écrit ses expériences par fragments 
dans ses romans, entre dans un processus de remémoration 
de ses souvenirs du passé autour d'éléments similaires. Ces 
éléments similaires sont positionnés comme des leitmotivs 
dans sa littérature. Nous avons observé que l'auteur, qui 
passe par un processus de remémoration autour de ces 
leitmotivs, crée une dimension intertextuelle en transférant 
ces processus de remémoration dans ses romans.  

 

Dans le dernier sous-titre de cette section, nous avons 
donné des exemples d'autofictions de Modiano dans le 
contexte de l'autobiographie et de l'autotextualité. Nous 
avons expliqué comment chaque roman d'autofiction écrit par 
Modiano est en fait construit en le réécrivant dans Un 
pedigree, avant ou après l'ordre des romans. Dans cette 
section, nous avons affirmé qu'Un pedigree, qui est en fait le 
seul roman autobiographique écrit par Modiano, est un 
résumé court et pur des expériences de l'auteur. Nous avons 
constaté que l'auteur réécrit, cite et fait référence à de 
nombreux passages d'Un pedigree dans tous les autres romans 
d'autofiction autour de petites astuces d'écriture. Nous avons 
conclu que cette situation ajoute également une dimension 
d'intertextualité à ses romans dans un phénomène 



 

359 

d'autotextualité. Nous devons ajouter que pour comprendre 
l'art littéraire de Modiano dans le contexte de l'intertextualité 
et des pièces de puzzle qu'il présente au lecteur de manière 
dispersée, Un pedigree, le seul roman autobiographique de 
l'auteur, est en fait un dictionnaire de Modiano. En effet, les 
fragments de ce roman ont permis à l'auteur de créer de 
nouveaux souvenirs et de nouvelles fictions en dispersant 
tous ses autres romans en fragments.  

A la lumière de toutes ces conclusions, le jugement le plus 
définitif que nous puissions porter est le suivant : Patrick 
Modiano, un écrivain, copiste de sa propre vie, de son cabinet 
de curiosités. Il a une approche singulière de la construction 
de ses romans dont chacun est le reflet d’un processus 
intertextuel global orientant et innervant son écriture.  

 Son style est fragmentaire, créant des œuvres souvent 
intrigantes et déroutantes, exigeant du lecteur qu'il assemble 
les fragments pour comprendre l'ensemble de l'œuvre. Cette 
méthode narrative particulière est complétée par l'utilisation 
d'éléments intertextuels, qui permettent d'établir des liens 
entre les fragments et d'approfondir le contexte de ses 
histoires. 

Les romans de Modiano sont souvent composés de courts 
passages, d'événements apparemment sans lien et de 
personnages dont les relations ne sont pas clairement 
définies. Cette fragmentation du récit reflète la nature 
complexe et parfois déroutante de la mémoire humaine, 
invitant d'autant plus les lecteurs à explorer les différentes 
facettes de l'histoire. En disséminant des indices et des 
éléments intertextuels tout au long de ses œuvres, Modiano 
donne à son public les outils nécessaires pour reconstituer le 
puzzle de son récit. 

Les éléments intertextuels sont des références à d'autres 
œuvres littéraires, artistiques ou culturelles, qui permettent 



 

360 

d'enrichir le contexte et d'éclairer certaines parties du récit. 
Ces références peuvent être explicites, comme la citation 
d'une phrase d'un autre auteur, ou plus subtiles, comme 
l'invocation d'un thème ou d'un motif commun à plusieurs 
œuvres. En intégrant ces éléments intertextuels à ses 
romances fragmentaires, Modiano crée un réseau de 
connexions qui aident à donner du sens aux fragments de 
l’histoire. 

Dans l'œuvre de Modiano, l'intertextualité joue un rôle 
important dans l'exploration des questions d'identité, de 
mémoire et de passé. Les références à d'autres arts aident à 
souligner les similitudes et les différences entre les 
personnages et les situations, tout en suggérant des liens entre 
les expériences individuelles et les événements historiques ou 
culturels. Les éléments intertextuels permettent ainsi aux 
lecteurs de mieux comprendre les enjeux et les 
préoccupations des personnages, tout en offrant des pistes de 
réflexion sur des thèmes universels. 

Nous sommes arrivés à la conclusion que l'intertextualité 
de l'autobiographie et de l'autofiction, que nous avons traitée 
dans notre étude, se combine dans les romans de Patrick 
Modiano et devient son art littéraire. Pour comprendre les 
romans de Modiano, le lecteur doit absolument prendre en 
considération la méthode de l'intertextualité. Sans cela, il nous 
serait impossible de comprendre les romans et l'art littéraire 
de Modiano. Dans cette étude, nous avons utilisé de 
nombreux exemples pour montrer la diversité et la 
profondeur de la dimension intertextuelle. La raison pour 
laquelle nous les présentons comme des citations directes des 
romans est due à notre désir de réécrire et de montrer les 
références et les citations sous leur forme pure. Nous avons 
considéré que le fait que Modiano raconte les mêmes 



 

361 

souvenirs au lecteur de différentes manières était une 
exigence de l'autofiction.  

Conscients que nous ne pouvions prétendre à 
l’exhaustivité, nous avons cependant analysé de nombreux 
exemples de la production littéraire de Patrick Modiano. 
Dans notre étude en effet, nous n'avons pas pu montrer toutes 
les pratiques se référant à l'intertextualité, mais afin de 
montrer la présence d’éléments et de thèmes intertextuels 
dans tous ses romans, nous avons essayé de mentionner la 
plupart des romans de l'auteur. Nous pensons que ces 
exemples se diversifieront avec les études qui seront menées 
à l'avenir. Étant donné que l'auteur, qui publie un nouveau 
roman tous les deux ans en moyenne, sera probablement un 
exemple du même art littéraire, nous pensons que les romans 
de l'auteur continueront à être analysés en termes 
d'intertextualité. Il existe de nombreuses thèses, articles et 
recherches sur les romans et l'art littéraire de Modiano.  

De nombreuses personnes qui lisent les romans de 
Patrick Modiano se posent à peu près une question unique : 
Pourquoi ont-ils toujours l'impression de lire le même roman 
? Cette question a été posée à de nombreuses reprises lors 
d'entretiens avec l'auteur. Il y a répondu de la manière 
suivante :  

Je me suis aperçu que j’écrivais pratiquement 
toujours le même livre. Les romans changent de 
titre, mais on pourrait supprimer les titres et cela 
ferait un seul livre. Un peu comme une musique 
où il y a des motifs qui reviennent et forment un 
tout. (Entretien avec Modiano par Ilana 
Moryoussef, 2021) 

Modiano est un écrivain de la mémoire. L'auteur a 
constamment réécrit ce qui a le plus marqué sa vie. Ces 
réécritures ont révélé une dimension d'intertextualité. 



 

362 

L'auteur, qui intègre constamment ses romans aux vécus et à 
un bagage littéraire et intellectuel, fait l'expérience d'une 
auto-guérission, d'une certaine auto-catharsis et d'une auto-
salvation dans chaque réécriture.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

363 

BIBLIOGRAPHIE 
 

ŒUVRES DE PATRICK MODIANO 

Modiano, P. (1968). La Place de l'Étoile. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (1969). La Ronde de nuit. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (1972). Les Boulevards de ceinture. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (1975). Villa Triste [livre éléctronique]. Paris : Gallimard. 

Modiano, P. (1978). Rue des boutiques obscures. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (1981). Une jeunesse. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (1982). De si braves garçons [livre éléctronique]. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (1984). Quartier perdu. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (1986). Dimanches d'août. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (1988). Catherine Certitude. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (1988). Remise de peine. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (1989). Vestiaire de l'enfance. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (1991). Voyage de noces. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (1993). Fleurs de ruine. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (1992). Un cirque passe [livre éléctronique]. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (1995). Chien de printemps. Paris: Seuil. 

Modiano, P. (1996). Du plus loin de l'oubli [livre éléctronique]. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (1997). Dora Bruder [livre éléctronique]. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (1997). Elle s'appelait Françoise. Co-written with Catherine Deneuve. Paris: 
Gallimard. 

Modiano, P. (1999). Des inconnues [livre éléctronique]. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (2001). La Petite Bijou. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (2003). Accident nocturne [livre éléctronique]. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (2004). Un pedigree. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (2007). Dans le café de la jeunesse perdue. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (2010). L'Horizon [livre éléctronique]. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (2012). L'Herbe des nuits [livre éléctronique]. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (2014). Pour que tu ne te perdes pas dans le quartier. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (2015). Souvenirs dormants[livre éléctronique]. Paris: Gallimard. 



 

364 

Modiano, P. (2017). Nos débuts dans la vie. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (2019). Encre sympathique. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (2021). Chevreuse. Paris: Gallimard. 

Modiano, P. (2023). Danseuse. Paris: Gallimard. 

 

AUTRES OUVRAGES  

 

Akın, H. M. (2022). « L’autoreminiscence Intertextuelle Dans Vestiaire De L’enfance Et Du 
Plus Loin De L’oubli De Patrick Modiano ». Yeni Türk Edebiyatı Araştırmaları, 14(28), 
131-156. 

Aksoy Alp, E. « De l’écriture blanche d’Albert Camus à l’écriture plate d’Annie Ernaux ». 
Frankofoni, No:27, 2015 ss. 190-191. 

Aksoy Alp, E. (2020) .« Annie Ernaux’nun Les Années (Yıllar) Adlı Eserinde Toplum, Bellek ve 
Yazın”, DTCF Dergisi , 60.1. 

Aktulum, K. (1999). Metinlerarası ilişkiler. Öteki Yayınevi. 

Aktulum, K. (2002). Kopuk Yazı/Kopuk Yapıt. Öteki Yayınevi. 

Aktulum, K. (2004). Parçalılık/metinlerarasılık. Öteki Yayınevi. 

Aktulum, K. (2011). Metinlerarasılık/göstergelerarasılık. Kanguru. 

Aktulum, K. (2016). Resimsel alıntı resimlerarası etkileşimler ve aktarımlar. Çizgi Yayınevi 

Aktulum, K. (2017). Müzik ve metinlerarasılık. Çizgi Yayınevi 

Aktulum, K. (2018). « Metinlerarasılık görüngüsünde gerçeklik ya da metnin 
göndergeselliği ». Bilig, (85), 233-256. 

Aktulum, K. (2021). « Bir çözümleme yöntemi olarak sanatta göstergelerarasılık ». 
Folklor/Edebiyat, 27(107), 661-686. 

Allet, N. (2005). « L’autoportrait: méthodes et problèmes ». Genève, Departement de Français 
Moderne. 

Anthony, S. (2012). Les figures de la répétition intratextuelle chez Nathalie Sarraute: 
Leitmotive, clichés, lieux communs, topoï et stéréotypes (Doctoral dissertation, 
University of Toronto). 

Arbelet, P. (1914). La jeunesse de Stendhal. Champion. 

Arbelet, P. (1919). Œuvres complètes de Stendhal : Bibliothèque Stendhalienne, 3 v.(t. 1: La 
vie littéraire de Stendhal, par A. Paupe. t. 2-3: La jeunesse de Stendhal) (Vol. 36). H. 
Champion. 

Autrand, M. (1997). Un Picaro métaphysique. Romain Gary et l'art du roman. 

Bakhtine, Mikhaïl (1998). La poétique de Dostoïevski. Paris: Seuil. 



 

365 

Bando, M. (2015). La mémoire et la fiction dans les œuvres romanesques de Patrick 
Modiano (Doctoral dissertation, Limoges). 

Beaujour, M. (1980). Miroirs d’encre : Rhétorique de l'autoportrait. Paris :Éditions du Seuil. 

Bedner, J. (Ed.). (1993). « Patrick Modiano » (No. 26). Rodopi. 

Bellemin-Noël, J. (1971). Le texte et l'avant-texte: les brouillons d'un poème de Milosz. 
FeniXX. 

Bergez, D. (1989). L'explication de texte littéraire. Paris : Dunond. 

Biasi, P. M. (2000). La génétique des textes (p. 29). Paris: Nathan. 

Biasi, P. M. D. (2020). « De l’intertextualité à l’exogenèse ». Genesis. Manuscrits–Recherche–
Invention, (51), 11-28. 

Blanckeman, B. (2009). Lire Patrick Modiano [livre éléctronique]. Armand Colin. 

Blanckeman, B. (2010). Patrick Modiano : la fiction entre déraison et mise à raison de l’histoire. 
In P. Bazantay & J. Cleder (éds.), De Kafka à Toussaint (1-). Presses universitaires de 
Rennes. https://doi.org/10.4000/books.pur.39923 

Blin, G. (1960). Stendhal et les problèmes du roman. 

Bogaerts, Jo. (2019) « Sartre’s “Guerre Fantôme”: A Kafkaesque Subtext in the Postwar 
Writings ». The Germanic Review: Literature, Culture, Theory, 94. DOI: 
10.1080/00168890.2018.1548424 

Bois, C. (2020). Moi, si versatile: le problème de l'identité personnelle chez  

Paul Ricoeur et László Tengelyi.  

Url : https://corpus.ulaval.ca/jspui/ handle/20.500.11794/67754?locale=fr 

Bonnefon, P. (1895). « La bibliothèque de Montaigne ». Revue d'histoire littéraire      de la 
France, 2(3), 313-371. 

Borges, J. L. (1989). La bibliothèque de Babel. René Bonargent. 

Borgomano, M. (1997). Le Ravissement de Lol V. Stein de Marguerite Duras.  

Bouhadid, N. (2015). « S’autofictionnaliser à la manière de la madeleine à l’envers dans Un 
amour de soi de Serge Doubrovsky ». Cahiers ERTA, (7), 123-145. 

Bourgeois, S. (2008). «Le livre, les livres»: l'autoréférence dans L'Amant et L'Amant de la 
Chine du Nord de Marguerite Duras ». Loxias, 22. 

Brochier, J. J. (1975). « Vingt mots-clés pour Roland Barthes ». Magazine Littéraire, (97), 28-
37. 

Bronner, G. (2018). Cabinet de curiosités sociales. Paris : PUF 

Burton, R. (2000). Anatomie de la mélancolie, trad. Bernard Hoepffner avec la collaboration 
de Catherine Goffaux, préface de Jean Starobinski, postface de Jackie Pigeaud, Paris, 
José Corti, 2, 1667-1668. 

https://doi.org/10.4000/books.pur.39923


 

366 

Butaud, N. (2008). Patrick Modiano, culture France/textual. 

Cabestan, P. (2015). « Qui suis-je ? Identité-ipse, identité-idem et identité narrative ». Le 
Philosophoire, 43, 151-160. https://doi.org/10.3917/phoir.043.0151 

Cadava, E., & Vinsonneau, N. (2011). « Lapsus Imaginis: L’image en ruines ». Ligeia, (1), 204-
222. 

Callet-Bianco, A.-M. (2010). « L’autobiographie romantique, un genre en redéfinition les cas 
de Dumas et Berlioz. In J.-M. Paul & A.-R. Hermetet (éds.) », Écritures 
autobiographiques (1-). Presses universitaires de Rennes. 
https://doi.org/10.4000/books.pur.38712 

Camarero, J. (2008). « La théorie de l'autobiographie de Georges Gusdorf ». Çédille. Revista 
de Estudios Franceses, (4), 57-82. 

Capitanio, S. J. (1987, March). « Perspectives sur l'écriture durassienne: l'Amant ». In 
Symposium: A Quarterly Journal in Modern Literatures (Vol. 41, No. 1, pp. 15-27). 
Taylor & Francis. 

Cavallin, J. C. (1998). « Chateaubriand mythographe: autobiographie et injonction du mythe 
dans les Mémoires d'outre-tombe ». Revue d'histoire littéraire de la France, 1087-1098. 

Champion, É. (1919). Œuvres complètes de Stendhal: Bibliothèque Stendhalienne, 3 v.(t. 1: La 
vie littéraire de Stendhal, par A. Paupe. t. 2-3: La jeunesse de Stendhal) (Vol. 36). H. 
Champion. 

Charles, M. (1995). Introduction à l'étude des textes. Paris : Seuil. 

Chateaubriand, F. R. (1831). Études, ou, Discours historiques sur la chute de l'Empire romain, la 
naissance et les progrès du christianisme, et l'invasion des barbares, suivis d'une analyse 
raisonnée sur l'histoire de France (Vol. 2). De Mat, à la Librairie Nationale. 

Chateaubriand, F. R.  (1968). Itinéraire de Paris à Jérusalem. Paris : Garnier-Flammarion  

Chateaubriand, F. R. Mémoires d’outre-tombe. (Adaptation électronique provenant  de BNF) 
Url : http://www.bnf.fr/ 

Clément, A. (2019). « Altérité et humanité: Robert Legros commentateur de Levinas ». 
Cahiers de philosophie de l’université de Caen, (56), 165-179. 

Colonna, V. (1989). L'autofiction, essai sur la fictionalisation de soi en littérature (Doctoral 
dissertation, Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales (EHESS)). 

Compagnon, A. (2014). « Le démon de la théorie ». Littérature et sens commun. Média 
Diffusion. 

Cooke, D. (2019). La Part du féminin dans l’œuvre de Patrick Modiano: fonctions et attributs 
des personnages féminins modianiens. Par France Grenaudier-Klijn. Correspondance, 
éd. par H. Martineau et V. del Litto, Paris, Gallimard (Bibliothèque de la Pléiade), 
1968, 3 vol., t. III, p. 140. 

Cosnard, D. (2011). Dans la peau de Patrick Modiano [livre éléctronique]. Paris : Fayard. 

https://doi.org/10.3917/phoir.043.0151


 

367 

Coste, C. (2009). « Roland Barthes par Roland Barthes ou Le démon de la 
totalité ». Recherches & Travaux, (75), 35-54. 

Crespo, A. P. (2019). « Identité narrative et intertextualité dans l’ecriture autofictionnelle 
d’Helene Cixous et d’Annie Cohen ». Cuadernos de Investigación Filológica, 46, 129-
148. 

Crignon, C. (2006). « Tout est à moi et rien n'est à moi »: la digestion des sources dans 
l'Anatomie de la Mélancolie de Robert Burton. Emprunt, Plagiat, Réécriture aux XVe, 
XVIe, XVIIe siècles ». Pour un nouvel éclairage sur la pratique des Lettres à la 
Renaissance, 235-249. 

Crinquand Sylvie. « La correspondance privée, simulacre d'autobiographie ? ». In: Caliban, 
n°31, 1994. L'auto/biographie. pp. 147-154. 

DOI : https://doi.org/10.3406/calib.1994.1290 

Dallenbach, L. (1976). « Intertexte et autotexte ». Poétique. Revue de théorie et d'analyse 
litteraires, 7(27), 282-296. 

Dambre, M. (2017). Mémoires occupées. Presses Sorbonne Nouvelle via OpenEdition. 

Davenne, C., & Fleurent, C. (2011). Cabinets de curiosités: la passion de la collection. Paris: 
Editions de la Martinère.  

De Nerval, G. (1848). Les Poésies De Henri Heine. Revue Des Deux Mondes (1829-1971), 23(2), 
224–243. http://www.jstor.org/stable/44693014 

De Stendhal, H. B. (1854). Mémoires d’un touriste. Paris : Michel Lévy Frères, Libraires-
Éditeurs. 

De Stendhal, H.B. (1892). Souvenirs d’égotisme. Paris : Bibliothèque-Charpantier. 

De Stendhal, C. (1951). Œuvres complètes de Stendhal. 

Decout, M. (2011). « Modiano: la voix palimpseste sur la place de l’étoile ». Littérature, (2), 
48-62. 

Delcourt, C., & Delcourt-Angélique, J. (2006). « Georges Simenon et le français de 
Belgique ». Revue belge de philologie et d'histoire, 84(3), 799-827. 

Del Litto, V. (1997). La vie intellectuelle de Stendhal: genèse et évolution de ses idées (1802-
1821). Slatkine. 

Del Litto, V. (1962). La Vie intellectuelle de Stendhal: genèse et évolution de ses idées. Paris: 
PUF 

Démoris, R. (1975). Le roman à la première personne. Paris : Armand Colin 

Didier, B. (1789). Histoire et autobiographie chez George Sand. Le moi, l'histoire, 1848, 101-
116. 

Doubrovsky, S. (1972). Pourquoi la nouvelle critique: critique et objectivité. 

Doubrovsky, S. (1982). Un amour de soi, Paris, Hachette. 

https://doi.org/10.3406/calib.1994.1290
http://www.jstor.org/stable/44693014


 

368 

Doubrovsky, S. (2011). Un homme de passage. Grasset. 

Doubrovsky, S. (2012). Fils. Grasset. 

Dousteyssier-Khoze, C., & Place-Verghnes, F. (Eds.). (2006). Poétiques de la parodie et du 
pastiche de 1850 à nos jours (Vol. 55). Peter Lang. 

Dubreucq, Éric. (2003). Le cœur et l’écriture chez Saint-Augustin (1-). Presses universitaires du 
Septentrion.  

Url : https://doi.org/10.4000/books.septentrion.73494 

Dugas, A. (1992). « Le préfixe auto ». Langue française, (96), 20-29. 

Duras, M. (1984). L’amant. Paris: Éditions de Minuit. 

Duras, M. (1993). Ecrire, Paris : Gallimard. 

Eroğlu, Ç. (2012) « La naissance de l’auteur : Jours de l’an d’Hélène Cixous », DTCF Dergisi, , 
52/1. 

Fabre, G. (2011). « Voir la Prairie Mourir dans Un Homme se penche sur son passé de Maurice 
Constantin-Weyer ». Voix et Images, 36(3), 65-77. 

Forrester, V. (1983). « Portrait de Nathalie » dans Magazine Littéraire, nº 196, 18-24. 

Gac, R. (2021). « L'énigme romanesque de Roland Barthes: dialogue Intertextuel avec 
Barthes ». Sens public, 1-47. 

Gagnebin, L. (2003). « Sartre et l'espoir ». Autres Temps, 76(1), 151-161. 

Garnier, X. (2003). « Michel Leiris ou l'écriture au risque du style ». Poétique, 134, 239-251. 
Url : https://doi.org/10.3917/poeti.134.0239 

Gaspari, I. (2013). « Le moi haïssable: Pascal, Rousseau et l’«estrangement 
autobiographique» de Montaigne ». Revue interdisciplinaire d’Humanités, (Hors-série 
1), 37-49. 

Gasparini, P. (2004). Est-il je? Roman autobiographique et autofiction. Paris: Éditions du Seuil. 

Gasparini, P. (2008). La Tentation autobiographique: De l'Antiquité à la Renaissance. Paris: 
Éditions de l'Université de Bruxelles. 

Gasparini, P. (2011). Autofiction: une aventure du langage. Paris: Éditions du Seuil. 

Gasparini, P. (2014). Le récit de soi. Paris: PUF. 

Genette, G. (1966). Figures I. Paris: Éditions du Seuil. 

Genette, G. (1969). Figures II. Paris: Éditions du Seuil. 

Genette, G. (1972). Figures III. Paris: Éditions du Seuil. 

Genette, G. (1983). Nouveau discours du récit. Paris: Éditions du Seuil. 

Genette, G. (1991). Fiction & Diction. Paris : Editions du Seuil. 

Genette, G. (1997). Palimpsestes: la littérature au second degré. Paris: Éditions du Seuil. 

https://doi.org/10.3917/poeti.134.0239


 

369 

Gignoux, A.C. (2006). « De l'intertextualité à la récriture », Cahiers de Narratologie [livre 
éléctronique], 13 | 2006, mis en ligne le 25 septembre 2016, consulté URL : 
http://journals.openedition.org/narratologie/329 ; DOI : 
https://doi.org/10.4000/narratologie.329 

Godart, E. (2020). IV. « Je, moi, nous ». Dans : , E. Godart, Le sujet de la conscience: 
Métamorphose des subjectivités, vol. 1 (pp. 201-264). Paris: Hermann. 

Goto, K. (2008). « Parodie et autoparodie dans Exercices de style de Raymond Queneau ». 
Champs du Signe, 93-103. 

Gracq, J. (1989). Préférences. Paris : Gallimard. 

Gusdorf, G. (1975). « De l'autobiographie Initiatique à l'autobiographie genre littéraire [with 
Discussion] ». Revue d'histoire littéraire de la France, 957-1002. 

Grigore-Mureşan, M. (2006). « Le moi et l’histoire dans La Vie de Henry Brulard De 
Stendhal ». Studia Universitatis Babes-Bolyai-Philosophia, 51(1), 111-128. 

Grell, I. (2009). «  Le travail de la madeleine à l’envers ». Australian Journal of French Studies, 
46(1/2), 3-30. 

Grell, I. (2014). L'autofiction (Vol. 1). Armand Colin. 

Gusdorf, G. (1991). Lignes de vie 1-Les écritures du moi. Paris : Odile Jacob. 

Gusdorf, G. (1991). Auto-bio-graphie (Vol. 2). Paris : Odile Jacob. 

Günay, D. (2004). Dil ve İletişim. İstanbul: Multilingual Yayınları. 

Hashemi, E. S. (2018). Écrire l’histoire: savoir et fiction chez Patrick Modiano et Amir Hassan 
Cheheltan (Doctoral dissertation, Université Bourgogne Franche-Comté; University of 
Teheran). 

Hazım, J. (2019). « L’intertextualité entre réminiscences et signifiance dans le récit de 
voyage d’Amélie Nothomb ». Litera: Journal of Language, Literature and Culture 
Studies, 29(2), 193-206. 

Heck, M. (2011). « L'Algérie dans les lointains : le cas Modiano. In Thomas Augais, Mireille 
Hilsum Et Chantal Michel », Ecrire Et Publier La Guerre d’Algérie ( Kimé) , 249–260. 

Héron, P.-M. (1994). « Mémoires d’outre-tombe: l’écriture de soi aux frontières des 
genres ». Dalhousie French Studies, 28,65–85. 

Url : http://www.jstor.org/stable/40836811 

Houdart-Merot, V. (2006). « L'intertextualité comme clé d'écriture littéraire ». Le français 
aujourd'hui, 153(2), 25-32. 

Husson, C. (1995). Lecteur et lecture dans l'autobiographie française contemporaine. 

Kettler, A., & Récamier, J. F. J. A. B. (1996). Lettres de Ballanche à Madame Récamier: 1812-
1845. Honoré Champion. 



 

370 

Kleiber, G. (1997). « Sens, référence et existence: que faire de l'extra-linguistique? ». 
Langages, 9-37. Url : http://www.jstor.org/stable/41683226 

Kohler, H. (2008). « Mémoire des faits et mémoire des dires dans un discours littéraire à 
caractère autobiographique ». Letras, (37), 95-106. 

Kristeva, J. (1969). Semeiotikè: Recherches pour une sémanalyse. Paris: Éditions du Seuil. 

Laurent, T. (1997). L’œuvre de Patrick Modiano : Une Autofiction. Presses Universitaires de 
Lyon. 

Lejeune, P. (1975). Lire Leiris: Autobiographie et langage. Paris: Klincksieck. 

Lejeune, P. (1996). Le pacte autobiographique. Paris: Éditions du Seuil. 

Lejeune, P. (1980). Je est un autre: L'autobiographie de la littérature aux médias. Paris: 
Éditions du Seuil. 

Lejeune, P. (2015). Signes de vie. Le pacte autobiographique 2: Paris : Editions du Seuil. 

Leujeune, P. (2010). L’autobiographie en France. Paris : Armand Colin. 

Leiris, M. (1939).  L’Age d’homme. Paris: Gallimard 

Lorandini, F. (2011). « On est toujours piégé dans un je  ». Le choix autobiographique de 
Gary-Ajar. Tangence, (97), 25–44. https://doi.org/10.7202/1009127ar 

Luigi Zoja, (2014). « Jung. L’actualité de l’individuation », Recherches germaniques, HS 9 |, 
155-161. 

Maingueneau, D. (1993). Le contexte de l'œuvre littéraire : énonciation, écrivain, société (pp. 
46-47). Paris: Dunod. 

Masłowski, D. P. (2015). « L’analyse hypertextuelle de L’Empreinte à Crusoé de Patrick 
Chamoiseau ». Svět literatury–Časopis pro novodobé literatury (World of Literature–
Journal for Modern Literatures), 157-166. 

Meyer-Bolzinger, D. (2007). « Investigation et remémoration : l’inabouti de l’enquête chez 
Patrick Modiano ». Écrire l’énigme, 231-239. 

Mion, D. (2010). « Une passion, celle d'écrire chez Marguerite Duras ». Champ psy, 57, 43-52. 
https://doi.org/10.3917/cpsy.057.0043 

Miguet-Ollagnier, M., & Limat-Letellier, N. (1998). Intertextualité. Presses universitaires de 
Franche-Comté. 

Miguet-Ollangnier, M. (2014). « Serge Doubrovsky lecteur de Proust ». Bulletin 
d'informations proustiennes, 93-108. 

Molkou, E. (2002). « L’autofiction, un genre nouveau? ». In Beginnings in French Literature. 
Leiden, The Netherlands:Brill.  

          Url :  https://doi.org/10.1163/9789004334175_013 

Müller, H. M. (2009). Filiation et écriture de l'Histoire chez Patrick Modiano et Monika Maron 
(Doctoral dissertation, Université de la Sorbonne nouvelle-Paris III). 

https://doi.org/10.7202/1009127ar
https://doi.org/10.1163/9789004334175_013


 

371 

Nédelec, C. (2009). « La Bibliothèque française de Charles Sorel: une bibliothèque 
choisie ». Les Bibliothèques, entre imaginaires et réalités, pp-177. 

Nordholt, A. S. (2005). « Pastiches de Proust : “La place de l’étoile” de Patrick Modiano ». 
Marcel Proust Aujourd’hui, 3, 11–31. http://www.jstor.org/stable/44951991 

O'Riley, M. F. (1999). « The Recoding of « La place de l'étoile » In Modiano, Simon, And Le 
Clézio ». Romance Notes, 40(1), 93-102. 

Očenáš, M. (2015). « Le jeu de l’intertextualité dans Rome sauvée ou Catilina de Voltaire: Les 
enjeux de transmotivation et de transvalorisation ». Svět literatury–Časopis pro 
novodobé literatury. World of Literature–Journal for Modern Literatures, 117-124. 

Pascal, B. (1961). Pensées, Léon Brunschvicg (éd.), Paris : Garnier 

Paterson, J. M. (1982). « L'autoreprésentation: formes et discours in L'autoreprésentation ». 
Le texte et ses miroirs. Texte (Toronto), (1), 177-194. 

Rabau, S. (2002). L'intertextualité (Vol. 3059). Flammarion. 

Ricoeur P. (1990). Soi-même comme un autre. Paris: Editions du Seuil. 

Ricœur, P. (1988). L’identité narrative. Esprit (1940-), 140/141 (7/8), 295–304. Url : 
http://www.jstor.org/stable/24278849. 

Ricœur, P. (2000). La mémoire, l’histoire et l’oubli. Paris : Éditions du Seuil. 

Riffaterre, M. (1981). « L'intertexte inconnu ». littérature, 4-7. 

Robbe-Grillet, A. (1984). Le Miroir qui revient. Paris : Les Éditions de Minuit 

Robitaille, M. (2003). « Esprit et langage chez Hegel : une relecture de la « certitude 
sensible ». Laval théologique et philosophique, 59(1), 115–135. 
https://doi.org/10.7202/000792ar 

Rocchi, R. (2018). L’Intertextualité dans l’écriture de Nathalie Sarraute. Classiques Garnier. 

Rousseau, J. J. (1973). 1669, Les Confessions. 

Rousseau, Préambule du manuscrit de Neuchâtel (1767), Fragments autobiographiques, 
Œuvres Complètes T.I, bibliothèque de la Pléiade (1959), p. 1149-1150. 

Rousseau, J. J. Œuvres complètes, éd. par B. Gagnebin et M. Raymond, Paris, Gallimard 
(Bibliothèque de la Pléiade), 1959, t. I, p. 1148. Cité dans le texte comme OC.   

Ruhe, E. (1992). Le moi macéré: Autobiographie et avant-garde selon Rachid Boudjedra. 

Salamé, N. (2016). L'hyperréalité du monde postmoderne selon Jean Baudrillard: essai de 
lecture analytique et critique. L'hyperréalité du monde postmoderne selon Jean 
Baudrillard, 1-255. 

Samoyault, T. (2001). L’intertextualité Mémoire de la littérature. Paris : Editions Nathan 

Samé, E. (2015) « L’autofiction : devoir de mémoire », Acta fabula, vol. 16, n° 8, Notes de 
lecture, Décembre 2015, URL : http://www.fabula.org/acta/document9607.php, 
page consultée le 21 June 2024. DOI : https://10.58282/acta.9607 

http://www.jstor.org/stable/44951991
http://www.jstor.org/stable/24278849
https://doi.org/10.7202/000792ar
https://doi.org/10.58282/acta.9607


 

372 

Sfez, G. (2008). Les bibliothèques: des identités-palimpsestes. Conserveries  

Sand, G. (2004). L'Histoire de ma vie. Paris : Le Livre de poche. (Livre éléctronique) 

Shryock, R. (1994). « L’Autoréférentialite dans la Littérature Décadente-Symboliste: De 
L’Illisible au Social ». Symposium: A Quarterly Journal in Modern Literatures, 48(1), 78–
88. https://doi.org/10.1080/00397709.1994.10113479 

Slott, K. (1985). Bertrand’s « Gaspard de la nuit »  The French Prose Poem As A Parody Of 
Romantic Conventions. Francofonia, 8, 69–92.  

          Url : http://www.jstor.org/stable/43015559 

Šrámek, J. (2000). La fonction des répétitions dans la composition de l'Amant de Marguerite 
Duras. Études romanes de Brno, 29(1), 7-18. 

Stendhal (1832). Souvenirs d’égotisme. Le divan. 

Stendhal. (2014). Vie de Henry Brulard-Chapitre premier. 

Stendhal (1838). Mémoires d’un touriste. Paris :Libraires éditeurs. 

Tang, T. (2021). La réception de l’œuvre de Patrick Modiano par la presse française de 1968 à 
2019. Littératures. Sorbonne Université, 2021.  

Thorpe, K., Horn, A., & Poeti, A. (Eds.). (2014). Hospitality and Hostility in the Multilingual 
Global Village. African Sun Media. 

Trousson, R. (1999). Stendhal et Rousseau: continuité et ruptures. Slatkine. 

Trousson, R. (2007). « Rousseau, Stendhal, et l'autobiographie ». Bon à tirer: revue littéraire 
en ligne, 73, 15. 

Trouvé, A. (2006). « Lecture et intertextualité ». In M.-M. Gladieu & A. Trouvé (éds.), Parcours 
de la reconnaissance intertextuelle (1-). Éditions et Presses universitaires de Reims. 
https://doi.org/10.4000/books.epure.675 

Trouvé, A., & Gladieu, M. M. (2008). Lecture et altérités (Vol. 2, pp. 251-pages). Éditions et 
Presses universitaires de Reims. 

Varnerot, V. (2010). « La fictionnalisation de la vie privée ». Revue interdisciplinaire d'études 
juridiques, 64, 183-244. https://doi.org/10.3917/riej.064.0183 

Velcic-Canivez, M. (2000). « Histoire et intertextualité. L'écriture de Georges Duby ». Revue 
Historique, 187-206. https://www.jstor.org/stable/40956611  

Viart, D., & Vercier, B. Gaspard Turin. Lire & Écrire, 53. 

Viart, D., & Vercier, B. (2008). La littérature française au présent. Paris : Editions Bordas. 

Villey, P. (1910). Note sur la bibliothèque de Montaigne. Revue d'Histoire littéraire de la 
France, 17(2), 335-353. 

Wagner, F. (2008). Julien Gracq et le « Nouveau Roman »: Le cas du « Roi Cophetua ». 
Poétique, 155, 315-332. https://doi.org/10.3917/poeti.155.0315 

Weigel, P., & Battiston, R. (2010). Autour de Serge Doubrovsky: Avec un inédit de l'écrivain. 

https://doi.org/10.1080/00397709.1994.10113479


 

373 

Whiteside, A. (1981). « Autobiographie ou anti-autobiographie? Le cas Barthes ». 
Neophilologus 65, 173–184 https://doi.org/10.1007/BF01512798 

Wessler, É. (2009). La littérature face à elle-même: l'écriture spéculaire de Samuel Beckett (Vol. 
339). Rodopi. 

Whiteside, A. (1980). « Barthes et l'autobiographie éclatée ». Romance Notes, 21(1), 4-9. 

Zima, P. V. (2018). Essai et Essayisme. Le potentiel théorique de l’essai: de Montaigne jusqu’à la 
postmodernité-La théorie essayiste de Montaigne-De Montaigne à Bacon et Hume. 

Zima, Pierre V. (2003). Critique littéraire et esthétique, les fondements esthétiques des théories 
de la littérature, Paris: l’Harmattan 

Zinger, I. (1997). « L'allusion au lieu du dire: sa valeur autobiographique chez Montaigne ». 
Cahiers de l'AIEF, 49(1), 171-185. 

 

AUTRES PAGES WEB CONSULTEES 

Encyclopodia Universalis, « Autobiographie »  

Url : https://www.universalis.fr/encyclopedie/autobiographie/3-la-place-du-sujet-
autobiographique/  

https://www.universalis.fr/  

https://fr.wikipedia.org/wiki/Wikip%C3%A9dia:Accueil_principal 

https://www.litt-and-co.org/au_temps/autemps_a.htm 

https://fr.wikisource.org/wiki/Le_Retour_(Heine) 

https://www.larousse.fr/encyclopedie/divers/Gestapo/121277  

https://lopinion.com/public/articles/litterature/139_philippe-vilain-ou-les-miroirs-de-l-
autofiction 

https://www.gallimard.fr/Media/Gallimard/Entretien-ecrit/Entretien-Patrick-Modiano-
Dora-Bruder 

https://www.nobelprize.org/uploads/2018/06/modiano-lecture_fr-2.pdf 

Sous la direction de Jean-Clément Martin, Dictionnaire de la Contre-Révolution, Gérard 
Gengembre, « Ballanche, Pierre Simon », éd. Perrin, 2011, p. 77. Cité sur le site :  

          https://www.wikiwand.com/fr/Pierre-Simon_Ballanche  

https://www.themodernnovel.org/europe/w-europe/france/patrick-modiano/villa-triste/ 

Dictionnaire CNRTL : https://www.cnrtl.fr/definition/dictionnaire 

Dictionnaire Item :http://www.item.ens.fr/dictionnaire/autotextualite/ 

Dictionnaire Larousse : Url : https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais-monolingue 

 

https://doi.org/10.1007/BF01512798
https://www.universalis.fr/
https://www.gallimard.fr/Media/Gallimard/Entretien-ecrit/Entretien-Patrick-
https://www.nobelprize.org/uploads/2018/06/modiano-lecture_fr-2.pdf
https://www.wikiwand.com/fr/Pierre-Simon_Ballanche
https://www.themodernnovel.org/europe/w-europe/france/patrick-modiano/villa-triste/
http://www.item.ens.fr/dictionnaire/autotextualite/
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais-monolingue


 

374 

LES ENTRETIENS  

Busnel, F. (2010). Modiano:" Mon Paris n'est pas un Paris de nostalgie mais un Paris rêvé". 
L’Express (Lire). 

Emission du 5 avril 1984 de Jean Montalbetti, sur France-Culture: Entretien avec Nathalie 
Sarraute, cité in Jacques Lecarme & Eliane Lecarme-Tabone (1997: 15). 

La Tribune de Genève, entretien avec Pascale Frey, 27-02-10 cité dans Url: https://www.litt-
and-co.org/au_temps/autemps_c.htm  

L'Horizon: un Modiano "où le passé ouvre sur l'avenir" Url : 
https://www.rtl.be/art/info/magazine/culture/-l-horizon-un-modiano-ou-lepasse-
ouvre-sur-l-avenir--154129.aspx 

Dora Bruder, de Patrick Modiano. Entretien Url : 
https://www.gallimard.fr/Media/Gallimard/Entretien-ecrit/Entretien-Patrick-
Modiano-Dora-Bruder# 

Un pedigree de Patrick Modiano. Entretien Gallimard. Url : 
https://www.gallimard.fr/Media/Gallimard/Entretien-ecrit/Entretien-Patrick-
Modiano-Un-pedigree 

La conférence de Nobel de Patrick Modiano : Url : 
https://www.nobelprize.org/prizes/literature/2014/modiano/25249-conference-
nobel/ 

 

LES REFERENCES DES IMAGES 

https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Ronde_de_nuit 

https://www.wikidata.org/wiki/Q472799 

https://www.ballet.org.uk/blog-detail/five-things-le-jeune-homme-et-la-mort/ 

https://alchetron.com/Le-jeune-homme-et-la-mort 

https://www.theatrechampselysees.fr/saison-2019-2020/danse/le-lac-des-cygnes 

https://www.lesechos.fr/weekend/livres-expositions/patrick-modiano-ou-lart-du-flou-
orchestre-1212919 

https://www.economist.com/1843/2014/10/10/my-first-patrick-modiano 

https://www.parismatch.com/Culture/Livres/Patrick-Modiano-prix-Nobel-de-Litteratue-
631386 

https://www.film-documentaire.fr/4DACTION/w_liste_generique/S_2880_G 

 

 

https://www.litt-and-co.org/au_temps/autemps_c.htm
https://www.litt-and-co.org/au_temps/autemps_c.htm
https://www.gallimard.fr/Media/Gallimard/Entretien-ecrit/Entretien-Patrick-Modiano-Dora-Bruder
https://www.gallimard.fr/Media/Gallimard/Entretien-ecrit/Entretien-Patrick-Modiano-Dora-Bruder
https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Ronde_de_nuit
https://www.wikidata.org/wiki/Q472799
https://alchetron.com/Le-jeune-homme-et-la-mort
https://www.theatrechampselysees.fr/saison-2019-2020/danse/le-lac-des-cygnes
https://www.lesechos.fr/weekend/livres-expositions/patrick-modiano-ou-lart-du-flou-orchestre-1212919
https://www.lesechos.fr/weekend/livres-expositions/patrick-modiano-ou-lart-du-flou-orchestre-1212919
https://www.economist.com/1843/2014/10/10/my-first-patrick-modiano
https://www.parismatch.com/Culture/Livres/Patrick-Modiano-prix-Nobel-de-Litteratue-631386
https://www.parismatch.com/Culture/Livres/Patrick-Modiano-prix-Nobel-de-Litteratue-631386
https://www.film-documentaire.fr/4DACTION/w_liste_generique/S_2880_G

	TABLE DES MATIÈRES
	INTRODUCTION
	CHAPITRE I
	UN REGARD SUR LE VECU AUTOBIOGRAPHIQUE EN RAPPORT AVEC L'INTERTEXTUALITE
	CHAPITRE II
	LES ECRITURES DU MOI A TRAVERS L’INTERTEXTUALITE
	CHAPITRE III
	CABINET DE CURIOSITES CHEZ PATRICK MODIANO
	CHAPITRE IV
	ANALYSE INTERTEXTUELLE A TRAVERS L’AUTOBIOGRAPHIE ET L’AUTOFICTION CHEZ MODIANO
	4.1.  L’INTERTEXTUALITE HISTORIQUE
	4.1.1. Les Références Historiques En Rapport Avec la Deuxième Guerre Mondiale et  l’Occupation:
	4.1.2. Les références historiques en rapport avec La guerre d’Algérie :

	4.2. L’INTERTEXTUALITE LITTERAIRE CHEZ PATRICK MODIANO
	4.2.1. Le péritexte littéraire
	4.2.2. Les citations et les références littéraires

	4.3. L’AUTOREMINISCENCE INTERTEXTUELLE10F
	4.4. DE L’AUTOBIOGRAPHIE A L’AUTOFICTION EN RAPPORT AVEC L’AUTO-TEXTUALITE

	CONCLUSION
	BIBLIOGRAPHIE

